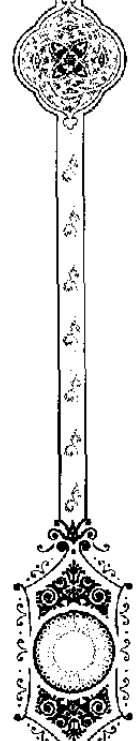


طبعه خاصه

بمناسبة مرور نصف سنه على وفاة مجتهد الإسلام لغزالى

٢٠١١ - ١١١١ م

الجامعة العالم الدين



# الْحَيَاةُ لِقَوْمٍ الَّذِينَ

تألِيف

الإمام المُجَدِّد، مجْهَّةُ الإِسْلَامِ وَالْمُسْلِمِينَ

رَبِّ الدِّينِ، أَبُو حَمَادِ

مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ أَحْمَدَ الغَزَّالِي

الظُّوْسِيُّ الطَّابَرَانِيُّ الشَّافِعِيُّ

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

(٤٥٠ - ١٠٥٨ هـ) - (١١١١ - ١١١١ م)

رُبُّ الْعِبَادَاتِ / الْقِسْمُ الْأَوَّلُ

كِتَابُ

الْعِلْمِ - قَوَاعِدُ الْعَقَائِدِ

أَشْرَكُ الظَّهَارَةَ وَمُهْمَّاتُهَا - أَشْرَكُ الصَّلَاةَ وَمُهْمَّاتُهَا



ذَرِ الْمُنْهَاجَ

الطبعة الأولى

م٢٠١١ هـ - ١٤٣٢

جميع الحقوق محفوظة للناشر

# دار المنهج للنشر والتوزيع

المملكة العربية السعودية - جدة

حي الكندرة - شارع أبها تقاطع شارع ابن زيدون

هاتف رئيسي 6326666 - الإدارية 6300655

المكتبة 6322471 - فاكس 6320392

ص. ب 22943 - جدة 21416

[www.alminhaj.com](http://www.alminhaj.com)

E-mail: [info@alminhaj.com](mailto:info@alminhaj.com)

ISBN: 978 - 9953 - 541 - 50 - 1

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أَمَّنْ هُوَ قَنِيتُ إِنَّ أَيْمَلَ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَخْدُرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ  
**قُلْ هُنَّ الظَّالِمُونَ لَعْنَاهُمُ الظَّالِمُونَ**  
إِنَّمَا يَذَكُرُ أُولُو الْأَيْمَانِ

خطبة المؤلف



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَبِهِ لَسْتَعِينُ

رَبِّ هُنْدَرٍ وَأَعْنَمْ بَنْسِيرٍ بَا كَرِيمٍ

فَالشَّيْخُ الْإِمامُ الْأَوَّلُ دُنْدِيزُ الدِّينُ شَرْفُ الْأَئمَّةِ حَجَّتُهُ إِلَّا إِسْلَامٌ  
أَبُو حَامِدٍ مُحَمَّدٍ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ مُحَمَّدٍ الْغَزَّالِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ :

أَحْمَدُ اللَّهَ تَعَالَى أَوَّلًا ، حَمْدًا كَثِيرًا مَتَوَالِيًّا وَإِنْ كَانَ يَتَضَاءَلُ دُونَ حَقِّ  
جَلَالِهِ حَمْدُ الْحَامِدِينَ .

وَأَصْلَى وَأَسْلَمَ عَلَى رَسُولِهِ ثَانِيًّا ، صَلَاةً تَسْتَغْرِقُ مَعَ سَيِّدِ الْبَشَرِ سَائِرَ  
الْمَرْسَلِينَ .

وَأَسْتَخِيرُهُ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى ثَالِثًا ، فِيمَا أَنْبَعَتْ لَهُ عَزْمِي مِنْ تَحْرِيرِ كِتَابٍ  
فِي إِحْيَاءِ عِلْمِ الدِّينِ .

وَأَنْتَدَبْ لِقْطَعٍ تَعْجِبُكَ رَابِعًا ، أَيُّهَا الْعَادِلُ الْغَالِيُّ فِي الْعَدْلِ مِنْ بَيْنِ زَمْرَةِ  
الْجَاحِدِينَ<sup>(۱)</sup> ، الْمَسْرُفُ فِي التَّقْرِيبِ وَالْإِنْكَارِ مِنْ طَبَقَاتِ الْمُنْكَرِينَ الْغَافِلِينَ .

(۱) أَنْتَدَبْ : أَسَارَعَ ، وَالْغَالِيُّ : الْمُجَاوِزُ الْحَدِّ فِي كُلِّ أَمْرٍ .

فلقد حلَّ عَنْ لساني عقدَ الصمتِ ، وطُرِقْتِي عهدةَ الكلامِ وقلادةَ النطقِ  
 ما أنتَ مثابرٌ علَيْهِ من العمى عَنْ جليةِ الحقِّ ، مع اللجاجِ في نصرةِ الباطلِ  
 وتحسينِ الجهلِ ، والتشغيلِ على مَنْ آثرَ التزوعَ قليلاً عَنْ مراسِمِ الخلقِ ،  
 وما لَمْ يَكُنْ مِنْ ملازمةِ الرسمِ إِلَى العملِ بمقتضى العلمِ ؛ طمعاً فِي نيلِ  
 ما تَعْبَدُهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهِ مِنْ تزكيةِ النفسِ وإصلاحِ القلبِ ، وتداركاً لبعضِ  
 ما فَرَطَ مِنْ إصابةِ العمرِ يائساً عَنْ تمامِ التلافي والجبرِ ، وانحيازاً عَنْ غِمارِ  
 مَنْ قَالَ فِيهِمْ صاحبُ الشرعِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ : « أَشَدُ النَّاسِ عَذَاباً  
 يَوْمَ القيمةِ عَالَمٌ لَمْ يَنْفَعْهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ بِعِلْمِهِ »<sup>(١)</sup> .

ولعمري ؟ لا سببٌ لإصرارِكَ عَلَى النكيرِ إِلَّا الداءُ الذي عمَّ الجمَّ  
 الغفيرَ ، بل شملَ الجماهيرَ ؟ من القصورِ عَنْ ملاحظةِ ذرورةِ هذا الأمرِ ،  
 والجهلِ بِأَنَّ الْأَمْرَ إِذْ وَالخطبَ جَدًّا<sup>(٢)</sup> ، والآخرَ مقبلةً والدنيا مدبرةً ،  
 والأجلَ قريبٌ والسفرُ بعيدٌ ، والزادُ طفيفٌ والخطرُ عظيمٌ ، والطريقَ سَدٌّ ،  
 وما سوى الخالصِ لوجهِ اللهِ تعالىٰ من العلمِ والعملِ عندَ الناقدِ بصيرٌ رَدُّ ،  
 وسلوكُ طريقِ الآخرةِ مع كثرةِ الغوايٰلِ مِنْ غيرِ دليلٍ ولا رفيقٍ متعَبٌ مكثٌ .

فأدلةُ الطريقةِ هُمُ الْعُلَمَاءُ الَّذِينَ هُمْ ورثةُ الأنبياءِ ، وقد شَغَرَ عنهمُ  
 الزمانُ ، ولمْ يبقَ إِلَّا المترسّمونَ ، وقد استحوذَ عَلَى أَكْثَرِهِمُ الشيطانُ ،

(١) رواه الطبراني في « الصغير » (١٨٢/١) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » (١١٢٢) ، والبيهقي في « الشعب » (١٦٤٢) .

(٢) الإذُّ : الداهيةُ والأمرُ الفظيعُ .

واستغواهم الطغيانُ؛ فأصبحَ كُلُّ واحدٍ بعاجلِ حظِّه مشغوفاً، فصارَ يرى المعروفَ منكراً والمنكرَ معروفاً، حتى ظلَّ علَمُ الدينِ مندرساً، ومنارُ الهدى في أقطارِ الأرضِ منطمساً.

ولقد خيَّلوا إلى الخلقِ أنْ لا علمَ إلَّا فتوى حكومةٌ تستعينُ بها القضاةُ على فصلِ الخصامِ عندَ تهارشِ الطَّغَامِ<sup>(١)</sup>، أو جدلٌ يتدرَّجُ به طالبُ المباهاةِ إلى الغلبةِ والإفحامِ، أو سجعٌ مزخرفٌ يتوسلُ به الواقعُ إلى استدراجهِ العوامُ؛ إذْ لَمْ يرَوا ما سوئَ هذِهُ الثلَاثَةُ مصيدةً للحرامِ وشبكةً للحُطَامِ.

فأمَّا علمُ طريقِ الآخرةِ وما درجَ عليهِ السلفُ الصالحُ؛ مما سمَّاهُ اللهُ سبحانهُ في كتابِهِ فقهَا وحكمةً وعلمَا، وضياءً ونوراً، وهدايةً ورشداً.. فقدْ أصبحَ مِنْ بينِ الخلقِ مطويًّا، وصارَ نسياناً منسياً.

ولمَّا كانَ هذا ثلَاماً في الدينِ ملِمًّا، وخطباً مدلهماً.. رأيتُ الاشتغالَ بتحريرِ هذا الكتابِ مهمًّا؛ إحياءً لعلومِ الدينِ، وكشفاً عنْ مناهجِ الأئمَّةِ المتقدمينَ، وإيصالاً لما هي العلومُ النافعةُ عندَ النبِيِّينَ والسلفِ الصالحينَ، سلامُ اللهِ عليهمُ أجمعينَ.

ولقد أَسْسَتُهُ علىِ أربعةِ أرباعٍ: ربعِ العباداتِ، وربعِ العاداتِ، وربعِ المهلكاتِ، وربعِ المنجياتِ.

(١) قوله : (إلا فتوى حكومة) : هو ما يكتب في أحوجة المسائل في الواقعات والنوازل من الحلال والحرام والإباحة والمنع ، والطعام : أراذل الناس وأوغادهم . «إتحاف» (٥٨/١).

وصدّرت الجملة بكتاب العلم؛ لأنَّه غاية المهم، لا يكشف أولاً عن العلم الذي تعبدَ اللهُ عزَّ وجلَّ الأعيانَ بطلبِه على لسانِ رسولِه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ إذ قالَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « طلبُ العلم فريضةٌ على كلِّ مسلمٍ »<sup>(١)</sup>، وأميزَ فيه العلم النافعَ من الضارِّ؛ إذ قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « نعوذُ باللهِ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ »<sup>(٢)</sup>، وأحقَّ ميلَ أهلِ العصرِ عَنْ شاكلةِ الصوابِ، وانخداعُهُمْ بلا مَعِ السرابِ، واقتناعُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ بِالقُسْرِ عَنِ الْبَابِ .



ويشتملُ ربعُ العاداتِ على عشرةِ كتبٍ :

كتابُ العلمِ ، وكتابُ قواعدِ العقائدِ ، وكتابُ أسرارِ الطهارةِ ، وكتابُ أسرارِ الصلاةِ ، وكتابُ أسرارِ الزكاةِ ، وكتابُ أسرارِ الصيامِ ، وكتابُ أسرارِ الحجَّ ، وكتابُ آدابِ تلاوةِ القرآنِ ، وكتابُ الأذكارِ والدعواتِ ، وكتابُ ترتيبِ الأورادِ في الأوقاتِ .

وأمّا ربيعُ العاداتِ . . فيشتملُ على عشرةِ كتبٍ :

كتابُ آدابِ الأكلِ ، وكتابُ آدابِ النكاحِ ، وكتابُ أحكامِ الكسبِ ، وكتابُ الحلالِ والحرامِ ، وكتابُ آدابِ الصحبةِ والمعاشرةِ مع أصنافِ الخلقِ ، وكتابُ العزلةِ ، وكتابُ آدابِ السفرِ ، وكتابُ السماعِ والوجودِ ، وكتابُ الأمِّ

(١) رواه ابن ماجه (٢٢٤) .

(٢) رواه مسلم (٢٧٢٢) .

بالمعروف والنهي عن المنكر ، وكتاب آداب المعيشة وأخلاق النبوة .

وأماماً ربع المهلكات . . فيشتمل على عشرة كتب :

كتاب شرح عجائب القلب ، وكتاب رياضية النفس ، وكتاب آفاث الشهوتين : شهوة البطن وشهوة الفرج ، وكتاب آفاث اللسان ، وكتاب آفاث الغضب والحقد والحسد ، وكتاب ذم الدنيا ، وكتاب ذم المال والبخل ، وكتاب ذم الجاه والرياء ، وكتاب ذم الكبائر والعجب ، وكتاب ذم الغرور .

وأماماً ربع المنجيات . . فيشتمل على عشرة كتب :

كتاب التوبية ، وكتاب الصبر والشکر ، وكتاب الخوف والرجاء ، وكتاب الفقر والزهد ، وكتاب التوحيد والتوكيل ، وكتاب المحبة والشوق والأنس والرضا ، وكتاب النية والصدق والإخلاص ، وكتاب المراقبة والمحاسبة ، وكتاب التفكير ، وكتاب ذكر المؤت <sup>(١)</sup> .



فأما ربع العادات : فأذكر فيه من خفايا آدابها ، ودقائق سنتها ، وأسرار معانيها ، ما يضطر العالم العامل إليه ، بل لا يكون من علماء الآخرة من لم يطلع عليه ، وأكثر ذلك مما أهمل في فن الفقهيات .

وأماماً ربع العادات : فأذكر فيه أسرار المعاملات الجارية بين الخلق ،

(١) وقد التمس الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٦٠/١) ترابطًا منطقياً لهذه الكتب الأربعين .

وأغوارها ، ودقائق سنّتها ، وخفايا الورع في مجاريها ، وهي ممّا لا يستغني متديّن عنها .

وأمّا ربع المهلّات : فأذكُر فيه كلّ خلُقٍ مذمومٍ وردَ القرآنُ بإماتته وترزكية النفس عنْه ، وتطهير القلب منه ، وأذكُر مِنْ كلّ واحدٍ مِنْ تلك الأخلاقِ حدّه وحقيقةه ، ثمّ سببُه الذي منه يتولّد ، ثمّ الآفات التي عليها تترّتب ، ثمّ العلامات التي بها تعرّف ، ثم طرق المعالجة التي بها منها يُخلصُ .

كلّ ذلك مقرّوناً بشواهد الآيات والأخبار والآثار .

وأمّا ربع المنجيات : فأذكُر فيه كلّ خلُقٍ محمودٍ ، وحصلةٍ مرغوبٍ فيها منْ خصالِ المقربين والصديقين ، التي بها يتقرّبُ العبدُ مِنْ ربِ العالمين ، وأذكُر في كلّ حوصلةٍ حدّها وحقيقةها ، وسببها الذي به تُجتَلب ، وثمرتها التي منها تُستفاد ، وعلامتها التي بها تعرّف ، وفضيلتها التي لأجلها فيها يُرغّب ، مع ما وردَ فيها مِنْ شواهدِ الشرع والعقل .

ولقد صنّفَ في بعض هذه المعاني كتب<sup>(١)</sup> ، ولكنْ يتميّزُ هذا الكتاب عنها بخمسةِ أمورٍ :

(١) كـ «قوت القلوب» وـ «الرعاية» وـ «منازل السائرين» وـ «الرسالة» وـ «التعرف» وغيرها . «إتحاف» (٦٢/١) .

الأول : حل ما عقدوه ، وكشف ما أجملوه .

الثاني : ترتيب ما بددوه ، ونظم ما فرقوه .

الثالث : إيجاز ما طولوه ، وضيّط ما قرروه .

الرابع : حذف ما كرروه ، وإثبات ما حررروه .

الخامس : تحقيق أمور غامضة اعتصمت على الأفهام لم يُعرَض لها في الكتب أصلًا ؛ إذ الكل وإن تواردوا على منهج واحد فلا مستنكر أن ينفرد كل واحد من السالكين بالتبني لأمر يخصه ويغفل عن رفقاؤه ، أو لا يغفل عن التبني له ولكن يسهوا عن إيراده في الكتاب ، أو لا يسهوا ولكن يصرفه عن كشف الغطاء عنه صارف .

فهذه خواص هذا الكتاب ، مع كونه حاويًا للمجتمع بهذه العلوم .

وإنما حملني على تأسيس الكتاب على أربعة أرباع أمران :

- أحدهما وهو الباعث الأصلي : أن هذا الترتيب في التحقيق والتفهم كالضروري ؛ لأن العلم الذي يتوجه به إلى الآخرة ينقسم إلى علم المعاملة وعلم المكافحة .

وأعني بعلم المكافحة : ما يُطلب منه كشف المعلوم فقط .

وأعني بعلم المعاملة : ما يُطلب منه مع الكشف العمل به .

والمقصود من هذا الكتاب : علم المعاملة فقط دون علم المكافحة التي لا رخصة في إيداعها الكتب ، وإن كانت هي غاية مقصد الطالبين ، ومطمح نظر الصديقين<sup>(١)</sup> ، وعلم المعاملة طريق إليه ، ولكن لم يتكلم الأنبياء صلوات الله عليهم مع الخلقي إلا في علم الطريق والإرشاد إليه ، وأماماً علم المكافحة .. فلم يتكلموا فيه إلا بالرمز والإيماء على سبيل التمثيل والإجمال<sup>(٢)</sup> ؛ علمًا منهم بصور أفهم الخلقي عن الاحتمال ، والعلماء ورئيسي الأنبياء ، فما لهم سبيل إلى العدول عن نهج التأسي والاقتداء .

ثم إن علم المعاملة ينقسم إلى علم ظاهري ؛ أعني العلم بأعمال الجوارح ، وإلى علم باطن ؛ أعني العلم بأعمال القلوب .  
والجاري على الجوارح : إما عبادة أو عادة .

والوارد على القلوب التي هي بحكم الاحتياج عن الحواس من عالم الملوك : إما محمود ، وإما مذموم .

فالواجب انقسم هذا العلم إلى شطرين : ظاهري وباطن ، والشطر الظاهر المتعلق بالجوارح انقسم إلى عبادة وعادة ، والشطر الباطن المتعلق بأحوال القلب وأخلاق النفس انقسم إلى مذموم ومحمود ؛ فكان المجموع

(١) كما قرر المؤلف رحمه الله تعالى ذلك في « المنقد من الضلال » ؛ إذ أله ل لتحقيق ذلك .

(٢) لأنه من الأمور الوجданية ، فإن العاقل يكفيه الإشارة ، والغافل لا يفيده صريح العبارة .  
« إتحاف » ( ٦٣ / ١ ) .

أربعة أقسامٍ ، ولا يُسْدُن نظرٌ في علم المعاملة عن هذه الأقسام .

- الباعثُ الثاني : أني رأيتُ الرغبةَ من طلبةِ العلمِ صادقةً في الفقهِ الذي صلحَ عندَ مَنْ لا يخافُ اللهَ تعالى للتدريجِ به إلى المباحثةِ والاستظهارِ بجهاتهِ ومتزلجهِ في المنافساتِ ، وهو مرتبٌ على أربعةِ أرباعٍ ، والمتزبي بزيِّ المحبوبِ محبوبٌ ، فلمَّا أُبَعِّدْ أَنْ يكونَ تصويرُ الكتابِ بصورةِ الفقهِ ؛ تلطُّفًا في استدرجِ القلوبِ ، ولهذا تلطُّفَ بعضُ مَنْ رامَ استمالَةَ قلوبِ الرؤساءِ إلى الطَّبِّ ، فوضاعَهُ على هيئةِ تقويمِ النجومِ ، موضوعًا في الجداولِ والرقمِ ، وسماهُ « تقويمَ الصَّحَّةِ »<sup>(١)</sup> ؛ ليكونَ أنسُهمْ بذلكَ الجنسِ جاذبًا لهم إلى المطالعةِ ، والتلطُّفُ في اجتذابِ القلوبِ إلى العلمِ الذي يفيدُ حياةَ الأبدِ أهمُّ من التلطُّفِ في اجتذابِها إلى الطَّبِّ الذي لا يفيدُ إلا صحةَ الجسدِ .

شمرةُ هذا العلمِ طبُّ القلوبِ والأرواحِ ، للتوصُّلِ به إلى حياةٍ تدومُ أبدًا الآباءِ ، فأينَ منهُ الطَّبِّ الذي تعالجُ به الأجسادُ وهي معَرَّضةٌ بالضرورةِ للفسادِ في أقربِ الأماكنِ !؟

فنسأَ اللهُ سجناهُ التوفيقُ للرشادِ والسدادِ  
إنه هو الكرييمُ الججادُ

(١) وكأنه عنى به كتاب المختار بن الحسن بن عبدون المتطلب؛ فإنه سماه كذلك، وعلى نهجه بنى ابن جزلة وابن البيطار كتابيهما . « إتحاف » (٦٤/١) .



كتاب  
العيام

وهو الكتاب الأول من ربع العبادات  
من كتب أجياد علوم الدين



# كتاب لعلم

## وفيه سبعة أبواب

**الباب الأول** : في فضل العلم والتعليم والتعلم .

**الباب الثاني** : في بيان فرض العين وفرض الكفاية من العلوم ، وبيان حد الفقه والكلام من علم الدين ، وبيان علم الآخرة وعلم الدنيا .

**الباب الثالث** : فيما تعددت العامة من علوم الدين وليس منها ، وفيه بيان جنس العلم المذموم وقدره .

**الباب الرابع** : في آفات المناظرة وسبب اشتغال الناس بالخلاف والجدل .

**الباب الخامس** : في آداب المعلم والمتعلم .

**الباب السادس** : في آفات العلم والعلماء ، والعلامات الفارقة بين علماء الدنيا والآخرة .

**الباب السابع** : في العقل وفضيلته وأقسامه وما جاء فيه من الأخبار .



# الباب الأول

## في فضل لعمره ولتعاليمه وشواهده من التفه والعقل

### فضيلة العلم

شواهدُها من القرآن :

قوله تعالى : « شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأَفْلَوْا الْعِلْمُ » ، فانظر  
كيفَ بدأ سبحانه وتعالى بنفسِه ، وثني بملائكتِه ، وثلثَ بأهْلِ العلم ،  
وناهيكَ بهذا شرفاً وفضلاً ، وجلاً ونبلاً .

وقالَ اللهُ تعالى : « يَرَفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ » ،  
قالَ ابنُ عباسٍ رضيَ اللهُ عنْهُما : ( للعلماء درجاتٌ فوقَ المؤمنينَ بسبعينَ مئةَ  
درجةً ، ما بينَ الدرجتينِ مسيرةٌ خمسٌ مئةٌ عامٌ )<sup>(١)</sup> .

وقالَ اللهُ تعالى : « قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ » .

وقالَ تعالى : « إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَوْنَ » .

وقالَ تعالى : « قُلْ كَفَنِي بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِ وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمٌ  
الْكَتَبِ » .

(١) قوت القلوب ( ١٣٩/١ ) .

وقال تعالى : « قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَّا أَئِكَ بِهِ » ؛ تنبئها على أنه اقتدر عليه بقوّة العلم .

وقال تعالى : « وَقَالَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ وَيَلْحِضُونَ ثَوَابَ اللَّهِ خَيْرٌ » ، بين أنَّ عِظَمَ قُدْرِ الْآخِرَةِ يُعْلَمُ بِالْعِلْمِ .

وقال تعالى : « وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ » .

وقال الله تعالى : « وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَّا أَفْلَى الْأَمْرُ مِنْهُمْ » ، رد حكمه في الواقع إلى استباقهم ، وألحق رتبتهم برتبة الأنبياء في كشف حُكْمِ الله .

وقيل في قوله تعالى : « يَبْيَقِيَ إِدَمَ قَدْ أَزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِيَأسًا يُؤْزِي سَوَاءَ تَكُونُونَ » يعني العلم ، « وَرِيشًا » يعني اليقين « وَلِبَاسُ النَّقْوَى » يعني الحياة<sup>(۱)</sup> .

وقال تعالى : « وَلَقَدْ جَنَّتْهُمْ بِكِتَابٍ فَصَلَّنَاهُ عَلَى عَلِيهِ » .

وقال تعالى : « فَلَنَقْصَنَ عَلَيْهِمْ بِعِلْمٍ » .

وقال تعالى : « بَلْ هُوَ أَيَّتُ يَنْتَشِرُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ » .

وقال تعالى : « خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَمَهُ الْبَيَانَ » ، وإنما ذكر ذلك في معرض الامتنان .

(۱) قوت القلوب ( ۱۲۸ / ۱ ) .

## وأئمَّا الأخبارُ :

فقالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ يُرِيدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا . . يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ ، وَيُلْهِمُهُ رُشْدَهُ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ »<sup>(٢)</sup> ، وَمَعْلُومٌ أَنَّهُ لَا رَتْبَةَ فَوْقَ النَّبُوَّةِ ، وَلَا شَرْفَ فَوْقَ شَرْفِ الْوَرَاثَةِ لِتَلْكَ الرَّتْبَةِ .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَسْتَغْفِرُ لِلْعَالَمِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ »<sup>(٣)</sup> ، وَأَئِيْ مَنْصِبٍ يَزِيدُ عَلَى مَنْصِبٍ مَنْ تَشْتَغِلُ مَلَائِكَةُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بِالْاسْتَغْفَارِ لَهُ ؟ ! فَهُوَ مَشْغُولٌ بِنَفْسِهِ ، وَهُمْ مَشْغُولُونَ بِالْاسْتَغْفَارِ لَهُ<sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ الْحِكْمَةَ تَزِيدُ الشَّرِيفَ شَرْفًا ، وَتَرْفَعُ الْمَمْلُوكَ حَتَّى يَجْلِسَ مَجَالِسَ الْمُلُوكِ »<sup>(٥)</sup> .

وَقَدْ نَبَّهَ بِهِذَا عَلَى ثُمَرَتِهِ فِي الدِّينِ ، وَمَعْلُومٌ أَنَّ الْآخِرَةَ خَيْرٌ وَأَبْقَى .

(١) رواه البخاري (٧١) ، ومسلم (١٠٣٧) ، وزيادة : « ويلهمه رشه » عند الطبراني في « الكبير » (١٩/٣٤٠) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٤/١٠٧) .

(٢) رواه أبو داود (٣٦٤١) ، والترمذى (٢٦٨٢) ، وابن ماجه (٢٢٣) .

(٣) رواه أبو داود (٣٦٤١) ، والترمذى (٢٦٨٢) ، وابن ماجه (٢٢٣) .

(٤) إنَّ الْعَالَمَ لَمَا كَانَ سَبِيلًا فِي حَصْولِ الْعِلْمِ الَّذِي بِهِ نَجَاهَ النُّفُوسُ مِنْ أَنْوَاعِ الْمَهْلَكَاتِ ، وَكَانَ سَعِيهِ مَقْصُورًا عَلَى هَذَا ، وَكَانَتْ نَجَاهَ الْعِبَادِ عَلَى يَدِيهِ . . جُوزِيُّ مِنْ جَنْسِهِ ، وَجَعَلَ مِنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ سَاعِيًّا فِي نَجَاتِهِ مِنْ أَسْبَابِ الْهَلاَكِ بِاسْتَغْفَارِهِمْ . « إِتْحَافُ » (١/٧١) .

(٥) رواه أبو نعيم في « الحلية » (٦/١٧٣) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » (٩٧٩) .

وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « خَصَّلْتَنِي لَا تَكُونَنِي فِي مَنَافِقٍ : حُسْنُ سُمْتِ ، وَلَا فَقْهٌ فِي الدِّينِ »<sup>(١)</sup> .

وَلَا تَشْكُنَ فِي الْحَدِيثِ لِفَاقِ بَعْضِ فَقَهَاءِ الزَّمَانِ ؛ فَإِنَّهُ مَا أَرَادَ بِهِ الْفَقَهُ الَّذِي ظَنَنَتْهُ ، وَسِيَّأَتِي بِبَيْانِ مَعْنَى الْفَقَهِ ، وَأَدْنَى دَرَجَاتِ الْفَقِيهِ أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ الْآخِرَةَ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا ، وَهَذِهِ الْمَعْرِفَةُ إِذَا صَدَقَتْ وَغَلَبَتْ .. بِرَأْتُهُ مِنَ النَّفَاقِ وَالرِّيَاءِ .

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « أَفْضَلُ النَّاسِ الْمُؤْمِنُ الْعَالَمُ الَّذِي إِنْ أَحْتِيَجَ إِلَيْهِ .. نَفْعٌ ، وَإِنْ اسْتَغْنَيَ عَنْهُ .. أَغْنَى نَفْسَهُ »<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « الْإِيمَانُ عُرْيَانٌ ، وَلِبَاسُ التَّقْوَى ، وَزِينَتُهُ الْحَيَاةُ ، وَثِمَرَتُهُ الْعِلْمُ »<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « أَقْرَبُ النَّاسِ مِنْ دَرْجَةِ النَّبُوَّةِ أَهْلُ الْعِلْمِ وَالْجَهَادِ ؛ أَمَّا أَهْلُ الْعِلْمِ .. فَدَلَّوْا النَّاسَ عَلَى مَا جَاءَتْ بِهِ الرَّسُولُ ، وَأَمَّا أَهْلُ الْجَهَادِ .. فَجَاهَهُوا بِأَسِيافِهِمْ عَلَى مَا جَاءَتْ بِهِ الرَّسُولُ »<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه الترمذى (٢٦٨٤) .

(٢) رواه البيهقي في « الشعب » (١٥٩١) عن أبي الدرداء موقوفاً عليه .

(٣) رواه ابن أبي شيبة في « مصنفه » (٣٦٣٨٣) من كلام وهب بن منبه ، وكذلك ابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٣٨٩/٦٣) ، وقال أبو طالب في « القوت » (١٣٨/١) : ( وقد أنسنه حمزة الخراساني عن الثوري ، فرفعه إلى عبد الله ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ) ، وكذلك هو عند الخطيب في « الفقيه والمتفقة » (١٢٩ ، ١٣٠) مرفوعاً وموقوفاً .

(٤) قال في « القوت » (١٣٩/١) : ( وقد روينا عن عبد الرحمن بن غنم ، عن معاذ بن جبل قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ... ) وذكره ، وهو في « الفقيه والمتفقة » (١٣٢) من كلام إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة .

وقال عليه الصلاة والسلام : « لموت قيلة أيسر من موت عالم »<sup>(١)</sup> .  
 وقال عليه الصلاة والسلام : « الناس معادن كمعادن الذهب والفضة ، فخيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا »<sup>(٢)</sup> .  
 وقال عليه الصلاة والسلام : « يوزن يوم القيمة مداد العلماء ودم الشهداء »<sup>(٣)</sup> .  
 وقال عليه الصلاة والسلام : « من حفظ على أمتي أربعين حديثاً من السنة حتى يؤديها إليهم .. كنت له شفيعاً وشهيداً يوم القيمة »<sup>(٤)</sup> .  
 وقال عليه الصلاة والسلام : « من حمل من أمتي أربعين حديثاً .. لقي الله عزّ وجلّ يوم القيمة فقيها عالماً »<sup>(٥)</sup> .  
 وقال عليه الصلاة والسلام : « من تفقة في دين الله عزّ وجلّ .. كفاه الله تعالى همه ، ورزقه من حيث لا يحتسب »<sup>(٦)</sup> .

(١) رواه البيهقي في « الشعب » (١٥٧٦) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله »

(١٧٩) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٣٨/٣١٨) .

(٢) رواه البخاري (٣٣٥٣) ، ومسلم (٢٦٣٨) .

(٣) رواه أبو نعيم في « تاريخ أصفهان » (٢/١٧٨) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (١٥٣) من حديث عبد الله بن عمرو وأبي الدرداء رضي الله عنهم ، وانظر « الإتحاف » (١/٧٤) .

(٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » (٤/١٨٩) ، والبيهقي في « الشعب » (١٥٩٧) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٠٥) .

(٥) رواه تمام في « فوائد » (١٠١) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٠٤) .

(٦) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢١٦) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » (٣/٢٤٢) .

وقال عليه الصلاة والسلام : « أوحى الله عز وجل إلى إبراهيم عليه السلام : يا إبراهيم ! إنني عليم ، أحبت كلَّ عليم »<sup>(١)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « العالم أمين الله سبحانه في الأرض »<sup>(٢)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « صنفان من أمتي إذا صلحوا .. صلح الناس ، وإذا فسدوا .. فسد الناس : الأمراء والفقهاء »<sup>(٣)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « إذا أتى علي يوم لا أزداد فيه علمًا يقربني إلى الله عز وجل .. فلا بُورك لي في طلوع شمس ذلك اليوم »<sup>(٤)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام في تفضيل العلم على العبادة والشهادة : « فضل العالم على العابد كفضلي على أدنى رجل من أصحابي »<sup>(٥)</sup> ، فانظر كيف جعل العلم مقارناً لدرجة النبوة ، وكيف حطَّ رتبة العمل المجرد عن العلم وإن كان العابد لا يخلو عن علم بالعبادة التي يواظب عليها ، ولو لواه .. لم تكن عبادة .

(١) ذكره ابن عبد البر تعليقاً في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٣٦) .

(٢) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٥١) ، ومن شواهد ما رواه القضاوي في « مستذه » (١١٥) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٢٦٧/١٤) : « العلماء أمناء الله على خلقه » .

(٣) رواه تمام في « فوائده » (٩٠١) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٩٦/٤) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (١١٠٨) والمفظ له .

(٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » (٨/١٨٨) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٣١٨) .

(٥) رواه الترمذى (٢٦٨٥) .

وقال عليه الصلاة والسلام : « فَضْلُ الْعَالَمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفْضَلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ »<sup>(١)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « يُشَفَّعُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثَلَاثَةٌ : الْأَنْبِيَاءُ ، ثُمَّ الْعُلَمَاءُ ، ثُمَّ الشَّهَادَةُ »<sup>(٢)</sup> ، فَأَعْظَمُ بَرْتَبَةٍ هِيَ تِلْوُ النَّبُوَّةِ وَفَوْقَ الشَّهَادَةِ ، مَعَ مَا وَرَدَ فِي فَضْلِ الشَّهَادَةِ .

وقال عليه الصلاة والسلام : « مَا عَبَدَ اللَّهُ تَعَالَى بِشَيْءٍ أَفْضَلَ مِنْ فَقِيهٍ فِي الدِّينِ ، وَلَفْقِيَّةٍ وَاحِدٌ أَشَدُّ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنْ أَلْفِ عَابِدٍ ، وَلِكُلِّ شَيْءٍ عَمَادٌ ، وَعَمَادُ هَذَا الدِّينِ الْفَقِيهُ »<sup>(٣)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « خَيْرُ دِينِكُمْ أَيْسُرُهُ ، وَخَيْرُ عَبَادَةِ الْفَقِيهُ »<sup>(٤)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « فَضْلُ الْمُؤْمِنِ الْعَالَمِ عَلَى الْمُؤْمِنِ الْعَابِدِ سَبْعُونَ دَرْجَةً »<sup>(٥)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « إِنَّكُمْ أَصْبَحْتُمْ فِي زَمَانٍ كَثِيرٍ فَقَهَاؤُهُ ،

(١) رواه أبو داود (٣٦٤١) ، والترمذى (٢٦٨٢) ، وابن ماجه (٢٢٣) .

(٢) رواه ابن ماجه (٤٣١٣) .

(٣) رواه الطبراني في « الأوسط » (٦١٦٢) ، وأبو نعيم في « الحلية » (١٩٢/٢) ، والبيهقي في « الشعب » (١٥٨٣) .

(٤) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٩١) بلفظه ، والشطر الأول منه في « مستند أحمد » (٤٧٩/٣) .

(٥) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٩٥) ، وهو عند أبي يعلى في « مستنه » (٨٥٦) بزيادة .

قليلٌ خطباؤهُ ، قليلٌ سائلوُهُ ، كثيرٌ معطُوهُ ، العملُ فيهِ خيرٌ منَ العلمِ ، وسيأتي على الناسِ زمانٌ قليلٌ فقهاؤهُ ، كثيرٌ خطباؤهُ ، قليلٌ معطُوهُ ، كثيرٌ سائلوُهُ ، العلمُ فيهِ خيرٌ منَ العملِ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « بينَ العالِمِ والعبدِ مئةُ درجةٍ ، بينَ كلَّ درجتينِ حُضُرُ الجوادِ المضمُرِ سبعينَ سنةً »<sup>(٢)</sup> .

وقيلَ : يا رسولَ اللهِ ؟ أيُّ الأعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ فقالَ : « الْعِلْمُ بِاللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ » ، فقيلَ : الأعْمَالَ نَرِيدُ ، فقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْعِلْمُ بِاللَّهِ سَبَحَانَهُ » ، فقيلَ : نَسْأَلُ عَنِ الْعِلْمِ وَتَجِيبُ عَنِ الْعِلْمِ ؟ فقالَ عَلَيْهِ الصلاةُ والسلامُ : « إِنَّ قَلِيلَ الْعِلْمِ يَنْفَعُ مَعَ الْعِلْمِ ، وَإِنَّ كَثِيرَ الْعِلْمِ لَا يَنْفَعُ مَعَ الْجَهَلِ »<sup>(٣)</sup> .

وقالَ عَلَيْهِ الصلاةُ والسلامُ : « يَبْعَثُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ الْعَبَادَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، ثُمَّ يَبْعَثُ الْعُلَمَاءَ ، ثُمَّ يَقُولُ : يَا مَعْشَرَ الْعُلَمَاءِ ؛ إِنِّي لَمْ أَضْعُ عِلْمِي فِيهِمْ إِلَّا لِعِلْمِكُمْ ، وَلَمْ أَضْعُ عِلْمِي فِيهِمْ لِأَعْذِبَكُمْ ، اذْهَبُوا فَقْدَ غَفَرْتُ لَكُمْ »<sup>(٤)</sup> .  
نَسْأَلُ اللَّهَ حُسْنَ الْخَاتِمَةِ .

(١) رواه الطبراني في « مسنـد الشـامـيـن » ( ١٢٢٥ ) ، وابن عبد البر في « جامـعـ بـيـانـ الـعـلـمـ وـفـضـلـهـ » ( ١٠٣ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٣٠٣ / ١٢ ) .

(٢) رواه ابن عبد البر في « جامـعـ بـيـانـ الـعـلـمـ وـفـضـلـهـ » ( ١٢٩ ) ، وَحُضُرُ الجوادِ المضمُرِ : مقدار عدوِ الجوادِ المهيأِ للركض ، والحضرُ : ارتفاع الفرس في عدوه .

(٣) رواه ابن عبد البر في « جامـعـ بـيـانـ الـعـلـمـ وـفـضـلـهـ » ( ٢١٤ ) .

(٤) رواه البيهقي في « المدخل » ( ٥٦٧ ) ، وابن عبد البر في « جامـعـ بـيـانـ الـعـلـمـ وـفـضـلـهـ » ( ٢٣٢ ) .

وأَمَّا الْأَثَارُ :

فقد قالَ عَلَيْهِ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لِكُمَيْلٍ : ( يَا كُمَيْلُ ؛ الْعِلْمُ خَيْرٌ مِنَ الْمَالِ ، الْعِلْمُ يَحْرُسُكَ وَأَنْتَ تَحْرُسُ الْمَالَ ، وَالْعِلْمُ حَاكِمٌ وَالْمَالُ مَحْكُومٌ عَلَيْهِ ، وَالْمَالُ تَنْقُصُهُ النَّفَقَةُ وَالْعِلْمُ يَزْكُو عَلَى الْإِنْفَاقِ )<sup>(١)</sup> .

وقالَ أَيْضًا : ( الْعَالَمُ أَفْضَلُ مِنَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ الْمُجَاهِدِ ، وَإِذَا ماتَ الْعَالَمُ .. ثُلِمَ فِي الْإِسْلَامِ ثُلْمَةً لَا يَسْلُدُهَا إِلَّا خَلْفُهُ )<sup>(٢)</sup> .

وقالَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ نَظِمًا<sup>(٣)</sup> :

[من البسيط]

ما أَفْخَرُ إِلَّا لِأَهْلِ الْعِلْمِ إِنَّهُمْ عَلَى الْهُدَى لِمَنِ اسْتَهْدَى أَدِلَّةٌ  
وَقَدْرُ كُلِّ أَمْرٍ إِعْلَانٌ وَالْجَاهِلُونَ لِأَهْلِ الْعِلْمِ أَعْدَاءٌ  
فَفُزْ بِعِلْمٍ تَعِشْ حَيَاً بِهِ أَبَدًا النَّاسُ مَوْتَىٰ وَأَهْلُ الْعِلْمِ أَحْيَاءٌ

وقالَ أَبُو الْأَسْوَدِ : ( لِيْسَ شَيْءًا أَعْزَّ مِنَ الْعِلْمِ ؛ الْمَلْوُكُ حَكَامٌ

(١) رواه الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٣٧٦/٦ ) ، وبنحوه أبو نعيم في « الحلية » ( ٧٩/١ ) ، وهو في « قوت القلوب » ( ١٣٤/١ ) . قوله : ( والمال تنقصه النفقة ) لا ينافي قوله صلى الله عليه وسلم : « ما نقصت صدقة من مال » ؛ فإن المال إذا تصدق منه وأنفقت .. ذهب ذلك القدر وخلفه غيره ، وأما العلم .. فكالمقتبس من النار ، لو اقتبس منها العالم .. لم يذهب منها شيء ، بل يزيد . « إتحاف » ( ٨٦/١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٤٣/١ ) ، ورواه الخطيب البغدادي في « الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع » ( ٣٥٠ ) .

(٣) ديوان سيدنا علي، الموسوم بـ « أنوار العقول لوصي الرسول صلى الله عليه وسلم » ( ص ٣٠ ) .

على الناس ، والعلماء حكام على الملوك )<sup>(١)</sup> .

وقال ابن عباس رضي الله عنهم : ( خير سليمان بن داود عليهما السلام بين العلم والمال والملك ، فاختار العلم ، فأعطي المال والملك معه )<sup>(٢)</sup> .

وسئل ابن المبارك : من الناس ؟ قال : العلماء ، قيل : فمن الملوك ؟ قال : الزهاد ، قيل : فمن السفالة ؟ قال : الذي يأكل بيته<sup>(٣)</sup> .

ولم يجعل غير العالم من الناس ؛ لأن الخاصية التي بها يتميز الناس عن سائر البهائم هي العلم ، والإنسان إنسان بما هو شريف لأجله ، وليس ذلك بقوة شخصيه ؛ فإن الجمل أقوى منه ، ولا بعظمته ؛ فإن الفيل أعظم منه ، ولا بشجاعته ؛ فإن السبع أشجع منه ، ولا ليأكل ؛ فإن الثور أوسع بطنه منه ، ولا ليجامع ؛ فإن أحسن العصافير أقوى على السفاد منه ، بل لم يخلق إلا للعلم<sup>(٤)</sup> .

(١) ذكره ابن قتيبة في « عيون الأخبار » ( ١٢١ / ٢ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٣١١ ) تعليقاً .

(٢) تاريخ دمشق ( ٢٧٥ / ٢٢ ) ، وهو عن عبد الله بن المبارك في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢٦٦ ) .

(٣) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ١٦٧ / ٨ ) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٢٠١ / ٧ ) ، وهو عند صاحب « قوت القلوب » ( ١٥٣ / ١ ) .

(٤) قال تعالى : ﴿إِنَّ شَرَّ الدُّوَّاتِ عِنْدَ اللَّهِ الْأَصْمَمُ الْبَكْمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ﴾ ، فهؤلاء هم الجهال الذين لم تحصل لهم حقيقة الإنسانية التي يتميز بها صاحبها عن سائر الحيوان . « إتحاف » ( ٨٩ / ١ ) .

وقالَ بعْضُ الْحَكَمَاءِ : ( لَيْتَ شَعْرِي ؛ أَيَّ شَيْءٍ أَدْرَكَ مَنْ فَاتَهُ الْعِلْمُ ، وَأَيَّ شَيْءٍ فَاتَهُ مَنْ أَدْرَكَ الْعِلْمَ ! )<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « مَنْ أُوتِيَ الْقُرْآنَ فَرَأَى أَنَّ أَحَدًا أُوتِيَ خَيْرًا مِنْهُ .. فَقَدْ حَقَرَ مَا عَظَمَ اللَّهُ تَعَالَى »<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ فَتْحُ الْمَوْصِلِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( أَلِيسَ الْمَرِيضُ إِذَا مُنْعَ الطَّعَامَ وَالشَّرَابَ وَالدَّوَاءَ يَمُوتُ ? قَالُوا : بَلِّي ، قَالَ : كَذَلِكَ الْقَلْبُ إِذَا مُنْعَ عَنْهُ الْحِكْمَةُ وَالْعِلْمُ ثَلَاثَةً أَيَّامٌ .. يَمُوتُ )<sup>(٣)</sup> .

وَلَقَدْ صَدَقَ ؛ فَإِنَّ غَذَاءَ الْقَلْبِ الْعِلْمُ وَالْحِكْمَةُ ، وَبِهِمَا حَيَاةُهُ ، كَمَا أَنَّ غَذَاءَ الْجَسَدِ الطَّعَامُ ، وَمَنْ فَقَدَ الْعِلْمَ .. فَقُلْبُهُ مَرِيضٌ ، وَمَوْتُهُ لَازِمٌ ، وَلَكِنَّهُ لَا يَشْعُرُ بِهِ ؛ إِذْ حُبُّ الدُّنْيَا وَشُغْلُهُ بِهَا أَبْطَلَ إِحْسَاسَهُ ، كَمَا أَنَّ غَلْبَةَ الْخَوْفِ قَدْ تُبْطِلُ إِحْسَاسَ أَلْمِ الْجَرَاجِ فِي الْحَالِ وَإِنْ كَانَ وَاقِعًا ، فَإِذَا حَطَّ الْمَوْتُ عَنْهُ أَعْبَاءَ الدُّنْيَا .. أَحْسَنَ بِهِلَاكِهِ ، وَتَحْسَرَ تَحْسِرًا عَظِيمًا ثُمَّ لَا يَنْفَعُهُ ، وَذَلِكَ كِإِحْسَاسِ الْآمِنِ مِنْ خَوْفِهِ وَالْمُفْيقِ عَنْ سُكْرِهِ بِمَا أَصَابَهُ مِنَ الْجَرَاحَاتِ فِي حَالَةِ السُّكْرِ أَوِ الْخَوْفِ ، فَنَعْوَذُ بِاللَّهِ مِنْ يَوْمٍ كَشْفِ الْغَطَاءِ ؛ فَإِنَّ النَّاسَ نَيَّامٌ ، فَإِذَا مَاتُوا .. اَنْتَهُوا .

(١) انظر « مفتاح دار السعادة » ( ١٧٥ / ١ ) .

(٢) رواه البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٣٥٢ ) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٣٩٦ / ٩ ) .

(٣) انظر « مفتاح دار السعادة » ( ١ / ١٧٥ ) ، وأورد بعضها الشعراوي في « طبقاته » ( ٨٠ / ١ ) .

وقال الحسن رحمة الله : ( يوزن مداد العلماء بدم الشهداء ، فيرجح  
مداد العلماء بدم الشهداء )<sup>(١)</sup> .

وقال ابن مسعود رضي الله عنه : ( عليكم بالعلم قبل أن يرفع ، ورفعه  
أن تهلك رواته ، فوالذي نفسي بيده ؛ ليودن رجال قتلوا في سبيل الله شهداء  
أن يبعثهم الله علماء لما يرون من كرامتهم ، وإن أحداً لم يولده عالماً ، وإنما  
العلم بالتعلم )<sup>(٢)</sup> .

وقال ابن عباس رضي الله عنهم : ( تذاكر العلم بعض ليلة أحب إلى من  
إحيائها )<sup>(٣)</sup> ، وكذا روي عن أبي هريرة رضي الله عنه<sup>(٤)</sup> ، وأحمد ابن حنبل  
رحمه الله<sup>(٥)</sup> .

وقال الحسن في قوله تعالى : « رَبَّكَاءَ إِنَّكَ فِي الدُّنْيَا كَحَسَنَةٍ وَفِي الْآخِرَةِ  
حَسَنَةٌ » : ( إن الحسنة في الدنيا هي العلم والعبادة ، وفي الآخرة هي الجنة )<sup>(٦)</sup> .

(١) رواه أبو نعيم في « تاريخ أصبهان » ( ١٧٨/٢ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم  
وفضله » ( ١٥٣ ) من حديث عبد الله بن عمرو وأبي الدرداء رضي الله عنهم مرفوعاً ،  
وأخرجه الشيرازي في « الألقاب » من حديث أنس مرفوعاً ، فلعل الحسن سمعه من  
أنس . « إتحاف » ( ٩٠/١ ) .

(٢) روي مرقاً إلا قوله : ( فوالذي نفسي بيده ... كرامتهم ) في « الزهد » ( ٨٩٩ )  
لأحمد ، « سنن الدارمي » ( ١٤٤ ) ، « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٠١٧ ) .

(٣) رواه عبد الرزاق في « المصنف » ( ٢٥٣/١١ ) .

(٤) حلية الأولياء ( ١٩٢/٢ ) .

(٥) انظر « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٠٨ ) ، و « مفتاح دار السعادة » ( ١٧٤/١ ) .

(٦) الترمذى ( ٣٤٨٨ ) .

وقيلَ لبعضِ الحكماءِ : أيُّ الأشياءِ تُقْتَنِي ؟ قالَ : الأشياءُ التي إذا غرقتْ سفينتكَ .. سَبَحَتْ معاكَ ؛ يعني العلمَ ، وقيلَ : أرادَ بغرقِ السفينةِ هلاكَ بدنِه بالموتِ<sup>(١)</sup> .

وقالَ بعضُهمْ : ( مَنِ اتَّخَذَ الْحِكْمَةَ لِجَامِاً .. اتَّخَذَهُ النَّاسُ إِمَاماً ، وَمَنْ عُرِفَ بِالْحِكْمَةِ .. لَا حَظَتْهُ الْعَيْوَنُ بِالْوَقَارِ )<sup>(٢)</sup> .

وقالَ الشافعيُّ رضيَ اللهُ عنْهُ : ( مِنْ شَرْفِ الْعِلْمِ أَنَّ كُلَّ مَنْ نُسِّبَ إِلَيْهِ وَلَوْ فِي شَيْءٍ حَقِيرٍ .. فَرَحَ ، وَمَنْ دُفِعَ عَنْهُ .. حَزَنَ )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ عمرُ رضيَ اللهُ عنْهُ : ( أَيُّهَا النَّاسُ ؛ عَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ ، فَإِنَّ اللَّهَ سَبَحَانَهُ رَدَاءَ مَحِبَّةٍ ؛ فَمَنْ طَلَبَ بَاباً مِنَ الْعِلْمِ .. رَدَاءُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِرَدَائِهِ ، فَإِنْ أَذْنَبَ ذَنْباً .. اسْتَعْتَبَهُ ، فَإِنْ أَذْنَبَ ذَنْباً .. اسْتَعْتَبَهُ ، فَإِنْ أَذْنَبَ ذَنْباً .. اسْتَعْتَبَهُ ؛ لَئِلَا يَسْلُبُهُ رَدَاءُهُ ذَلِكَ وَإِنْ تَطَاوَلَ بِهِ ذَلِكَ الذَّنْبُ حَتَّى يَمُوتَ )<sup>(٤)</sup> .

وقالَ الأحنفُ رحمةُ اللهُ : ( كَادَ الْعُلَمَاءُ أَنْ يَكُونُوا أَرْبَاباً ، وَكُلُّ عَزَّ لَمْ يُؤْكَدْ بِعِلْمٍ فَإِلَى ذَلِكَ مَصِيرُهُ )<sup>(٥)</sup> .

(١) جامع بيان العلم وفضله ( ٢٨٠ ) .

(٢) جامع بيان العلم وفضله ( ٢٨١ ) .

(٣) ذكر الحافظ الزبيدي بأنه روي عنه بإسناد حسن . « إتحاف » ( ٩٢ / ١ ) ، وهو في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢٩٥ ) بغير نسبة .

(٤) جامع بيان العلم وفضله ( ٣٠٠ ) ، ومعنى ( استعتبره ) : طلب رجوعه إليه واستقالته . « إتحاف » ( ٩٢ / ١ ) .

(٥) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص ٣٢٤ ) .

وقال سالم بن أبي الجعد : ( اشتريني مولاي بثلاث مئة درهم وأعتقني ، فقلت : بأي حرف أحترف ؟ فاحترفت بالعلم ، فما تمت لي سنة حتى أتاني أمير المدينة زائراً ، فلم آذن له ) .

وقال الزبير بن أبي بكر : ( كتب إلي أبي بالعراق : عليك بالعلم ؛ فإنك إن افتقرت . . . كان لك مالاً ، وإن استغنت . . . كان لك جمالاً )<sup>(١)</sup> .

وحكى ذلك في وصايا لقمان لابنه ، وقال : ( يا بني ؛ جالس العلماء وزارهم بركتيك ؛ فإن الله سبحانه يحيي القلوب بنور الحكمة كما يحيي الأرض بوابل السماء )<sup>(٢)</sup> .

وقال بعض الحكماء : ( إذا مات العالم . . . بكاه الحوت في الماء ، والطير في الهواء ، ويفقد وجهه ولا ينسى ذكره )<sup>(٣)</sup> .

وقال الزهري رحمة الله : ( العلم ذكر ، ولا يحبه إلا ذكور الرجال )<sup>(٤)</sup> .



(١) المدخل إلى السنن الكبرى (٣٩٩) .

(٢) الموطا (١٠٠٢/٢) بلاغاً ، وعند البيهقي في « المدخل إلى السنن الكبرى » (٤٤٥) عن عبيد الله بن عمر رضي الله عنهما .

(٣) انظر « الإتحاف » (١/٩٣) .

(٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » (٣٦٥/٣) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٩٦) .

## فضيلة التعلم

أمّا الآيات :

فقوله تعالى : «فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ» .  
وقوله عز وجل : «فَسَأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ» .

وأمّا الأخبار :

فقوله صلى الله عليه وسلم : «مَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَطْلُبُ فِيهِ عِلْمًا .. سَلَكَ اللَّهُ بِهِ طَرِيقاً إِلَى الْجَنَّةِ» <sup>(١)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : «إِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضُعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ رِضَاً بِمَا يَصْنَعُ» <sup>(٢)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : «لَا تَغْدُو فَتَتَعَلَّمَ بَاباً مِنَ الْعِلْمِ .. خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَصْلِيَ مِئَةً رَكْعَةً» <sup>(٣)</sup> .

(١) رواه مسلم (٢٦٩٩) .

(٢) رواه أحمد في «مسنده» (٤/٢٣٩)، وهو بتمامه عند الترمذى (٢٦٨٢) .

(٣) رواه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (١١٤)، وبنحوه عند ابن ماجه (٢١٩) .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « بَأْبُ مِنَ الْعِلْمِ يَتَعَلَّمُهُ الرَّجُلُ .. خَيْرٌ لَهُ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا »<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « طَلْبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « اطْلُبُوا الْعِلْمَ وَلَوْ بِالصِّينِ »<sup>(٣)</sup> .  
وقالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « الْعِلْمُ خَزَائِنُ مَفَاتِحُهَا أَلْسُونُهُ ، فَاسْأَلُوهَا ، فَإِنَّهُ يُؤْجِرُ فِيهِ أَرْبَعَةً : السَّائِلُ ، وَالْعَالَمُ ، وَالْمَسْتَمِعُ ، وَالْمَحْبُّ لَهُمْ »<sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَنْبَغِي لِلْجَاهِلِ أَنْ يَسْكُنَ عَلَى جَهَلِهِ ، وَلَا لِلْعَالَمِ أَنْ يَسْكُنَ عَلَى عِلْمِهِ »<sup>(٥)</sup> .

وفي حديثِ أَبِي ذِرٍ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ : « حُضُورُ مَجْلِسِ عِلْمٍ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاتِ أَلْفِ رَكْعَةٍ ، وَعِيَادَةِ أَلْفِ مَرِيضٍ ، وَشَهُودِ أَلْفِ جَنَازَةٍ » ، فَقِيلَ :

(١) هو من قول الحسن البصري كما في « روضة العقلاء » (ص ٤٠) ، و« جامع بيان العلم وفضله » (٢٥٥) .

(٢) رواه ابن ماجه (٢٢٤) .

(٣) رواه البيهقي في « المدخل » (٣٢٤) ، و« الشعب » (١٥٤٣) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٠) .

(٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » (١٩٢/٣) .

(٥) رواه الطبراني في « الأوسط » (٥٣٦١) .

يا رسول الله؛ ومن قراءة القرآن؟ فقال صلى الله عليه وسلم: «وهل ينفع القرآن إلا بالعلم؟!»<sup>(١)</sup>.

وقال صلى الله عليه وسلم: «من جاءه الموت وهو يطلب العلم ليحيي به الإسلام.. فيبينه وبين الأنبياء في الجنة درجة واحدة»<sup>(٢)</sup>.

### وأما الآثار :

قال ابن عباس رضي الله عنهم : (ذللت طالباً؛ فعززت مطلوباً)<sup>(٣)</sup>.  
وكذلك قال ابن أبي مليكة رحمه الله : (ما رأيت مثل ابن عباس؛ إذا رأيته.. رأيت أحسن الناس وجهها، وإذا تكلم.. فأعرب الناس لساناً، وإذا أفتى.. فأكثر الناس علمًا)<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن المبارك رحمه الله : (عجبت لمن لم يطلب العلم كيف تدعوه نفسه إلى مكرمة !)<sup>(٥)</sup>.

(١) تقيد المصنف بروايته عن أبي ذر في إشارة إلى الحديث المتقدم : «يا أبا ذر؛ لأن تغدو فتتعلم ببابا من العلم...»، ولفظه عند صاحب «القوت» (٦٧/١) حيث قال : (ورويانا من حديث أبي ذر...) وذكره، وانظر «الإتحاف» (٩٩/١).

(٢) رواه الدارمي في «سننه» (٣٦٦)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٢١٩) عن الحسن مرسلاً.

(٣) رواه الدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (ص ٢٨٤).

(٤) أورده ابن عبد البر في «العقد الفريد» (٨/٤).

(٥) جامع بيان العلم وفضله (٢٨٦) وسير أعلام النبلاء (٣٩٨/٨).

وقال بعض الحكماء : ( إِنِّي لَا أَرْحُمُ رجَالاً كَرْحَمْتِي لِأَحَدٍ رَجُلَيْنِ :  
رَجُلٌ يَطْلُبُ الْعِلْمَ وَلَا يَفْهَمُ ، وَرَجُلٌ يَفْهَمُ وَلَا يَطْلُبُ )<sup>(١)</sup> .

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه : ( لَأَنْ أَتَعْلَمَ مَسَأَةً أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ قِيَامِ  
لِيلَةٍ )<sup>(٢)</sup> .

وقال أيضاً : ( الْعَالَمُ وَالْمَتَعْلَمُ شَرِيكَانِ فِي الْخَيْرِ ، وَسَائِرُ النَّاسِ هَمْجُونٌ  
لَا خَيْرَ فِيهِمْ )<sup>(٣)</sup> .

وقال أيضاً : ( كُنْ عَالِمًا ، أَوْ مَتَعْلِمًا ، أَوْ مَسْتَمِعًا ، وَلَا تَكُنْ الرَّابِعُ  
فَتَهْلِكَ )<sup>(٤)</sup> .

وقال عطاءً : ( مَجْلِسُ ذَكِيرٍ يَكْفُرُ سَبْعِينَ مَجْلِسًا مِنْ مَجَالِسِ اللَّهِ )<sup>(٥)</sup> .

وقال عمر رضي الله عنه : ( مَوْتُ أَلْفٌ عَابِدٌ قَائِمٌ لِلَّيْلِ صَائِمٌ النَّهَارِ أَهُونُ  
مِنْ مَوْتِ عَاقِلٍ بَصِيرٍ بِحَلَالِ اللَّهِ وَحْرَامِهِ )<sup>(٦)</sup> .

وقال الشافعي رضي الله عنه : ( طَلَبُ الْعِلْمِ أَفْضَلُ مِنَ النَّافِلَةِ )<sup>(٧)</sup> .

(١) جامع بيان العلم وفضله (٦٤٢) ونسبة للفراء .

(٢) الفقيه والمتفقه (٥٥) .

(٣) جامع بيان العلم وفضله (١٣٤) ، وروي مرفوعاً كما هو عند ابن ماجه (٢٢٨) .

(٤) جامع بيان العلم وفضله (١٤٤-١٤٢) .

(٥) قوت القلوب (١٤٩/١) .

(٦) زوائد مستند الحارث (٨١٣/٢) .

(٧) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (١١٩/٩)، والبيهقي في «مناقب الشافعي» (١٣٨/٢).

وقال ابن عبد الحكم رحمة الله : ( كنت عند مالك أقرأ عليه العلم ، فدخل الظهر ، فجمعت الكتب لأصلّي ؛ فقال : يا هندا ؟ ما الذي قمت إليه بأفضل مما كنت فيه إذا صحت النية )<sup>(١)</sup> .

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه : ( من رأى أن الغدو إلى العلم ليس بجهاد .. فقد نقص في رأيه وعقله )<sup>(٢)</sup> .

(١) شرف أصحاب الحديث (ص ١٢٧) بنحوه . وانظر « الإتحاف » (١٠٣/١) .

(٢) جامع بيان العلم وفضله (١٥٩) .

## فضيلة التعليم

أمّا الآيات :

فقوله عزّ وجلّ : «**وَلَيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ**» ، والمرادُ هو التعليمُ والإرشادُ .

وقوله تعالى : «**وَإِذَا أَخَذَ اللَّهُ مِيشَقَ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَبَ لِتَبَيَّنَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ**» ، وهو إيجاب للتعليم .

وقال تعالى : «**وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ**» ، وهو تحريم للكتمان ؛ كما قال تعالى في الشهادة : «**وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ إِثْمٌ قَلْبُهُ**» ، وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « ما أَتَى اللَّهُ عَالَمًا عِلْمًا إِلَّا أَخْذَ عَلَيْهِ مِنَ الْمِيثَاقِ مَا أَخْذَ عَلَى النَّبِيِّنَ أَنْ يَبْيَّنُهُ لِلنَّاسِ وَلَا يَكْتُمُهُ » (١) .

وقال تعالى : «**وَمَنْ أَحَسَنُ قَوْلًا مِّمَّنْ دَعَ إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا**» .

وقال تعالى : «**أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ**» .

وقال تعالى : «**وَتَعَلَّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ**» .

(١) رواه ابن عدي في «الكامل» (٢٨٧/٢) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٣٦٦/٥٥) .

## وأمام الأخبار :

فقالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا بَعَثَ مَعَاذًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى اليمَنِ : « لَأَنْ يَهْدِي اللَّهُ بَكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا »<sup>(١)</sup> .

وقالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَعْلَمَ بَابًا مِنَ الْعِلْمِ لِيَعْلَمَ النَّاسُ . . أَعْطِيَ ثَوَابَ سَبْعِينَ صِدِيقًا »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ : ( مَنْ عَلِمَ وَعَمِلَ وَعَلِمَ . . فَذَلِكَ يُذْعَنُ عَظِيمًا فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ . . يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِلْعَابِدِينَ وَالْمُجَاهِدِينَ : ادْخُلُوا الْجَنَّةَ ، فَيَقُولُ الْعُلَمَاءُ : بِفَضْلِ عِلْمِنَا تَعَبَّدُوا وَجَاهَدُوا ، فَيَقُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ : أَنْتُمْ عَنِّي كَبَعْضِ مَلَائِكَتِي ، اشْفَعُوْا . . تُشَفَّعُوْا ، فَيَشْفَعُونَ ، ثُمَّ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ »<sup>(٤)</sup> ، وَهَذَا إِنَّمَا يَكُونُ بِالْعِلْمِ الْمُتَعَدِّي بِالْتَّعْلِيمِ ، لَا الْعِلْمُ الْلَّازِمُ الَّذِي لَا يَتَعَدَّ .

(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٣٧٥ ) بلفظه ، وأصله في « البخاري » ( ٣٧٠١ ) ، و« مسلم » ( ٢٤٦ ) ، قاله علي رضي الله عنه .

(٢) نسبة الحافظ المنذري في « الترغيب والترهيب » ( ١٢٦ / ١ ) للديلمي في « مسند الفردوس » ، وانظر « إتحاف السادة المتقيين » ( ١٠٦ / ١ ) .

(٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٩٣ / ٦ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٢١٦ ، ٧٩١ ) .

(٤) قال العراقي : ( رواه المرهبي في « العلم » عن رواية محمد بن السائب عن أبي صالح عن ابن عباس ) ، وبحث فيه الزبيدي . انظر « الإتحاف » ( ١٠٧ / ١ ) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يَتَنَزَّعُ الْعِلْمَ اِنْتِرَاعًا مِنَ النَّاسِ بَعْدَ أَنْ يُؤْتَيْهُمْ إِيَاهُ ، وَلَكِنْ يَذَهَبُ بِذَهَابِ الْعُلَمَاءِ ، فَكُلَّمَا ذَهَبَ عَالَمٌ .. ذَهَبَ بِمَا مَعَهُ مِنَ الْعِلْمِ ، حَتَّى إِذَا لَمْ يَقِنَ عَالَمٌ .. اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا ، إِنْ سُئِلُوا .. أَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ ؛ فَيَضِلُّونَ وَيُضِلُّونَ »<sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ عَلِمَ عِلْمًا فَكَتَمَهُ .. الْجِمْعُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِلْجَامِ مِنْ نَارٍ »<sup>(٢)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « نِعْمَ الْعَطِيَّةُ وَنِعْمَ الْهَدِيَّةُ كُلُّمَا حَكَمَتْ تَسْمِعُهَا ، فَتَطْوِي عَلَيْهَا ، ثُمَّ تَحْمِلُهَا إِلَى أَخِيكَ مُسْلِمٍ تُعْلَمُهُ إِيَاهَا ، تَعْدِلُ عِبَادَةَ سَنَةً »<sup>(٣)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ ، مَلْعُونٌ مَا فِيهَا ، إِلَّا ذَكْرُ اللَّهِ سَبَحَانَهُ وَمَا وَالَّهُ ، أَوْ مُعَلَّمًا ، أَوْ مُتَعَلَّمًا »<sup>(٤)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ وَأَهْلَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ، حَتَّى النَّمَلَةُ فِي جُحْرِهَا ، وَحَتَّى الْحَوْتُ فِي الْبَحْرِ .. لَيُصَلِّوَنَّ عَلَى مُعَلِّمِ النَّاسِ الْخَيْرِ »<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه البخاري (١٠٠) ، ومسلم (٢٦٧٣) .

(٢) رواه أبو داود (٣٦٥٨) ، والترمذى (٢٦٤٩) ، وابن ماجه (٢٦١) .

(٣) رواه الطبراني في « الكبير » (٤٣/١٢) .

(٤) رواه الترمذى (٢٣٢٢) ، وابن ماجه (٤١١٢) .

(٥) رواه الترمذى (٢٦٨٥) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا أَفَادَ الْمُسْلِمُ أَخَاهُ فَائِدَةٌ أَفْضَلُ مِنْ حَدِيثِ حَسْنٍ بَلَغَهُ فَبَلَغَهُ » <sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « كَلْمَةٌ مِنَ الْخَيْرِ يَسْمَعُهَا الْمُؤْمِنُ فَيَعْمَلُ بِهَا ، وَيَعْلَمُهَا .. خَيْرٌ لَهُ مِنْ عِبَادَةٍ سَنَةٍ » <sup>(٢)</sup> .

وَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ ، فَرَأَى مُجَلِّسِينَ ؛ أَحَدُهُمَا : يَدْعُونَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَيَرْغِبُونَ إِلَيْهِ ، وَالثَّانِي : يَعْلَمُونَ النَّاسَ ، فَقَالَ : « أَمَا هُؤُلَاءِ : فَيَسْأَلُونَ اللَّهَ ؛ فَإِنْ شَاءَ .. أَعْطَاهُمْ ، وَإِنْ شَاءَ .. مِنْعَهُمْ ، وَأَمَا هُؤُلَاءِ : فَيُعْلَمُونَ النَّاسَ ، وَإِنَّمَا بِعِشْتُ مُعَلِّمًا » ، ثُمَّ عَدَّلَ إِلَيْهِمْ وَجَلَسَ مَعَهُمْ <sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مِثْلُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهِ مِنَ الْهَدَى وَالْعِلْمِ كَمِثْلِ الْغَيْثِ الْكَثِيرِ أَصَابَ أَرْضًا ، فَكَانَتْ مِنْهَا نَقِيَّةٌ <sup>(٤)</sup> قَبْلَتِ الْمَاءَ ، فَأَنْبَتَتِ الْكَلَأَ وَالْعَشْبَ الْكَثِيرَ ، وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ ، فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسُ ، فَشَرِبُوا وَسَقُوا وَزَرَعُوا ، وَكَانَتْ مِنْهَا طَائِفَةٌ قَيْعَانٌ لَا تُمْسِكُ مَاءً وَلَا تُنْبِتُ كَلَأً » <sup>(٥)</sup> .

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٠٢) .

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » (١٣٨٦) ، وتقديم بنحوه عند الطبراني .

(٣) رواه ابن ماجه (٢٢٩) .

(٤) أي : طيبة ظاهرة .

(٥) رواه البخاري (٧٩) ، ومسلم (٢٢٨٢) .

فالأول ذكره مثلاً للمنفع بعلمه ، والثاني ذكره مثلاً للنافع ، والثالث  
للمحروم منها<sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِذَا ماتَ ابْنُ آدَمَ . . انقْطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ  
ثَلَاثَةِ : عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ . . . » الحديث<sup>(٢)</sup> .

وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الدَّالُّ عَلَى الْخَيْرِ كَفَاعِلُهُ »<sup>(٣)</sup> .

وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْتَيْنِ : رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ  
حِكْمَةً ، فَهُوَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا النَّاسَ ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا ، فَهُوَ يَنْفَقُ مِنْهُ  
سَرًّا وَجَهْرًا »<sup>(٤)</sup> .

وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « عَلَى خَلْفَائِي رَحْمَةُ اللَّهِ » قيلَ : وَمَنْ  
خَلْفَاؤُكَ ؟ قالَ : « الَّذِينَ يُحْيِيُونَ سُنْتِي وَيَعْلَمُونَهَا عِبَادُ اللَّهِ »<sup>(٥)</sup> .

(١) أي : حين قال في تتمة الحديث : « فَذَلِكَ مَثَلٌ مِنْ فَقْهٍ فِي دِينِ اللَّهِ وَنَفْعِهِ مَا بَعْثَنِي اللَّهُ  
بِهِ ، فَعْلَمَ وَعْلَمَ ، وَمَثَلٌ مِنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا ، وَلَمْ يَقْبَلْ هُدًى اللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ  
بِهِ ». « البخاري » (٧٩) .

(٢) رواه مسلم (١٦٣١) .

(٣) رواه الترمذى (٢٦٧٠) بلفظه ، وأصله عند مسلم (١٨٩٣) .

(٤) رواه البخاري (٧٣) ، ومسلم (٨١٦) ، ولفظه : « . . . مَالًا ، فَسْلَطَهُ عَلَى هَلْكَتِهِ فِي  
الْحَقِّ » .

(٥) رواه الرامهرمزي في « المحدث الفاصل » (١) ، وأبو نعيم في « تاريخ أصبهان »  
(١١١/١) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢٢٠) واللفظ له .

وأئمَّا الآثارُ :

فقد قالَ عمرٌ رضيَ اللهُ عنْهُ : ( مَنْ حَدَثَ بِحَدِيثٍ ، فَعُمِلَ بِهِ . . فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ ذَلِكَ الْعَمَلِ )<sup>(١)</sup> .

وقالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رضيَ اللهُ عنْهُمَا : ( مُعَلِّمُ النَّاسِ الْخَيْرَ يَسْتَغْفِرُ لِهِ كُلُّ شَيْءٍ حَتَّى الْحَوْتُ فِي الْبَحْرِ )<sup>(٢)</sup> .

وقالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : ( الْعَالَمُ يَدْخُلُ فِيمَا بَيْنَ اللَّهِ وَبَيْنَ خَلْقِهِ ، فَلِينَظِرْ كَيْفَ يَدْخُلُ )<sup>(٣)</sup> .

ورُوِيَ أَنَّ سَفِيَّانَ الثُّوْرَيَّ رَحْمَةُ اللهُ قَدِيمَ عَسْقَلَانَ ، فَمَكَثَ وَلَا يَسْأَلُهُ إِنْسَانٌ ، فَقَالَ : ( اكْتُرُوا لِي لِأَخْرَجَ مِنْ هَذَا الْبَلْدِ ، هَذَا بَلْدٌ يَمُوتُ فِيهِ الْعِلْمُ )<sup>(٤)</sup> ، وَإِنَّمَا قَالَ ذَلِكَ حَرْصًا عَلَى فَضْلِيَّةِ التَّعْلِيمِ ، وَاسْتِبْقاءِ الْعِلْمِ بِهِ .

وقالَ عَطَاءُ رضيَ اللهُ عنْهُ : ( دَخَلْتُ عَلَى سَعِيدِ بْنِ الْمَسِيَّ وَهُوَ يَبْكِي ، فَقُلْتُ : مَا يَبْكِيكَ ؟ فَقَالَ : لَيْسَ أَحَدٌ يَسْأَلُنِي عَنْ شَيْءٍ ! )<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه الحاكم في « المدخل إلى الصحيح » ( ص ٨٧ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢٥٦ ) عنه مرفوعاً .

(٢) رواه الدارمي في « سننه » ( ٣٥٥ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٨٠ ) .

(٣) سنن الدارمي ( ١٣٩ ) ، وحلية الأولياء ( ١٥٣ / ٣ ) عن محمد بن المنكدر .

(٤) جامع بيان العلم وفضله ( ١٠٤٦ ) .

(٥) رواه ابن أبي شيبة في « المصتف » ( ٢٦٩٤٣ ) عن عطاء عن سعيد بن جبير .

وقال بعضُهُمْ : (العلماءُ سُرُجُ الأزمنةِ ، كُلُّ واحدٍ مصباحٌ زمانِهِ ،  
يَسْتَضِيءُ بِهِ أَهْلُ عَصْرِهِ) <sup>(١)</sup> .

وقال الحسنُ رحمةُ اللهُ : (لولا العلماءُ .. لصارَ النَّاسُ مثُلَ الْبَهَائِمِ )  
أيْ : أَنَّهُمْ بِالْتَّعْلِيمِ يُخْرِجُونَ النَّاسَ مِنْ حَدَّ الْبَهِيمَيَّةِ إِلَى حَدَّ الْإِنْسَانِيَّةِ .

وقال عَكْرِمَةُ : (إِنَّ لِهَذَا الْعِلْمِ ثَمَنًا ، قيلَ : وَمَا هُوَ ؟ قَالَ : أَنْ تَضَعَهُ  
فِيمَنْ يُحْسِنُ حَمْلَهُ وَلَا يَضِيقُ عَلَيْهِ) <sup>(٢)</sup> .

وقال يحيى بن معاذٍ : (العلماءُ أَرْحَمُ بَأْمَةً مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
مِنْ آبائِهِمْ وَأَمْهَاتِهِمْ ، قيلَ : وَكَيْفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ : لَأَنَّ آبَاءَهُمْ وَأَمْهَاتِهِمْ  
يَحْفَظُونَهُمْ مِنْ نَارِ الدُّنْيَا ، وَهُمْ يَحْفَظُونَهُمْ مِنْ نَارِ الْآخِرَةِ) <sup>(٣)</sup> .

وقيلَ : (أَوَّلُ الْعِلْمِ الصَّمْتُ ، ثُمَّ الْاسْتِمَاعُ ، ثُمَّ الْحَفْظُ ، ثُمَّ الْعَمَلُ ،  
ثُمَّ نَشْرُهُ) <sup>(٤)</sup> .

وقيلَ : (عَلِمْتَ عِلْمَكَ مَنْ يَجْهَلُ ، وَتَعْلَمَ مَمْنُ يَعْلَمُ ؛ فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ  
ذَلِكَ .. عَلِمْتَ مَا جَهَلْتَ ، وَحَفَظْتَ مَا عَلِمْتَ) <sup>(٥)</sup> .

(١) رواه ابن بطة في « الإبانة » (٤١).

(٢) المحدث الفاصل (ص ٥٧٥).

(٣) ذكره السخاوي في « المنهل العذب الروي » (ص ٨٥) ، والشعراني في « طبقاته »  
(٨٠/١) .

(٤) حلية الأولياء (٣٦٢/٦) ، وبنحوه من قول محمد المحارثي (٢١٨/٨) .

(٥) جامع بيان العلم وفضله (٦٤٧) ، ورواه عن الأخفف ابن عساكر في « تاريخ دمشق »  
(٣٤٤/٢٤) .

وقال معاذ بن جبل في التعليم والتعلم ورأيته أيضاً مرفوعاً : ( تعلموا العلم ؛ فإنَّ تعلمَه لله خشية ، وطلبُه عبادة ، ومدارسته تسييج ، والبحث عنْه جهاد ، وتعليمه لمن لا يعلمُه صدقة ، وبذلَه لأهله قربة ، وهو الأئمَّة في الوحدة ، والصاحب في الخلوة ، والدليل على الدين ، والمصبر على السراء والضراء ، والوزير عند الأخلاء ، والقريب عند الغرباء ، ومنار سبيل الجنة ، يرفعُ الله به أقواماً ، فيجعلُهم في الخير قادة هداة يقتدي بهم ، أدلة في الخير ، تُقصَّ آثارُهُم وتُرْمِقُ أفعالُهُم ، وتَرْغَبُ الملائكة في خلْتِهِم وباجنحتها تمسُّحُهُم ، وكل رطبٍ ويبسي يستغفرُ لهم ، حتى حيتانُ البحر وهوامه ، وسباعُ البر وأنعامه ، والسماء ونجومها ؛ لأنَّ العلم حياة القلوب من العمى ، ونورُ الأ بصارِ منَ الظلم ، وقوةُ الأبدانِ منَ الضعف ، يبلغُ به العبد منازلَ البرار والدرجات العلني ، التفكُّر فيه يعدلُ بالصيام ، ومدارسته بالقيام ، به يطاعُ الله عزَّ وجلَّ ، وبه يعبدُ ، وبه يُوحَّد ، وبه يُمجَد ، وبه يُتَوَرَّع ، وبه تُوصلُ الأرحام ، وبه يعرُفُ الحلالُ والحرامُ ، وهو إمامُ العملُ تابعُه ، يلهمه السعادة ، ويُحرِّمُ الأشقياء<sup>(١)</sup> . نسألُ الله تعالى حسنَ التوفيق .

### في الشواهد العقلية :

اعلم : أنَّ المطلوبَ مِنْ هذا البابِ معرفةُ فضيلةِ العلم ونفاسته ، وما لم

(١) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٣٨ / ١ ) موقوفاً ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢٦٨ ) مرفوعاً .

تُفهَمِ الفضيلةُ في نفْسِها وَلَمْ يُتَحَقَّقِ المرادُ مِنْها.. لَمْ يُمْكِنْ أَنْ يُعْلَمَ وَجُودُهَا صَفَةً لِلْعِلْمِ أَوْ لِغَيْرِهِ مِنَ الْخَصَالِ؛ فَلَقَدْ ضَلَّ عَنِ الطَّرِيقِ مَنْ طَمَعَ أَنْ يَعْرَفَ أَنَّ زِيداً حَكِيمٌ أَمْ لَا وَهُوَ بَعْدُ لَمْ يَفْهَمْ مَعْنَى الْحِكْمَةِ وَحَقِيقَتَهَا.

وَالْفِضِيلَةُ مَأْخُوذَةٌ مِنَ الْفَضْلِ، وَهُوَ الْزِيَادَةُ، فَإِذَا تَشَارَكَ شَيْئَانِ فِي أَمْرٍ وَاحْتَصَنَ أَحَدُهُمَا بِمُزِيدٍ.. يُقَالُ: فَضْلَةُ، وَلَهُ الْفَضْلُ عَلَيْهِ، مَهْمَا كَانَتْ زِيَادَتُهُ فِيمَا هُوَ كَمَالُ ذَلِكَ الشَّيْءِ، كَمَا يُقَالُ: الْفَرْسُ أَفْضَلُ مِنَ الْحَمَارِ؛ بِمَعْنَى أَنَّهُ يَشَارِكُهُ فِي قَوَّةِ الْحَمْلِ وَيُزِيدُ عَلَيْهِ بِقَوَّةِ الْكَرِّ وَالْفَرِّ وَشَدَّةِ الْعَدُوِّ وَحْسَنِ الصُّورَةِ، فَلَوْ فُرِضَ حَمَارٌ اخْتَصَّ بِسَلْعَةٍ زَائِدَةٍ.. لَمْ يُقَلْ: إِنَّهُ أَفْضَلُ؛ لِأَنَّ تَلْكَ زِيَادَةً فِي الْجَسْمِ وَنَقْصَانَ فِي الْمَعْنَى، وَلَيْسَ مِنَ الْكَمَالِ فِي شَيْءٍ، وَالْحَيْوَانُ مَطْلُوبٌ لِمَعْنَاهُ وَصَفَاتِهِ لَا لِجَسْمِهِ.

فَإِذَا فَهَمْتَ هَذَا.. لَمْ يَخْفَ عَلَيْكَ أَنَّ الْعِلْمَ فِضِيلَةٌ إِنْ أَخْذَتَهُ بِالإِضَافَةِ إِلَى سَائِرِ الْأَوْصَافِ؛ كَمَا أَنَّ لِلْفَرْسِ فِضِيلَةً إِنْ أَخْذَتَهُ بِالإِضَافَةِ إِلَى سَائِرِ الْحَيْوَانَاتِ، بَلْ شَدَّةُ الْعَدُوِّ فِضِيلَةٌ فِي الْفَرْسِ وَلَيْسَ فِضِيلَةً عَلَى الإِطْلَاقِ، وَالْعِلْمُ فِضِيلَةٌ فِي ذَاتِهِ وَعَلَى الإِطْلَاقِ مِنْ غَيْرِ إِضَافَةٍ؛ فَإِنَّهُ وَصْفٌ كَمَالِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ، وَبِهِ شَرَفُ الْمَلَائِكَةِ وَالْأَنْبِيَاءِ، بَلِ الْكَيْسُ مِنَ الْخَيْلِ خَيْرٌ مِنَ الْبَلِيدِ، فَهِيَ فِضِيلَةٌ عَلَى الإِطْلَاقِ مِنْ غَيْرِ إِضَافَةٍ.

وَاعْلَمُ: أَنَّ الشَّيْءَ النَّفِيسَ الْمَرْغُوبَ فِيهِ يَنْقَسِمُ إِلَى مَا يُطَلَّبُ لِغَيْرِهِ، وَإِلَى مَا يُطَلَّبُ لِذَاتِهِ، وَإِلَى مَا يُطَلَّبُ لِغَيْرِهِ وَلِذَاتِهِ جَمِيعاً، فَمَا يُطَلَّبُ لِذَاتِهِ أَشَرْفُ وَأَفْضَلُ مَمَّا يُطَلَّبُ لِغَيْرِهِ.

والمطلوب لغيره الدرارِمُ والدَّنَانِيرُ ؛ فِإِنَّهُما حجرانِ لا منفعةٌ فيهما ، ولولا أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَسِّرَ قَضَاءَ الْحَاجَاتِ بِهِمَا .. لَكَانَا وَالْحَصَبَاءُ بِمَثَابَةِ وَاحِدَةٍ .

وَأَمَّا الَّذِي يُطْلَبُ لِذَاتِهِ .. فَالسَّعَادَةُ فِي الْآخِرَةِ ، وَلَذَّةُ النَّظَرِ إِلَى وَجْهِ اللَّهِ تَعَالَى<sup>(١)</sup> .

وَأَمَّا الَّذِي يُطْلَبُ لِذَاتِهِ وَلِغَيْرِهِ .. فَكَسْلَامَةُ الْبَدْنِ ؛ فَإِنَّ سَلَامَةَ الرَّجُلِ مثلاً مطلوبةٌ مِنْ حِيثُ إِنَّهَا سَلَامَةُ لِلْبَدْنِ عَنِ الْأَلْمِ ، وَمَطْلُوبَةُ لِلْمَشَيِّ بِهَا وَالتَّوْصِلِ إِلَى الْمَأْرِبِ وَالْحَاجَاتِ .

وَبِهَذَا الاعتبارِ إِذَا نَظَرْتَ إِلَى الْعِلْمِ .. رَأَيْتَهُ لِذِيَّذَا فِي نَفْسِهِ ، فَيَكُونُ مطلوباً لِذَاتِهِ ، وَوَجْدَتَهُ وَسِيلَةً إِلَى دَارِ الْآخِرَةِ وَسَعادَتِهَا ، وَذَرِيعَةً إِلَى الْقُرْبِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَلَا يُتَوَصَّلُ إِلَيْهِ إِلَّا بِهِ .

وَأَعْظَمُ الْأَشْيَاءِ رَتْبَةً فِي حَقِّ الْأَدَمِيِّ السَّعَادَةُ الْأَبْدِيَّةُ ، وَأَفْضَلُ الْأَشْيَاءِ مَا هُوَ وَسِيلَةٌ إِلَيْهَا ، وَلَنْ يُتَوَصَّلُ إِلَيْهَا إِلَّا بِالْعِلْمِ وَالْعَمَلِ ، وَلَا يُتَوَصَّلُ إِلَى الْعَمَلِ أَيْضًا إِلَّا بِالْعِلْمِ بِكَيْفِيَّةِ الْعَمَلِ ، فَأَصْلُ السَّعَادَةِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ هُوَ الْعِلْمُ ، فَهُوَ إِذَا أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ .

(١) وَهُوَ أَعْلَى أَنْوَاعِ نَعْمَ اللَّهِ الْمَوْهُوبَةِ وَالْمَكْتَسَبَةِ وَأَشْرُفُهَا ، وَإِيَّاهَا قَصْدَ بِقُولِهِ تَعَالَى : « وَأَمَّا الَّذِينَ سُعدُوا فِي الْجَنَّةِ » الآيَةُ ، وَذَلِكَ هُوَ الْخَيْرُ الْمُحْضُ وَالْفَضْلِيَّةُ الْصَّرْفُ ، وَهُوَ أَرْبَعَةُ أَشْيَاءٍ : بَقَاءُ بِلَا فَنَاءٍ ، وَقَدْرَةُ بِلَا عَجَزٍ ، وَعِلْمُ بِلَا جَهْلٍ ، وَغَنَاءُ بِلَا فَقْرٍ . « إِنْجَافٌ » ( ١٢٥ / ١ ) .

وكيف لا وقد تُعرف فضيلة الشيء أيضاً بشرف ثمرته ، وقد عرفت أن ثمرة العلم القرب من رب العالمين ، والالتحاق بأفق الملائكة ، ومقارنة الملائكة . هذا في الآخرة .

وأماماً في الدنيا .. فالعز والوقار ، ونفوذ الحكم على الملوك ، ولزوم الاحترام في الطباع ، حتى إن أغبياء الترك وأجلاف العرب يصادفون طباعهم محبولة على التوقير لشيخهم ؛ لاختصاصهم بمزيد علم مستفاد من التجربة ، بل البهيمة بطبعها توّرق الإنسان ؛ لشعورها بتميز الإنسان بكمال مجاوز لدرجتها .

هذه فضيلة العلم مطلقاً ، ثم تختلف العلوم كما سيأتي بيانه وتفاوت لا محالة - فضائلها بتفاوتها .

وأماماً فضيلة التعليم والتعلم .. ظاهرة مما ذكرناه ؛ فإن العلم إذا كان أفضل الأمور .. كان تعلمه طلباً للأفضل ، وكان تعليمه إفادة للأفضل .

وبيانه : أن مقاصد الخلق مجموعة في الدين والدنيا ، ولا نظام للدين إلا بنظام الدنيا ؛ فإن الدنيا مزرعة الآخرة ، وهي الآلة الموصلة إلى الله عزوجل لمن اتخذها آلة ومنزلة ، ولم يتخذها مستقراً ووطناً ، وليس يتنظم أمر الدنيا إلا بأعمال الأدميين ، وأعمالهم وحرفهم وصناعاتهم تنحصر في ثلاثة أقسام :

أحدها : أصول لا قوام للعالم دونها ، وهي أربعة : الزراعة وهي

للمطعم ، والحياة وهي للملابس ، والبناء وهو للمسكن ، والسياسة وهي للتأليف والمجتمع ، والتعاون على أسباب المعيشة وضبطها .

الثاني : ما هي مهنة لكل واحدة من هذه الصناعات وخدمتها لها ؟ كالحداقة ، فإنها تخدم الزراعة ، وجملة من الصناعات بإعداد آلاتها ، وكالحلاجة والغزل ، فإنها تخدم الحياة بإعداد محللها .

الثالث : ما هي متممة للأصول ومزيتها ؟ كالطخن والخبر للزراعة ، وكالقصارة والخياطة للحياة .

وذلك بالإضافة إلى قوام أمر العالم الأرضي مثل أجزاء الشخص بالإضافة إلى جملته ؛ فإنها ثلاثة أضرب أيضاً :

إما أصولاً ؛ كالقلب والكبد والدماغ ، وإما خادمة لها ؛ كالمعدة والعروق والشرايين والأعصاب والأوردة ، وإما مكملة لها ومزيتها ؛ كالأظفار والأصابع والجاجبين .

وأشرف هذه الصناعات أصولها ، وأشرف أصولها السياسة بالتأليف والاستصلاح ، ولذلك تستدعي هذه الصناعة من الكمال ممن تكفل بها ما لا يستدعيه سائر الصناعات ، ولذلك يستخدم - لا محالة - صاحب هذه الصناعة سائر الصناع .

والسياسة في استصلاح الخلق وإرشادهم إلى الطريق المستقيم المنجي في الدنيا والآخرة . على أربع مراتب :

**الأولى** وهي العليا : سياسة الأنبياء عليهم السلام ، وحكمهم على الخاصة والعامة جميعاً في ظاهرهم وباطنهم .

**الثانية** : الخلفاء والملوك والسلطانين ، وحكمهم على الخاصة والعامة جميعاً ، ولكن على ظاهرهم لا على باطنهم .

**والثالثة** : العلماء بالله عز وجل وبدينه ، الذين هم ورثة الأنبياء ، وحكمهم على باطن الخاصة فقط ، ولا يرتفع فهم العامة إلى الاستفادة منهم ، ولا تنتهي قوتهم إلى التصرف في ظواهرهم بالإلزام والمنع .

**والرابعة** : الوعاظ ، وحكمهم على مواطن العوام فقط .

وأشرف هذه السياسات الأربع بعد النبوة إفادة العلم ، وتهذيب نفوس الناس عن الأخلاق المذمومة المهلكة ، وإرشادهم إلى الأخلاق المحمودة المسعدة ، وهو المراد بالتعليم<sup>(١)</sup> .

وإنما قلنا : إن هذا أفضل من سائر الحرف والصناعات ؛ لأن شرف الصناعة يعرف بثلاثة أمور :

إما بالالتفات إلى الغريزة التي بها يتوصل إلى معرفتها ؛ كفضل العلوم

(١) وهو مقام شريف ، لا يعلوه إلا النبوة والرسالة والصدقية ، وأصحاب هذا المقام هم الجامعون بين علمي الشريعة والحقيقة ؛ فإن إفادة العلم ترجع إلى العلوم الظاهرة ، وتهذيب النفوس والإرشاد بعلماء الحقيقة المتصرفين في مواطن مریدهم . « إتحاف » (١٢٧/١) .

العقلية على اللغوية ؛ إذ تدرك الحكمة بالعقل ، واللغة بالسمع ، والعقل أشرف من السمع .

وإما بالنظر إلى عموم النفع ؛ كفضل الزراعة على الصياغة .

وإما بملاحظة المحل الذي فيه التصرف ؛ كفضل الصياغة على الدباغة ؛ إذ محل أحدهما الذهب ، ومحل الآخر جلد الميتة .

وليس يخفى أنَّ العلوم الدينية - وهي فقه طريق الآخرة - إنما تدرك بكمال العقل وصفاء الذكاء ، والعقل أشرف صفات الإنسان كما سيأتي بيانه ؛ إذ به قبل أمانة الله تعالى ، وبه يصل إلى جوار الله سبحانه .

وأما عموم النفع .. فلا يستریب فيه أحد ؛ فإن نفعه وثمرته سعادة الآخرة .

وأما شرف المحل .. فكيف يخفى والمعلم متصرف في قلوب البشر ونفوسهم ، وأشرف موجود على الأرض جنسُ الإنس ، وأشرف جزءٌ من جواهر الإنسانية قلبُه ، والمعلم مشتغل بتكميله وتحليته<sup>(١)</sup> وتطهيره وسياقته إلى القرب من الله عز وجل ؟ !

ف التعليم العلم من وجه عبادة الله تعالى ، ومن وجه خلافة الله تعالى ، وهو أجل خلافة ؛ فإن الله تعالى قد فتح على قلب العالم العلم الذي هو أخص

(١) وفي (أ) : (وتجليته) ، وهي التصفية ، وفي نسخة عند الزبيدي : (وتخليته) ، وهو مناسب للتطهير . « إتحاف » (١٢٨/١) .

صفاتهِ ، فهو كالخازن لأنفس خزائنهِ ، ثمَّ هو مأذونٌ لِهِ في الإنفاقِ منهُ على كلِّ محتاجٍ إلَيْهِ .

فَإِيَّاهُ رَتِبَةُ أَجْلٌ مِّنْ كُوْنِ الْعَبْدِ وَاسْطَةٌ بَيْنَ رَبِّهِ سَبْحَانَهُ وَبَيْنَ خَلْقِهِ فِي تَقْرِيبِهِمْ إِلَى اللَّهِ زَلْفَى ، وَسِيَاقِتِهِمْ إِلَى جَنَّةِ الْمَأْوَى ؟ !

جَعَلَنَا اللَّهُ مِنْهُمْ بَكْرَمَهُ ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى كُلِّ عَبْدٍ مُصْطَفِيٍّ .

\* \* \*

**البَابُ الثَّانِي**  
**فِي عِلْمِ الْمَحْمُودِ، وَالْمَذْمُومِ، وَأَقْسَامِهَا وَأَحْكَامِهَا**  
**وَفِيهِ بَيَانٌ مَا هُوَ فَرْضُ عَيْنٍ، وَمَا هُوَ فَرْضٌ كَفَائِتَهُ**  
**وَبَيَانٌ أَنَّ مَوْقِعَ الْكَلَامِ وَالْفَقْهَ مِنْ عِلْمِ الدِّينِ إِلَى أَيِّ حَدٍّ هُوَ، وَتَفْضِيلُ عِلْمِ الْآخِرَةِ**

### بَيَانٌ لِعِلْمِ الَّذِي هُوَ فَرْضُ عَيْنٍ

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ » <sup>(١)</sup>.

وَقَالَ أَيْضًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « اطْلُبُوا الْعِلْمَ وَلَوْ بِالصَّينِ » <sup>(٢)</sup>.

وَأَخْتَلَفَ النَّاسُ فِي الْعِلْمِ الَّذِي هُوَ فَرْضٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ ، وَتَحْزَبُوا فِيهِ أَكْثَرُ مِنْ عَشْرِينَ فِرْقَةً ، وَلَا نَطُولُ بِنَقْلِ التَّفْصِيلِ ، وَلَكِنْ حَاصلُهُ : أَنَّ كُلَّ فَرِيقٍ نَزَّلَ الْوَجُوبَ عَلَى الْعِلْمِ الَّذِي هُوَ بِصَدِّدِهِ :

فَقَالَ الْمُتَكَلِّمُونَ : هُوَ عِلْمُ الْكَلَامِ ؛ إِذَا بِهِ يُدْرِكُ التَّوْحِيدُ ، وَتُعْلَمُ **ذَاتُ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَصَفَاتُهُ**.

(١) رواه ابن ماجه (٢٢٤).

(٢) رواه أبو نعيم في « الحلية » (١٩٢/٣).

**وقال الفقهاء :** هو علم الفقه؛ إذ به تُعرف العبادات، والحلال والحرام، وما يحرم من المعاملات وما يحل، وعَنْوا به ما يحتاج إليه الآحاد دون الواقع النادر.

**وقال المفسرون والمحدثون :** هو علم الكتاب والسنة؛ إذ بهما يتوصل إلى العلوم كلها<sup>(١)</sup>.

**وقال المتصوفة :** المراد به هذا العلم<sup>(٢)</sup>؛ فقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: ( هو علم العبد بحاله ومقامه من الله عز وجل ) .

**وقال بعضهم :** ( هو العلم بالإخلاص وآفات النفوس ، وتمييز لمة الملك من لمة الشيطان )<sup>(٤)</sup>.

**وقال بعضهم :** ( هو علم الباطن ، وذلك يجب على أقوام مخصوصين هم أهل ذلك )<sup>(٥)</sup> ، وصرفوا اللفظ عن عمومه .

(١) هما قولان ؛ فالمفسرون قالوا : هو علم كتاب الله ، وقال المحدثون : هو علم السنة .

(٢) أي : علم التصوف ، ثم فصل أقوالهم .

(٣) نسبة صاحب « القوت » ( ١٢٩/١ ) إلى سهل التستري رحمه الله تعالى ، وذكر كل الأقوال التي أوردها الإمام هنا ، ونسب بعضها لقائل معين .

(٤) وبين خاطر الروح ووسوسة النفس ، وبين علم اليقين وقواعد العقل ؛ ليميز بذلك الأحكام ، وهذا عند هؤلاء فريضة ، وهو مذهب مالك بن دينار وفرقد السبخي وعبد الواحد بن زيد وأتباعهم من النساك ، وقد كان أستاذهم الحسن البصري يتكلم في ذلك ، وعنه حملوا علوم القلوب . « قوت القلوب » ( ١٢٩/١ ) .

(٥) أي : أهل ذلك العلم ، ولأنه جاء في لفظ الحديث : « تعلموا اليقين » [ « حلية الأولياء » ( ٦/٩٥ ) ] ، وعلم اليقين لا يوجد إلا عند المؤمنين . « إتحاف » ( ١٣٠/١ ) .

وقال أبو طالب المكي : ( هو العلم بما يتضمنه الحديث الذي فيه مباني الإسلام ) ; وهو قوله صلى الله عليه وسلم : « بُنِيَ الإسلام على خمس ... » الحديث<sup>(١)</sup> ؛ لأنَ الواجب هذه الخمس ، فيجب العلم بكيفية العمل فيها ، وبكيفية الوجوب .

والذي ينبغي أنْ يقطع به المحصل ولا يستریب فيه ما نذكره ؛ وهو أنَ العلم - كما قدمناه في خطبة الكتاب - ينقسم إلى علم معاملة وعلم مكاشفة ، وليس المراد بهذا العلم إلا علم المعاملة<sup>(٢)</sup> .

والمعاملة التي كلف العبد العاقل البالغ بها ثلاثة أقسام : اعتقاد ، و فعل ، و ترك .

فإذا بلغ الرجل العاقل بالاحتلام أو السن ضحوة نهار مثلاً ، فأول واجب عليه تعلم كلمتي الشهادة وفهم معناهما ، وهو قول : ( لا إله إلا الله محمد رسول الله ) ، وليس يجُب عليه أن يحصل كشف ذلك لنفسه بالنظر والبحث وتحري الأدلة ، بل يكفيه أن يصدق به ويعتقد جزماً من غير اخلاق ريب واضطراب نفس ، وذلك قد يحصل بمجرد التقليد والسماع من غير بحث ولا برهان ؛ إذ اكتفى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أجلاله

(١) رواه البخاري (٨) ، ومسلم (١٦) .

(٢) أي : علم المعاملة القلبية والقالية ، فالقلبية : إصلاح الباطن ، والقالية : العادات البدنية ونحوها . « إتحاف » (١/١٣٥) .

العرب بالتصديق والإقرار من غير تعلم دليل<sup>(١)</sup>.

فإذا فعل ذلك... فقد أدى واجب الوقت، وكان العلم الذي هو فرض عليه في الوقت تعلم الكلمتين وفهمهما، وليس يلزمُه أمرٌ وراء هذا في الوقت؛ بدليل أنه لو مات عقب ذلك... مات مطيناً لله عزّ وجلّ غير عاصٍ. وإنما يجب غير ذلك بعوارض تعرِض ، وليس ذلك ضروريًا في حق كل شخص ، بل يتصور الانفكاك عنها .

وتلك العوارض إما أن تكون في الفعل ، وإما في الترک ، وإما في الاعتقاد :

أما الفعل : فبأن يعيش من صحوة النهار إلى وقت الظهر ، فيتجدد عليه بدخول وقت الظهر تعلم الطهارة والصلاحة ، فإن كان صحيحاً ، وكان بحيث لو صبر إلى زوال الشمس لم يتمكَّن من تمام التعلم والعمل في الوقت ، بل يخرج الوقت لو اشتغل بالتعلم . فلا يبعد أن نقول : الظاهر بقاوته ، فيجب عليه تقديم التعلم على الوقت ، ويحتمل أن يقال : وجوب العلم الذي هو شرط العمل بعد وجوب العمل ، فلا يجب قبل الزوال ، وهذا في بقية الصلوات .

فإن عاش إلى رمضان . تجدد بسيه وجوب تعلم الصوم ، وهو أن يعلم

(١) ك الحديث إيمان ضمام بن ثعلبة رضي الله عنه في « البخاري » ( ٦٣ ) ، وغيره كثير ، وانظر « الاقتصاد » ( ص ٢٨٣ ) .

أنَّ وقتَهُ مِنَ الصُّبْحِ إِلَى غَرْبِ الشَّمْسِ ، وَأَنَّ الْوَاجِبَ فِيهِ النِّيَةُ وَالإِمسَاكُ عَنِ الْأَكْلِ وَالشَّرْبِ وَالوَقَاعِ ، وَأَنَّ ذَلِكَ يَتَمَادِي إِلَى رُؤْيَا الْهَلَالِ .

فَإِنْ تَجَدَّدَ لَهُ مَالٌ أَوْ كَانَ لَهُ مَالٌ عِنْدَ بَلُوغِهِ . . لِزَمَهُ تَعْلُمُ مَا يَجِبُ عَلَيْهِ مِنِ الزَّكَاةِ ، وَلَكِنْ لَا يَلْزَمُهُ فِي الْحَالِ ، إِنَّمَا يَلْزَمُهُ عِنْدَ تَمَامِ الْحَوْلِ مِنْ وَقْتِ الإِسْلَامِ ، فَإِنْ لَمْ يَمْلِكْ إِلَّا الْإِبَلَ . . لَمْ يَلْزَمُهُ تَعْلُمُ زَكَاةِ الْغَنِيمَةِ ، وَكَذَلِكَ فِي سَائِرِ الْأَصْنَافِ .

فَإِذَا دَخَلَتْ أَشْهُرُ الْحَجَّ . . فَلَا يَلْزَمُهُ الْمِبَادِرَةُ إِلَى عِلْمِ الْحَجَّ مَعَ أَنَّ فَعْلَهُ عَلَى التَّرَاجِيِّ ، فَلَا يَكُونُ عِلْمُهُ عَلَى الْفُورِ ، وَلَكِنْ يَنْبَغِي لِعُلَمَاءِ الإِسْلَامِ أَنْ يَنْبَهُوهُ عَلَى أَنَّ الْحَجَّ فَرْضٌ عَلَى التَّرَاجِيِّ عَلَى كُلِّ مَنْ مَلَكَ الْزَادَ وَالرَّاحِلَةَ إِذَا كَانَ هُوَ مَالِكًا<sup>(۱)</sup> ، حَتَّى رَبَّمَا يَرَى الْحَزَمَ لِنَفْسِهِ فِي الْمِبَادِرَةِ ، فَعِنْدَ ذَلِكَ إِذَا عَزَمَ عَلَيْهِ . . لِزَمَهُ تَعْلُمُ كِيفِيَّةِ الْحَجَّ ، وَلَمْ يَلْزَمُهُ إِلَّا تَعْلُمُ أَرْكَانِهِ وَوَاجِبَاتِهِ دُونَ نَوَافِلِهِ ؛ فَإِنَّ فَعْلَهُ ذَلِكَ نَفْلٌ ، فَعِلْمُهُ أَيْضًا نَفْلٌ ، فَلَا يَكُونُ فَرْضٌ عَيْنٌ .

وَفِي تَحْرِيمِ السُّكُوتِ عَنِ التَّنْبِيَةِ عَلَى وجوبِ أَصْلِ الْحَجَّ فِي الْحَالِ نَظَرٌ يُلْيِقُ بِالْفَقِيرِ .

وَهَذَا التَّدْرِيجُ فِي عِلْمِ سَائِرِ الْأَفْعَالِ الَّتِي هِيَ فَرْضُ عَيْنٍ .

وَأَمَّا التُّرْوِكُ : فَيَجِبُ عِلْمُ ذَلِكَ بِحَسْبِ مَا يَتَجَدَّدُ مِنِ الْحَالِ ، وَذَلِكَ

(۱) وَذَلِكَ مَا فَضَلَّ عَنْ مَسْكَنِهِ وَعِمَّا لَا بَدْ لَهُ مِنْهُ ، وَعَلَى نَفْقَةِ مَدَةِ ذَهَابِهِ وَإِيَابِهِ وَنَفْقَةِ عِيَالِهِ . «إِتحاف» (١٤٠/١) .

يختلف بحال الشخص ؛ إذ لا يجب على الأئمَّة تعلُّم ما يحرِّم من الكلام ، ولا على الأعمى تعلُّم ما يحرِّم من النظر ، ولا على البدوي تعلُّم ما يحرِّم<sup>(١)</sup> الجلوس فيه من المساكن ، فذلك أيضاً واجب بحسب ما يقتضيه الحال ، فما يعلم أَنَّه ينفك عنه لا يجب تعلُّمه .

وما هو ملابسٌ له يجب تنبيهه عليه ؟ كما لو كان عند الإسلام لابساً للحرير ، أو جالساً في الغصب ، أو ناظراً إلى غير مَحْرَم ، فيجب تعريفه ذلك ، وما ليس ملابساً له ولكنَّه بصدِّ التعرُّض له على القرب ؛ كالأكل والشرب .. فيجب تعليمه ، حتى إذا كان في بلد يتعاطى فيه شرب الخمر وأكل لحم الخنزير .. فيجب تعليمه ذلك وتنبيهه عليه ، وما وجب تعليمه .. وجَب عليه تعلُّمه .

وأَمَّا الاعتقادات وأعمال القلوب : فيجب علمها بحسب الخواطر ؛ فإن خطرَ لِه شَكٌ في المعاني التي تدلُّ عليها كلمتا الشهادة .. فيجب عليه تعلُّم ما يتوصَّلُ به إلى إزالة الشك ، فإن لم يخطرَ لِه ذلك ومات قبل أن يعتقد أنَّ كلام الله سبحانه قدِيم ، وأنَّه مرئي ، وأنَّه تعالى ليس محلاً للحوادث ، إلى غير ذلك مما يُذكَرُ في المعتقدات .. فقد مات على الإسلام إجماعاً .

ولكن هذه الخواطر الموجبة للاعتقاد بعضها يخطرُ بالطبع ، وبعضها يخطرُ بالسماع من أهلِ البلد .

(١) في غير (ج) : (ما يحلُّ) .

فإنْ كانَ فِي بَلْدِ شَاعَ فِيهِ الْكَلَامُ وَتَنَاطَقَ النَّاسُ بِالْبَدْعِ . . فَيَنْبَغِي أَنْ يَصَانَ فِي أَوَّلِ بَلْوَغِهِ عَنْهَا بِتَلْقِينِ الْحَقِّ ؛ فَإِنَّهُ لَوْ أَقْرَى إِلَيْهِ الْبَاطِلُ . . لَوْجَبَ إِزَالَتُهُ مِنْ قَلْبِهِ ، وَرَبَّمَا عَسْرَ ذَلِكَ ، كَمَا أَنَّهُ لَوْ كَانَ هَذَا الْمُسْلِمُ تَاجِراً وَقَدْ شَاعَ فِي الْبَلْدِ مَعَالَةُ الرِّبَا . . وَجَبَ عَلَيْهِ تَعْلُمُ الْحَذْرِ مِنَ الرِّبَا .

فَهَذَا هُوَ الْحَقُّ فِي الْعِلْمِ الَّذِي هُوَ فَرْضٌ عَيْنٍ ، وَمَعْنَاهُ : الْعِلْمُ بِكَيْفِيَةِ الْعَمَلِ الْوَاجِبِ ، فَمَنْ عَلِمَ الْعَمَلَ الْوَاجِبَ وَوَقَتَ وَجُوبِهِ . . عَلِمَ الْعِلْمَ الَّذِي هُوَ فَرْضٌ عَيْنٍ .

وَمَا ذَكَرَهُ الصَّوْفَيَّةُ مِنْ فَهْمِ خَاطِرِ الْعُدُوِّ وَلَمَّا الْمَلِكُ حَقُّ أَيْضًا ، وَلَكِنْ فِي حَقُّ مَنْ يَتَصَدَّى لَهُ .

وَإِذَا كَانَ الْغَالِبُ أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يَنْفَلُكُ عَنْ دَوَاعِي الشَّرِّ وَالرِّيَاءِ وَالْحَسِدِ . . فَيَلْزَمُهُ أَنْ يَتَعَلَّمَ مِنْ عِلْمِ رِبْعِ الْمَهْلَكَاتِ مَا يَرَى نَفْسَهُ مُحْتَاجًا إِلَيْهِ ؛ وَكِيفَ لَا يَجُبُ وَقْدَ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « ثَلَاثُ مُهْلَكَاتٍ : شُحٌّ مُطَاعٌ ، وَهُوَيَّ مُتَّسِعٌ ، وَإِعْجَابُ الْمَرءِ بِنَفْسِهِ » الْحَدِيثُ (١) .

وَلَا يَنْفَلُكُ عَنْهَا بَشَرٌ ، وَبَقِيَّةُ مَا سَنْذَكُرُهُ مِنْ مَذْمُومَاتِ أَحْوَالِ الْقُلُوبِ كَالْكَبِيرِ وَالْعَجِيبِ وَأَخْوَاتِهِمَا تَتَّبِعُ هَذِهِ الْثَلَاثَ الْمَهْلَكَاتِ ، وَإِذَا تُهُنَّ فَرِضْ عَيْنٌ ، وَلَا يَمْكُنُ إِلَّا بِمَعْرِفَةِ حَدُودِهَا ، وَمَعْرِفَةِ أَسْبَابِهَا ، وَمَعْرِفَةِ عَلَامَاتِهَا ،

(١) رواه الطبراني في «الأوسط» (٥٤٤٨) ، وأبو نعيم في «الحلية» (٣٤٣/٢) ، والبيهقي في «الشعب» (٧٣١) .

ومعرفة علاجها ؛ فإنَّ منْ لا يعرِفُ الشَّرَّ يقعُ فِيهِ ، والعلاجُ هو مقابلةُ السببِ بضدِّهِ ، فكيفَ يمكنُ دونَ معرفةِ السببِ والمسببِ ؟ !

وأكثُرُ ما ذكرناهُ في ربع المهماتِ من فروضِ الأعيانِ ، وقد تركَهُ الناسُ كافَةً ؛ اشتغالاً بما لا يغتِي .

وممَّا ينبغي أَنْ يُبَارِرَ فِي إلقاءِ إلَيْهِ إِذَا لَمْ يَكُنْ قَدْ انتَقَلَ عَنْ مَلَةِ أَخْرَى : الإيمانُ بالجنةِ والنارِ ، والحسنِ والشرِّ ؛ حتَّى يؤمنَ بِهِ ويصدقَ ، وَهُوَ مِنْ تتمَّةِ كلمتي الشهادةِ ؛ فَإِنَّهُ بَعْدَ التَّصْدِيقِ بِكُونِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَسُولًا يُنْبَغِي أَنْ يَفْهُمَ الرِّسالَةَ الَّتِي هُوَ مُبْلِغُهَا ، وَهُوَ أَنَّ مِنْ أطاعَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ .. فَلَهُ الجنةُ ، وَمَنْ عَصَاهُ .. فَلَهُ النَّارُ .

فَإِذَا تَبَهَّتَ لِهَذَا التَّدْرِيجِ .. عَلِمْتَ أَنَّ الْمَذَهَبَ الْحَقَّ هُوَ هَذَا ، وَتَحَقَّقَتْ أَنَّ كُلَّ عَبْدٍ فَهُوَ فِي مَجَارِي أَحْوَالِهِ فِي يَوْمِهِ وَلِيلَتِهِ لَا يَخْلُو عَنْ وَقَاءَ فِي عِبَادَاتِهِ وَمَعَالِمَتِهِ تَجَدُّدُ عَلَيْهِ لَوَازِمَ ، فَيُلْزِمُهُ السُّؤَالُ عَنْ كُلِّ مَا يَقْعُدُ لَهُ مِنَ النَّوَادِرِ ، وَتَلْزِمُهُ الْمِبَادِرَةُ إِلَى تَعْلِمِ مَا يَتَوَقَّعُ وَقَوْعَهُ عَلَى الْقُرْبِ غَالِبًا .

فَإِذَاً ؛ تَبَيَّنَ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِنَّمَا أَرَادَ بِالْعِلْمِ الْمَعْرَفَ بِالْأَلْفِ وَاللَّامِ فِي قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ »<sup>(١)</sup> عِلْمُ الْعَمَلِ الَّذِي هُوَ مَشْهُورُ الْوَجُوبِ عَلَى الْمُسْلِمِينَ لَا غَيْرَ ، وَقَدْ اتَّضَحَ وجْهُ التَّدْرِيجِ فِي وَقْتِ وَجْوِيهِ ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

(١) رواه ابن ماجه (٢٢٤) .

## بيان لعلم الذي هو فرض كفاية

اعلم : أنَّ الفرض لا يتميَّز عن غيره إلا بذكر أقسام العلوم ، والعلوم بالإضافة إلى الفرض الذي نحن بصدده تنقسم إلى شرعية وغير شرعية .

وأعني بالشرعية : ما يستفاد من الأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين ، ولا يرشد العقل إليه مثل الحساب ، ولا التجربة مثل الطب ، ولا السماع مثل اللغة .

فالعلوم التي ليست شرعية : تنقسم إلى ما هو ممدود ، وإلى ما هو مذموم ، وإلى ما هو مباح .

فالممدوح : ما ترتبط به مصالح الدنيا ؛ كالطب والحساب ، وذلك ينقسم إلى ما هو فرض كفاية ، وإلى ما هو فضيلة وليس بفريضة .

أما فرض الكفاية : فهو كل علم لا يُستغني عنه في قوام أمور الدنيا ؛ كالطب ، إذ هو ضروري في حاجةبقاء الأبدان ، والحساب ؛ فإنه ضروري في المعاملات وقسمة الوصايا والمواريث وغيرها ، وهذه هي العلوم التي لو خلا البلد عمن يقوم بها .. حرج أهل البلد ، وإذا قام بها واحد .. كفى وسقط الفرض عن الآخرين .

فلا يتعجب من قولنا : إنَّ الطب والحساب من فروض الكفايات ؛ فإنَّ أصول الصناعات أيضاً من فروض الكفايات ؛ كالفلاحة والحياة والسياسة

بِلِ الْحَجَامَةِ ؛ فَإِنَّهُ لَوْ خَلَا الْبَلْدُ عَنِ الْحَجَامِ . تَسَارَعَ الْهَلَاكُ إِلَيْهِمْ ، وَحَرَجُوا بِتَعْرِيْضِهِمْ أَنفُسَهُمْ لِلْهَلَاكِ ؛ فَإِنَّ الَّذِي أَنْزَلَ الدَّاءَ أَنْزَلَ الدَّوَاءَ وَأَرْشَدَ إِلَى اسْتِعْمَالِهِ ، وَأَعْدَّ الْأَسْبَابَ لِتَعَاطِيهِ ، فَلَا يَجُوزُ التَّعَرُّضُ لِلْهَلَاكِ بِإِهْمَالِهِ .

وَأَمَّا مَا يَعْدُ فَضْيَلَةً لَا فَرِيْضَةً : فَالْتَّعْمُقُ فِي دَقَائِقِ الْحَسَابِ وَحَقَائِقِ الْطَّبِّ ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا يُسْتَغْنَى عَنْهُ ، وَلَكِنَّهُ يَفِيدُ زِيَادَةَ قُوَّةِ فِي الْقَدْرِ الْمُحْتَاجِ إِلَيْهِ .

وَأَمَّا المَذْمُومُ مِنْهُ : فَعِلْمُ السُّخْرِ وَالْطَّلَسْمَاتِ<sup>(١)</sup> ، وَعِلْمُ الشَّعْبَدَةِ وَالْتَّلَبِيسَاتِ .

وَأَمَّا الْمَبَاحُ مِنْهُ : فَالْعِلْمُ بِالأشْعَارِ الَّتِي لَا سُخْفَ فِيهَا ، وَتَوَارِيخِ الْأَخْبَارِ وَمَا يَجْرِي مَجْرَاهُ .

وَأَمَّا الْعِلْمُ الشَّرْعِيُّ - وَهِيَ الْمَقْصُودَةُ بِالْبَيَانِ - : فَهِيَ مَحْمُودَةٌ كُلُّهَا ، وَلَكِنْ قَدْ يَلْتَبِسُ بِهَا مَا يُظْنَى أَنَّهَا شَرْعِيَّةٌ وَتَكُونُ مَذْمُومَةً ؛ فَلَتَقْسِمَ إِلَى الْمَحْمُودَةِ وَالْمَذْمُومَةِ :

أَمَّا الْمَحْمُودَةُ : فَلَهَا أَصْوَلُ ، وَفَرْوَعُ ، وَمَقْدِمَاتُ ، وَمَتَّمَمَاتُ ، فَهِيَ أَرْبَعَةُ أَضْرِبٍ :

(١) الطَّلَسْمَاتُ : مَفْرِدُهَا الطَّلَسْمُ بِتَخْفِيفِ الْلَّامِ وَتَشْدِيدِهَا ، وَهُوَ اسْمٌ لِلْسَّرِّ الْمَكْتُومِ ، وَعِلْمٌ تَأْلِيفُ الْقَوَى السَّماوِيَّةِ بِقُوَّى بَعْضِ الْأَجْرَامِ الْأَرْضِيَّةِ لِيَتَأَلَّفَ مِنْ ذَلِكَ قُوَّةٌ ، وَمِنْهُ مَا يَوْافِقُ الشَّرْعَ وَمِنْهُ مَا يَخَالِفُهُ ، وَيَطْلُبُ ذَلِكَ فِي مَوَاطِنِهِ .

**الضرب الأول : الأصول :** وهي أربعة : كتاب الله عز وجل ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وإجماع الأمة ، وأثار الصحابة .

والإجماع أصلٌ من حيث إنَّه يدلُّ على السنة ، فهو أصلٌ في الدرجة الثانية ، وكذلك الأثر ؛ فإنَّه يدلُّ أيضاً على السنة ؛ لأنَّ الصحابة رضوان الله عليهم قد شاهدوا الوحي والتزييل ، وأدركوا بقرائن الأحوال ما غاب عن غيرِهم عيانُه ، وربما لا تحيط العبارات بما أدرك بالقرائن ، فمن هذا الوجه رأى العلماء الاقتداء بهم والتمسُّك بآثارِهم ، وذلك بشرطِ مخصوصٍ وعلى وجه مخصوصٍ عندَ من رأه ، ولا يليقُ بيانه بهذا الفن .

**الضرب الثاني : الفروع :** وهو ما فهم من هذه الأصول لا بموجب ألفاظها ، بل بمعانٍ تنبئُ لها العقول ، فاتساع بسببيها الفهم ، حتى فهم من اللفظ الملفوظ به غيره ، كما فهم من قوله عليه الصلاة والسلام : « لا يقضى القاضي وهو غضبان »<sup>(١)</sup> أنه لا يقضي إذا كان حاقناً أو جائعاً أو متالماً بمرضٍ .

وهذا على ضربين :

أحدُهما : يتعلَّق بمصالح الدنيا ، ويحويه فنُ الفقه ، والمتكفل به الفقهاء ، وهم من علماء الدنيا<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه البخاري (٧١٥٨) ، ومسلم (١٧١٧) .

(٢) مع بيانه رضي الله عنه كما سأله في (ص ٧٤) أنه - أي : الفقه - لا يستغني عنه أحد من سالكي طريق الآخرة ألبته ، فتبنته .

والثاني : ما يتعلّق بمصالح الآخرة ، وهو علّمُ أحوالِ القلبِ وأخلاقِه المحمودة والمذمومة ، وما هو مرضيٌ عند الله تعالى وما هو مكرورٌ ، وهو الذي يحوّيه الشطّرُ الأخيرُ من هذا الكتاب ؛ أعني : جملةَ كتابِ « إحياء علوم الدين » ، ومنهُ العلم بما يترشّحُ منَ القلبِ على الجوارحِ في عباداتها وعاداتها ، وهو الذي يحوّيه الشطّرُ الأولُ منْ هذا الكتابِ .

والضربُ الثالثُ : المقدّماتُ : وهو الذي يجري منها مجرى الآلاتِ ؛ كعلم اللغة والنحو ، فإنّهما آلةٌ لعلمِ كتابِ اللهِ سبحانه وسُنّةِ رسولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وليسَ اللغةُ والنحوُ منَ العلومِ الشرعيةِ في أنفسِهما ، ولكن لزومُ الخوضِ فيهما بسبِبِ الشرعِ ؛ إذ جاءتْ هذهِ الشريعةُ بلغةِ العربِ ، وكلُّ شريعةٍ لا تظهرُ إلا بلغةٍ ، فيصيرُ تعلُّمُ تلكَ اللغةِ آلةً .

ومنَ الآلاتِ علمُ كتابةِ الخطِّ ، إلا أنَّ ذلكَ ليسَ ضروريًّا ؛ إذْ كانَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أميًّا ، ولو تصورَ استقلالُ الحفظِ بجميعِ ما يسمعُ .. لاستغنَى عنِ الكتابةِ ، ولكنهُ صارَ بحكمِ العجزِ في الغالبِ ضروريًّا .

الضربُ الرابعُ : المتممّاتُ : وذلكَ في علمِ القرآنِ ، فإنه ينقسمُ إلى ما يتعلّقُ باللفظِ ؛ كعلم القراءاتِ ومخارجِ الحروفِ ، وإلى ما يتعلّقُ بالمعنى ؛ كالتفسيرِ ، فإنَّ اعتمادهُ أيضاً على النقلِ ؛ إذ اللغةُ بمجردِها لا تستقلُ بهِ ، وإلى ما يتعلّقُ بأحكامِهِ ؛ كمعرفةِ الناسخِ والمنسوخِ ، والعامِ

والخاصٌ ، والنصّ والظاهر ، وكيفية استعمال البعض منه مع البعض ، وهو العلم الذي يسمى : أصول الفقه ، ويتناولُ السنة أيضاً .

وأما المتممـات في الآثار والأخبار . فالعلم بالرجال وأساميـهم وبأساميـ الصحابة وصفاتهم ، والعلم بالعدالة في الرواـة ، والعلم بأحوالـهم ليتميزـ الضعيف عن القويـ ، والعلم بأعمارـهم ليتميزـ المرسـل عن المسـنـ ، وكذلك ما يتعلـق به .

فهـذه هي العـلوم الشرعـية ، وكلـها مـحـمـودـة ، بل كلـها من فـروـضـ الكـفـاـيـاتـ .

فإنْ قلتَ : فـلـمـ الـحقـتـ الـفقـهـ بـعـلـمـ الدـنـيـاـ ، وـالـحقـتـ الـفقـهـ بـعـلـمـاءـ الدـنـيـاـ ؟

فـاعـلـمـ : أـنـ اللـهـ عـزـ وـجـلـ أـخـرـجـ آـدـمـ عـلـيـهـ السـلـامـ مـنـ التـرـابـ ، وـأـخـرـجـ ذـرـيـتـهـ مـنـ سـلـالـةـ مـنـ طـيـنـ وـمـنـ مـاءـ دـافـقـ ، فـأـخـرـجـهـمـ مـنـ الـأـصـلـابـ إـلـى الـأـرـاحـمـ ، وـمـنـهـا إـلـى الـدـنـيـاـ ، شـمـ إـلـى الـقـبـيرـ ، شـمـ إـلـى الـعـرـضـ ، شـمـ إـلـى الـجـنـةـ أـو إـلـى الـنـارـ ، فـهـذـا مـبـدـؤـهـمـ ، وـهـذـهـ غـايـتـهـمـ ، وـهـذـهـ مـنـازـلـهـمـ .

وـخـلـقـ الدـنـيـاـ زـادـاـ لـلـمـعـادـ ؛ ليـتـنـاـوـلـ مـنـهـاـ مـاـ يـصـلـحـ لـلـتـرـوـدـ ، فـلـوـ تـنـاـوـلـوـهـاـ بـالـعـدـلـ .. انـقـطـعـتـ الـخـصـومـاتـ وـتـعـطـلـ الـفـقـهـاءـ ، وـلـكـنـهـمـ تـنـاـوـلـوـهـاـ بـالـشـهـوـاتـ ؛ فـتـولـدـتـ مـنـهـاـ الـخـصـومـاتـ ، فـمـسـتـ الـحـاجـةـ إـلـى الـسـلـطـانـ

يسوْسُهُمْ ، واحتاجَ السُّلْطَانُ إِلَى قَانُونٍ يُسُوْسُهُمْ بِهِ .

فالفقيهُ : هوَ الْعَالَمُ بِقَانُونِ السِّيَاسَةِ وَطَرِيقِ التَّوْسُطِ بَيْنَ الْخَلْقِ إِذَا تَنَازَعُوا بِحُكْمِ الشَّهَوَاتِ ، فَكَانَ الْفَقِيْهُ مَعْلُومُ السُّلْطَانِ وَمَرْشِدُهُ إِلَى طَرِيقِ سِيَاسَةِ الْخَلْقِ وَضَبْطِهِمْ ؛ لِيَتَظَمَّنَ باسْتِقَامَتِهِمْ أَمْوَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا .

ولعمري ؟ إِنَّهُ مَتَعَلِّقٌ أَيْضًا بِالدِّينِ ، وَلَكِنْ لَا بِنَفْسِهِ ، بَلْ بِوَاسِطةِ الدِّينِ ؛ فَإِنَّ الدِّينَ مَزْرِعَةُ الْآخِرَةِ ، وَلَا يَتَمَّ الدِّينُ إِلَّا بِالدِّينِ ، وَالْمُلْكُ وَالدِّينُ تَوْءِمَانِ ، وَالدِّينُ أَصْلُ وَالسُّلْطَانُ حَارِسُ ، وَمَا لَا أَصْلَ لَهُ .. فَمَهْدُومٌ ، وَمَا لَا حَارِسَ لَهُ .. فَضَائِعٌ ، وَلَا يَتَمَّ الْمُلْكُ وَالضَّبْطُ إِلَّا بِالسُّلْطَانِ<sup>(۱)</sup> ، وَطَرِيقُ الضَّبْطِ فِي فَصْلِ الْخُصُومَاتِ بِالْفَقِيْهِ .

وَكَمَا أَنَّ سِيَاسَةَ الْخَلْقِ بِالسُّلْطَانِ لَيْسَ مِنْ عِلْمِ الدِّينِ فِي الدَّرْجَةِ الْأُولَى ، بَلْ هُوَ مَعِينٌ عَلَى مَا لَا يَتَمَّ الدِّينُ إِلَّا بِهِ .. فَكَذَلِكَ مَعْرِفَةُ طَرِيقِ السِّيَاسَةِ ؛ فَمَعْلُومٌ أَنَّ الْحَجَّ لَا يَتَمَّ إِلَّا بِبَذْرَقَةٍ<sup>(۲)</sup> تَحْرُسُ مِنَ الْعَرَبِ فِي الطَّرِيقِ ، وَلَكِنْ الْحَجَّ شَيْءٌ وَسُلُوكُ الطَّرِيقِ إِلَى الْحَجَّ شَيْءٌ ثَانٌ ، وَالْقِيَامُ بِالحراسَةِ الَّتِي لَا يَتَمَّ الْحَجَّ إِلَّا بِهَا شَيْءٌ ثَالِثٌ ، وَمَعْرِفَةُ طُرُقِ الْحَرَاسَةِ وَحِيلَاهَا وَقَوَانِينَهَا شَيْءٌ رَابِعٌ .

(۱) وَبِرَحْمَةِ الْإِمَامِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمَبَارِكِ إِذَا يَقُولُ فِي « دِيْوَانِهِ » (ص ۶۶) :

اللَّهُ يَرْفَعُ بِالسُّلْطَانِ مَعْصِلَةَ عَنْ دِينِنَا رَحْمَةً مِنْهُ وَرَضْوَانًا لَوْلَا الْأَئِمَّةَ لَمْ تَأْمُنْ لَنَا سَبِيلٌ وَكَانَ أَصْعَفَنَا نَهْبًا لِأَقْوَانَا

(۲) الْبَذْرَقَةُ : الْخَفَارَةُ وَالْحَرَسُ ، وَهِيَ كَلْمَةٌ فَارِسِيَّةٌ مَعْرِبَةٌ .

وحاصلٌ فنَّ الفقهِ : معرفةُ طرقِ السياسةِ والحراسةِ .

ويدلُّ على ذلك ما رُوِيَ مسندًا : « لَا يُفْتَنُ النَّاسُ إِلَّا ثَلَاثَةٌ : أَمِيرٌ أَوْ مَأْمُورٌ أَوْ مُتَكَلِّفٌ »<sup>(۱)</sup> .

فالأميرُ هو الإمامُ وقد كانوا هم المفتين ، والمأمُورُ نائبُه ، والمتَكَلِّفُ غيرُهُما ، وهو الذي يتَكَلَّدُ تلك العهدةَ مِنْ غيرِ حاجةٍ .

وقدْ كانَ الصَّحَابَةُ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ يَحْتَرِزُونَ عَنِ الْفَتْوَىِ ، حَتَّىٰ كَانَ يَحِيلُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ عَلَىٰ صَاحِبِهِ ، وَكَانُوا لَا يَحْتَرِزُونَ إِذَا سُئِلُوا عَنْ عِلْمِ الْقُرْآنِ وَطَرِيقِ الْآخِرَةِ .

وفي بعضِ الرواياتِ بدلَ (المتكَلِّفِ) : المرائي<sup>(۲)</sup> ؛ فَإِنَّ مَنْ تَقْلِدُ خَطَرَ الْفَتْوَىِ وَهُوَ غَيْرُ مَعْتَيَّنٍ لِلْحاجَةِ .. فَلَا يَقْصُدُ بِهِ إِلَّا طَلَبُ الْجَاهِ وَالْمَالِ .

\* \* \*

فَإِنْ قُلْتَ : هَذَا إِنِّي أَسْتَقَامَ لَكَ فِي أَحْكَامِ الْحَدُودِ وَالْجَرَاحَاتِ

(۱) كذا في «القوت» (۱۳۱/۱) حيث قال : (وقد روينا مسندًا) وذكره ، وقد رواه بنحوه أحمد في «المسند» (۲۲/۶) ، والطبراني في «الكبير» (۷۶/۱۸) ، وأوله : «لَا يَقْصُدُ إِلَّا أَمِيرٌ . . .» ، وله روايات أخرى .

(۲) رواه ابن ماجه (۳۷۵۳) بهذا اللفظ ، ولكن أوله كما تقدم عند أحمد والطبراني ، ونحوه عند أبي داود (۳۶۶۵) .

والغراماتِ وفصلِ الخصوماتِ . . فلا يُستقيمُ فيما يشتملُ عليهِ ربُّ العباداتِ من الصيامِ والصلوةِ ، ولا فيما يشتملُ عليهِ ربُّ العاداتِ من المعاملاتِ مِنْ بيانِ الحلالِ والحرامِ .

فأعلمُ : أنَّ أقربَ ما يتكلَّمُ الفقيهُ فيهِ من الأعمالِ التي هي أعمالُ الآخرةِ ثلاثةٌ : الإسلامُ ، والصلوةُ ، والحلالُ والحرامُ .

فإذا تأمَّلتَ مُنتهيَ نظرِ الفقيهِ . . علمتَ أنَّه لا يجاوزُ حدودَ الدنيا إلى الآخرةِ ، وإذا عرفتَ هذا في هذهِ الثلاثةِ . . فهوَ في غيرِها أظہرُ :

أما الإسلامُ : فيتكلَّمُ الفقيهُ فيما يصْحُّ منهُ وما يفسدُ ، وفي شروطِهِ ، وليسَ يلتفتُ فيهِ إلَى اللسانِ ، وأما القلبُ . . فخارجُ عَنْ ولايةِ الفقيهِ بعزلِ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أربابَ السيفِ والسلطنةِ عَنْهُ ؛ حيثُ قالَ :

« هلاً شَقَّتْ عَنْ قَلْبِهِ »<sup>(١)</sup> فِي الَّذِي قَتَلَ مَنْ تَكَلَّمَ بِكَلْمَةِ الإِسْلَامِ مُعْتَذِراً بِأَنَّهُ قَالَ ذَلِكَ مِنْ خَوْفِ السِيفِ ، بَلْ بِحُكْمِ الْفَقِيهِ بِصَحَّةِ الإِسْلَامِ تَحْتَ ظَلَالِ السِيفِ ، مَعَ أَنَّهُ يَعْلَمُ أَنَّ السِيفَ لَمْ يَكْسِفْ لَهُ عَنْ شَبَهَةِ ، وَلَمْ يَرْفَعْ عَنْ قَلْبِهِ غَشاوةَ الجهلِ والحيرةِ ، وَلَكِنَّهُ مُشَيرٌ عَلَى صَاحِبِ السِيفِ ؛ فَإِنَّ السِيفَ مُمْتَدٌ إِلَى رقبَتِهِ ، وَالْيَدَ مُمْتَدَةٌ إِلَى مَالِهِ ، وَهَذِهِ الْكَلْمَةُ بِاللسانِ تَعَصُّ رُقْبَتَهِ وَمَا لَهُ مَا دَامَتْ لَهُ رقبَةٌ وَمَالٌ ، وَذَلِكَ فِي الدُّنْيَا ، وَلَذِكَ قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّىٰ يَقُولُوا : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، فَإِذَا

(١) رواه البخاري (٤٢٦٩) ، ومسلم (٩٦) ، قاله لأسامة بن زيد رضي الله عنهما .

قالوها.. فقد عصموا مني دماءهم وأموالهم<sup>(١)</sup> ، جعل أثر ذلك في الدم والمال .

وأما الآخرة.. فلا تنفع فيها الأقوال ، بل أنوار القلوب وأسرارها وإخلاصها ، وليس ذلك من فن الفقه ، وإن خاض الفقيه فيه.. كان كما لو خاض في الكلام أو الطب ، وكان خارجاً عن فنه .

وأما الصلاة : فالفقية يفتى بالصحة إذا أتى بصورة الأعمال مع ظاهر الشروط ، وإن كان غافلاً في جميع صلاتيه من أولها إلى آخرها ، مشغولاً بالتفكير في حساب معاملاته في السوق إلا عند التكبير ، وهذه الصلاة لا تنفع في الآخرة ؟ كما أن القول باللسان في الإسلام لا ينفع ، ولكن الفقيه يفتى بالصحة ؟ أي : إن ما فعله حصل به امثال صيغة الأمر ، وانقطع به عنه القتل أو التعزير ، فأما الخشوع وإحضار القلب الذي هو عمل الآخرة ، وبه ينفع العمل الظاهر . لا يتعرض له الفقيه ، ولو تعرضا له . لأن كان خارجاً عن فنه .

وأما الزكاة<sup>(٢)</sup> : فالفقية ينظر إلى ما يقطع مطالبة السلطان ، حتى إنه إذا امتنع عن أدائها ، فأخذها السلطان قهراً.. حكم بأنه برئ ذمته<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه البخاري (٢٥) ، ومسلم (٢١) واللفظ له .

(٢) وهي قرينة الصلاة ، فهي من القسم الثاني الذي أشار إليه المصنف رحمه الله تعالى .

(٣) بأخذه لها منه ، وهذا إذا أخذ السلطان منه مما يجب عليه من الزكاة . « إتحاف »

. (١٥٧/١)

وُحْكِيَ أَنَّ أَبَا يُوسُفَ الْقَاضِيَ كَانَ يَهْبُ مَالَهُ لِزَوْجِهِ فِي آخِرِ الْحَوْلِ ، وَيَسْتَوْهِبُ مَالَهَا لِإِسْقاطِ الزَّكَاةِ ، فُحْكِيَ ذَلِكَ لِأَبِي حَنِيفَةَ رَحْمَةُ اللَّهُ فَقَالَ : (ذَلِكَ مِنْ فِقَهِهِ) ، وَصَدَقَ ؛ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ فِقَهِ الدُّنْيَا ، وَلَكِنَّ مَضْرَرَتَهُ فِي الْآخِرَةِ أَعْظَمُ مِنْ كُلِّ جَنَاحِهِ ، وَمِثْلُ هَذَا الْعِلْمِ هُوَ الضَّارُّ .

وَأَمَّا الْحَلَالُ وَالْحَرَامُ : فَالْوَرْعُ عَنِ الْحَرَامِ مِنَ الدِّينِ ، وَلَكِنَّ الْوَرْعَ لَهُ أَرْبَعُ مَرَاتِبَ :

الْأُولَى : الْوَرْعُ الَّذِي يُشْتَرِطُ فِي عَدَالَةِ الشَّهَادَةِ ؛ وَهُوَ الَّذِي يَخْرُجُ بِعَدَمِهِ الْإِنْسَانُ عَنْ أَهْلِيَّةِ الشَّهَادَةِ وَالْقَضَاءِ وَالْوَلَايَةِ ، وَهُوَ الْاحْتِرَازُ عَنِ الْحَرَامِ الظَّاهِرِ .

الثَّانِيَةُ : وَرْعُ الصَّالِحِينَ ؛ وَهُوَ التَّوْقِيُّ مِنَ الشَّبَهَاتِ الَّتِي تَتَقَابَلُ فِيهَا الْاحْتِمَالَاتُ<sup>(١)</sup> ، قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « دَعْ مَا يَرِيُّكَ إِلَى مَا لَا يَرِيُّكَ »<sup>(٢)</sup> ، وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْإِثْمُ حَوَازُ الْقُلُوبِ »<sup>(٣)</sup> .

(١) أي : هل هو حرام أم حلال . « إِتْحَافُ » (١٥٧/١) .

(٢) رواه الترمذى (٢٥١٨) ، والنسائي في « السنن الكبرى » (٥٢٠١) .

(٣) رواه الطبراني في « الكبير » (١٤٩/٩) ، والبيهقي في « الشعب » (٦٨٩٢) ، وهو موقف على عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، وحَوَازُ الْقُلُوبِ - بتشديد الزاي - : جمع حَازَةً ، وهي الأمور التي تحرّر فيها ؛ أي : تؤثر كما يؤثر الحَرَّ في الشيء ، وهو ما يخطر فيها من أن تكون معااصي ؛ لفقد الطمأنينة إليها . رواه شمر : « الْإِثْمُ حَوَازُ الْقُلُوبِ » بتشديد الواو ؛ أي : يحوزها ويتملكها ويغلب عليها ، ويروى : « الْإِثْمُ حَزَازُ الْقُلُوبِ » بزايين ، الأولى مشددة وهي فعال من الحَرَّ ، وفي (أ) : ( حَزَاز ) .

**الثالثة :** ورُعِ المتقين ؛ وهو تركُ الحلالِ المحضِ الذي يخافُ منهُ أنْ يؤديَ إلى الحرام ؛ قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَكُونُ الرَّجُلُ مِنَ الْمُتَقِّنِ حَتَّى يَدْعَ مَا لَا يَأْسَ بِهِ مُخَافَةً مِمَّا يَبْأَسُ »<sup>(١)</sup> ، وَذَلِكَ مِثْلُ التَّوْرُعِ عَنِ التَّحْدِثِ بِأَحْوَالِ النَّاسِ ؛ خِيفَةً مِنَ الْانْجِرَارِ إِلَى الْغَيْبَةِ ، وَالتَّوْرُعِ عَنْ أَكْلِ الشَّهْوَاتِ ؛ خِيفَةً مِنْ هِيجَانِ النَّشَاطِ وَالْبَطْرِ الْمُؤْدِي إِلَى مَقَارَفِ الْمُحَظَّوْرَاتِ<sup>(٢)</sup> .

**الرابعة :** ورُعِ الصَّدِيقِينَ ؛ وهو الإعراضُ عَمَّا سُوِيَ اللَّهُ سَبَحَانَهُ ؛ خوفاً مِنْ صِرْفِ سَاعَةٍ مِنَ الْعُمُرِ إِلَى مَا لَا يَفِيدُ زِيادةً قَرْبًا عَنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ؛ وَإِنْ كَانَ يَعْلَمُ وَيَتَحَقَّقُ أَنَّهُ لَا يَفْضِي إِلَى حَرَامٍ .

فَهَذِهِ الْدَّرَجَاتُ كُلُّهَا خَارِجَةٌ عَنْ نَظَرِ الْفَقِيهِ ، إِلَّا الدَّرْجَةُ الْأُولَى ، وَهُوَ وَرُعِ الشَّهْوَدِ وَالْقَضَاءِ وَمَا يَقْدُحُ فِي الْعِدَالَةِ ، وَالْقِيَامُ بِذَلِكَ لَا يَنْفِي الْإِثْمَ فِي الْآخِرَةِ ؛ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوَابِصَةً : « اسْتَفْتِ قَلْبَكَ وَإِنْ أَفْتَوكَ وَأَفْتَوكَ وَأَفْتَوكَ »<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه الترمذى (٢٤٥١) ، وابن ماجه (٤٢١٥) .

(٢) والبطر أخف من النشاط ؛ لأنَّ دهش يعتري الإنسان من سوء احتمال النعمة وعدم القيام بحقها وصرفها عن وجهها . « إتحاف » (١٥٩/١) .

(٣) رواه أحمد في « مستنده » (٤/٢٢٨) .

والفقية لا يتكلّم في حزازات القلوب وكيفية العمل بها ، بل فيما يقدح في العدالة فقط .

إذاً ؛ جميع نظر الفقيه مرتبط بالدنيا التي بها صلاح طريق الآخرة ، فإن تكلّم في الإثم وصفات القلب وأحكام الآخرة .. فذلك يدخل في كلامه على سبيل التطفّل ، كما قد يدخل في كلامه شيء من الطب والحساب والنجوم وعلم الكلام ، وكما تدخل الحكمة في النحو والشعر .

وقد كان سفيان الثوري وهو إمام في علم الظاهر يقول : ( إن طلب هذا ليس من زاد الآخرة )<sup>(١)</sup> ، كيف وقد اتفقوا على أن الشرف في العلم ليُعمل به ، فكيف يُظن أنه علم اللعان والظهار ، والسلم والإجارة والصرف ؟ !

ومن تعلّم هذه الأمور ليتقرّب بتعاطيها إلى الله تعالى .. فهو مجنون ، وإنما العمل بالقلب والجوارح في الطاعات ، والشرف هو علم تلك الأعمال<sup>(٢)</sup> .

(١) ذكره في « قوت القلوب » ( ١٣٥ / ١ ) ، وروى ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٩٥٦ ) عن سفيان الثوري نحوه .

(٢) هذَا موطن من المواطن التي أنكر المغاربة فيها على المصنف رحمة الله كتابه « الإحياء » حين وصل إليهم ، فقاموا بإحرافه ، وكان ذلك في حياته وبعد مماته ؛ إذ قالوا : كيف يسمى العالم بالأحكام الشرعية مجنونا ؟ ! « إتحاف » ( ١٦١ / ١ ) .

ويجب ألا ننسى أن الذي يقرر ذلك هو واحد من العلماء الفقهاء ، صاحب « البسيط » و« الوسيط » و« الوجيز » و« الخلاصة » وغيرها ، فلا بد من فهم مرادات المؤلف في مثل هذه المواطن ، وذلك لا يخفى عند أدنى تأمل .

فإنْ قلتَ : لِمَ سُوِّيَتْ بَيْنَ الْفَقِهِ وَالْطَّبِّ ؟ إِذَا الطَّبُ أَيْضًا يَتَعَلَّقُ بِالدُّنْيَا  
وَهُوَ صَحَّةُ الْجَسَدِ ، وَذَلِكَ يَتَعَلَّقُ بِهِ أَيْضًا صَلَاحُ الدِّينِ ، وَهَذِهِ التَّسْوِيَةُ  
تَخَالَّفُ إِجْمَاعَ الْمُسْلِمِينَ ؟

فَاعْلَمْ : أَنَّ التَّسْوِيَةَ غَيْرُ لَازِمٍ ، بَلْ بَيْنَهُمَا فَرْقٌ ؛ فَإِنَّ الْفَقِهَ أَشَرَّفُ مِنْهُ  
مِنْ ثَلَاثَةِ أُوْجَهٍ :

أَحَدُهَا : أَنَّهُ عِلْمٌ شَرِعيٌّ ؛ إِذَا هُوَ مُسْتَفَادٌ مِنَ النَّبُوَةِ ، بِخَلْفِ الْطَّبِّ ؛  
فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ عِلْمِ الشَّرِيعَ .

وَالثَّانِي : أَنَّهُ لَا يَسْتَغْنِي عَنْهُ أَحَدٌ مِنْ سَالِكِي طَرِيقِ الْآخِرَةِ الْبَلَّةِ ،  
لَا الصَّحِيحُ وَلَا الْمَرِيضُ<sup>(۱)</sup> ؛ وَأَمَّا الطَّبُ .. فَلَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ إِلَّا الْمَرِيضُ وَهُمُ  
الْأَقْلُونَ .

وَالثَّالِثُ : أَنَّ عِلْمَ الْفَقِهِ مَجاوِرٌ لِعِلْمِ طَرِيقِ الْآخِرَةِ ؛ لَأَنَّهُ نَظَرٌ فِي أَعْمَالٍ

---

= وكذا يجب عند التأقلل والتبصر في كلام الإمام الغزالى .. استكمال الفكرة أو  
الموضوع الذي يتكلم فيه ، فالاجتزاء والانتقاء وعدم الاستيعاب .. سبب لعدم الفهم  
المؤدي للإنكار ؛ كما قال المتنبي في « ديوانه » ( ۱۲۰ / ۴ ) :

وَكُمْ مِنْ عَائِبٍ قَوْلًا صَحِيحًا      وَفَتَهُ مِنْ الْفَهْمِ السَّقِيمِ  
فَالإِمامُ الْغَزَالِيُ تَرَابَطَتْ أَفْكَارُهُ وَمَعَانِيهِ وَمَفَاهِيمِهِ فِي ثَنَاءِ هَذَا الْكِتَابِ ، مِنْ أَوْلِهِ إِلَى  
آخِرِهِ ، وَالْحُكْمُ عَلَى الشَّيْءِ فَرْعٌ عَنْ تَصْوِرِهِ .

فَالاطلاع الكامل للكتاب بميزان العلم والمنطق الصحيح .. يدرك معه الموقف أنَّ الاسم  
وافق المسمى ، وأنه : ( إحياء علوم الدين ) .

(۱) انظر « الاقتصاد » ( ص ۷۹ ) .

الجوارح ، ومصدر الأعمال ومنتجُها صفاتُ القلوب ، فالمحمودٌ منَ الأعمال يصدرُ عنِ الأخلاقِ المحمودةِ المنجيةِ في الآخرة ، والمذمومٌ يصدرُ منَ المذمومِ ، وليسَ يخفى اتصالُ الجوارحِ بالقلب<sup>(١)</sup> .

وأَمَّا الصَّحةُ والمرضُ .. فمنشئُهُما صفاتٌ في المزاجِ والأَخْلاطِ ، وذلكَ مِنْ أوصافِ البدنِ ، لا مِنْ أوصافِ القلبِ ، فمهما أضيفَ الفقهُ إلى الطَّبِ .. ظهرَ شرفةُ ، وإذا أضيفَ علمُ طرِيقِ الآخرةِ إلى الفقهِ .. ظهرَ أيضًا شرفُ علمِ طرِيقِ الآخرةِ .

فإِنْ قلتَ : فَصَلِّ لِي عِلْمَ طرِيقِ الآخرةِ تفصيلًا يُشِيرُ إِلَى ترَاجِمِهِ وإنْ لَمْ يمكنِ استقصاءُ تفاصيلِهِ .. فاعلمُ أَنَّهُ قسمانِ : عِلْمُ مَا كاشَفَهُ وعِلْمُ معاملَةِ .

فالقسمُ الأوَّلُ : عِلْمُ المَاكَاشِفَةِ وَهُوَ عِلْمُ الْبَاطِنِ ، وذلكَ غَايَةُ العِلْمِ<sup>(٢)</sup> .. فقدْ قالَ بعْضُ الْعَارِفِينَ : (مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْ هَذَا الْعِلْمِ .. أَخَافُ عَلَيْهِ سَوَاءُ الْخَاتِمَةِ ، وَأَدْنَى نَصِيبٍ مِنْهُ التَّصْدِيقُ بِهِ وَتَسْلِيمُهُ لِأَهْلِهِ)<sup>(٣)</sup> .

(١) وعليه المعول في كل صلاح أو فساد ؛ قال صلى الله عليه وسلم كما في «البخاري» (٥٢) : «أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مَضْغَةً : إِذَا صَلَحَتْ .. صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ .. فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ» .

(٢) وإليه تنتهي همُ الْعَارِفِينَ ، لا يوجد وراءه مرمى للأنظار . «إتحاف» (١٦٢/١) ، وإليه وإلى ترجيحه على كل الطرق والعلوم انتهى المصطف رحمة الله تعالى في كتابه «المنفذ» .

(٣) قوتُ القلوب (١٧٣/١) .

وقال آخر : ( من كان فيه خصلتان .. لم يفتح له شيءٌ من هذا العلم :  
بدعةٌ أو كبرٌ ) <sup>(١)</sup>.

وقيل : ( من كان محبًا للدنيا أو مصرًا على هوى .. لم يتحقق به ، وقد  
يتحقق بسائر العلوم ، وأقل عقوبة من ينكره ألا يرزق منه شيئاً ) <sup>(٢)</sup>.  
[من المنسخ]  
ويُشَدُّ على قوله <sup>(٣)</sup> :

**وأَرْضَ لِمَنْ غَابَ عَنْكَ غَيْتَهُ فَذَاكَ ذَنْبُ عِقَابِهِ فِيهِ**  
وهو علم الصديقين والمقرئين ؛ أعني : علم المكافحة ، فهو عبارة عن  
نور يظهر في القلب عند تطهيره وتزكيته من صفاتِ المذمومة ، وينكشف في  
ذلك النور أمور كان يسمع من قبل أسماءها ، فيتوهم لها معانٍ مجملةً غير  
متضحة ؛ فتضيء إذ ذاك حتى تحصل المعرفة الحقيقة بذات الله سبحانه ،  
وبصفاته الباقيات التامات ، وبأفعاله وبحكمته في خلق الدنيا والآخرة ،  
ووجه ترتيبه للأخرة على الدنيا ، والمعرفة بمعنى النبوة والنبي ، ومعنى  
الوحي ومعنى لفظ الملائكة والشياطين ، وكيفية معاداة الشيطان للإنسان ،  
وكيفية ظهور الملك للأنبياء ، وكيفية وصول الوحي إليهم ، والمعرفة  
بملكوت السموات والأرض ، ومعرفة القلب ، وكيفية تصادم جنود

(١) قوت القلوب (١/١٧٣).

(٢) قوت القلوب (١/١٧٣) ، ولذلك قال شيخ الطائفة الإمام الجنيد رحمه الله تعالى :  
( الإيمان بعلمنا هذا ولاية صغرى ).

(٣) البيت لأبن نباتة المصري في «ديوانه» (ص ٥٧٤).

الملائكة والشياطين فيه ، ومعرفة الفرق بين لَمَّةِ الْمَلَكِ وَلَمَّةِ الشَّيْطَانِ ، ومعرفة الآخرة ، والجنة والنار ، وعذاب القبر ، والصراط ، والميزان ، والحساب ، ومعنى قوله تعالى : ﴿ كُفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ ، ومعنى قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهُمْ أَلْحَافُ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ ، ومعنى لقاء الله عز وجل والنظر إلى وجهه الكريم ، ومعنى القرب منه ، والنزول في جواره ، ومعنى حصول السعادة بمرافقة الملائكة الأعلى ، ومقارنة الملائكة والنبيلين ، ومعنى تفاوت درجات أهل الجنان حتى يرى بعضهم بعضاً كما يرى الكوكب الدرئي في جو السماء ، إلى غير ذلك مما يطول تفصيله .

إذ للناس في معاني هذه الأمور بعد التصديق بأصولها مقامات :

فبعضهم يرى أن جميع ذلك أمثلة ، وأن الذي أعده الله لعباده الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ، وأنه ليس مع الخلق من الجنة إلا الصفات والأسماء .

وبعضهم يرى أن بعضها أمثلة وبعضها يوافق حقائقها المفهومة من ألفاظها .

وكذا يرى بعضهم أن متهى معرفة الله تعالى الاعتراف بالعجز عن معرفته .

وبعضهم يدعى أموراً عظيمة في المعرفة بالله عز وجل .

وبعضهم يقول : حد معرفة الله عز وجل ما انتهى إليه اعتقاد جميع العوام ؛ وهو أنه موجود عالم قادر سميع بصير متكلم .

فعني بعلم المكافحة : أن يرتفع الغطاء حتى يتضح له جلية الحق في هذه الأمور اتصاحاً يجري مجرى العيان الذي لا يشك فيه . وهذا ممكناً في جوهر الإنسان لو لا أنَّ مرآة القلب قد تراكم صدؤها وخبئها بقاذورات الدنيا .

وإنما يعني بعلم طريق الآخرة العلم بكيفية تصقليل هذه المرأة عن هذه الخبائث التي هي الحجاب عن الله تعالى ، وعن معرفة صفاتِه وأفعالِه ، وإنما تصفيتها وتطهيرها بالكف عن الشهوات ، والاقتداء بالأنبياء صلواتُ الله وسلامُه عليهم في جميع أحوالهم ، فبقدر ما ينجلِي من القلب ويحادي به شطرَ الحق .. تتلاًأ في حقائقه ، ولا سبيل إليه إلا بالرياضية التي يأتي تفصيلها في موضوعه ، وبالعلم وبالتعلم<sup>(١)</sup> .

وهذه هي العلوم التي لا تُسطر في الكتب<sup>(٢)</sup> ، ولا يتحدث بها منْ أنعم الله عليه بشيء منها إلا مع أهله ، وهو المشارك فيه ، على سبيل المذاكرة وبطريق الإسرار .

وهذا العلم الخفي هو الذي أراده صلى الله عليه وسلم بقوله : « إنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهْيَةَ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا أَهْلُ الْمَعْرِفَةِ بِاللَّهِ تَعَالَى ، فَإِذَا نَطَقُوا بِهِ ..

(١) من مرشدِ حق على حد قوله : ولا بد من شيخ يريك شخصها . « إتحاف » (١٦٥/١) .

(٢) لأنها علوم ذوقية كشفية تدرك عن مشاهدة ، لا عن دليل وبرهان ، ولأن المسطور في كتاب يقع في يد المتأهل وغير المتأهل ، فإن لم يكن أهلاً لمعرفته .. يقع في حيرة عظيمة تترتب عليها مفاسد . « إتحاف » (١٦٦/١) .

لَمْ يَجْهَلْهُ إِلَّا أَهْلُ الْأَغْتِرَارِ بِاللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، فَلَا تَحْقِرُوا عَالِمًا آتَاهُ اللَّهُ تَعَالَى عِلْمًا ؛ فَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَمْ يَحْقِرْهُ إِذَا آتَاهُ إِيَّاهُ »<sup>(١)</sup> .

وَأَمَّا الْقَسْمُ الثَّانِي : وَهُوَ عِلْمُ الْمُعَامِلَةِ : فَهُوَ عِلْمُ أَحْوَالِ الْقُلُوبِ :

أَمَّا مَا يُحْمَدُ مِنْهَا . . فَكَالصَّبْرِ ، وَالشَّكْرِ ، وَالخُوفِ وَالرَّجَاءِ ، وَالرَّضَا ، وَالزَّهْدِ ، وَالتَّقْوَى ، وَالقِناعَةِ ، وَالسُّخَاوَةِ ، وَمَعْرِفَةِ الْمَنَّةِ اللَّهِ تَعَالَى فِي جَمِيعِ الْأَحْوَالِ ، وَالْإِحْسَانِ ، وَحَسْنِ الظَّنِّ ، وَحَسْنِ الْخَلْقِ ، وَحَسْنِ الْمَعَاشِرَةِ ، وَالصَّدَقِ ، وَالْإِخْلَاصِ .

فَمَعْرِفَةُ حَقَائِقِ هَذِهِ الْأَحْوَالِ وَحُدُودِهَا وَأَسْبَابِهَا الَّتِي بِهَا تُكتَسِبُ ، وَثُمَراتِهَا وَعِلَامَاتِهَا ، وَمُعَالِجَةُ مَا ضَعَفَ مِنْهَا حَتَّى يَقُوَى ، وَمَا زَالَ حَتَّى يَعُودَ . . مِنْ عِلْمِ الْآخِرَةِ .

وَأَمَّا مَا يُذْمِمُ مِنْهَا . . فَخُوفُ الْفَقْرِ ، وَسُخْطُ الْمَقْدُورِ ، وَالْغُلُّ وَالْحَقْدُ ، وَالْحَسْدُ ، وَالْغُشُّ ، وَطَلْبُ الْعُلوِّ ، وَحُبُّ الشَّنَاءِ ، وَحُبُّ طَوْلِ الْبَقَاءِ فِي الدُّنْيَا لِلتَّمْثِيلِ ، وَالْكَبْرُ ، وَالرِّيَاءُ ، وَالْغَضْبُ ، وَالْأَنْفَةُ ، وَالْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ ، وَالْطَّمْعُ وَالْبَخْلُ ، وَالرَّغْبَةُ وَالْبَذْخُ<sup>(٢)</sup> ، وَالْأَشْرُ وَالْبَطْرُ ،

(١) بِلِفَظِهِ فِي « قُوتُ الْقُلُوبَ » (١٧٥/١) مَعْلَمًا ، وَقَالَ الْحَافِظُ الْمَنْذُري فِي « التَّرْغِيبُ وَالترْهِيبُ » (١٣٥/١) : ( رَوَاهُ أَبُو مُنْصُورُ الْدِيلِيمِي فِي « الْمَسْنَدِ » « ٨٠٢ » ، وَأَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ السَّلْمَيِّ فِي « الْأَرْبَعِينَ » الَّتِي لَهُ فِي التَّصُوفِ ) .

(٢) الْبَذْخُ : تَعَاوُلُ وَتَكْبُرُ الرَّجُلِ بِكَلَامِهِ وَافْتِخَارِهِ وَتَعَالَيهِ .

وتعظيمُ الأغنياءِ والاستهانةُ بالفقراءِ ، والفاخرُ والخيلاءُ ، والتنافسُ والمباهأةُ ، والاستكبارُ عنِ الحقِّ ، والخوضُ فيما لا يعني ، وحبُّ كثرةِ الكلامِ ، والصلفُ<sup>(١)</sup> ، والتزيئُنُ للخلقِ ، والمداهنةُ ، والعجبُ ، والاشغالُ عنِ عيوبِ النفسِ بعيوبِ الناسِ ، وزوالُ الحزنِ مِنَ القلبِ ، وخروجُ الخشيةِ منهُ ، وشدةُ الانتصارِ للنفسِ إذا نالها الذلُّ ، وضعفُ الانتصارِ للحقِّ ، واتخاذُ إخوانِ العلانيةِ على عدوةِ السرِّ ، والأمنُ مِنْ مكرِ اللهِ سبحانهَ في سلبِ ما أعطى ، والاتكالُ على الطاعةِ ، والمكرُ والخيانةُ والمخادعةُ ، وطولُ الأملِ ، والقسوةُ والفظاظةُ ، والفرحُ بالدنيا والأسفُ على فواتِها ، والأنسُ بالمخلوقينَ والوحشةُ لفرائِهمْ ، والجفاءُ ، والطيشُ والعجلةُ ، وقلةُ الحياةِ ، وقلةُ الرحمةِ .

فهذهِ وأمثالُها منْ صفاتِ القلبِ مغارسُ الفواحشِ ، ومنابتُ الأعمالِ المحظورةِ ، وأصدادُها - وهيَ الأخلاقُ المحمودةُ - منبعُ الطاعاتِ والقرباتِ .

فالعلمُ بحدودِ هذهِ الأمورِ وحقائقِها وأسبابِها وثمراتها وعلاجهَا هوَ علمُ الآخرةِ ، وهوَ فرضٌ عينٌ في فتوى علماءِ الآخرةِ ، والمعرضُ عنها هالكُ بسطوةِ ملِكِ الملوكِ في الآخرةِ ؛ كما أنَّ المعرضَ عنِ الأعمالِ الظاهرةِ هالكُ بسيفِ سلاطينِ الدنيا بحُكمِ فتوى فقهاءِ الدنيا .

(١) الصَّلْفُ : التمدح بما ليس عند الرجل ، وادعاء ما هو دونه تكبراً .

فنظُرُ الفقهاء في فروض العين بالإضافة إلى صلاح الدنيا؛ وهذا بالإضافة إلى صلاح الآخرة.

ولو سئلَ فقيهٌ عنْ معنَى مِنْ هَذِهِ الْمَعْانِي حَتَّى عَنِ الْإِخْلَاصِ مَثَلًا ، أَوْ عَنِ التَّوْكِيلِ ، أَوْ عَنْ وَجْهِ الْاِحْتِرَازِ عَنِ الرِّيَاءِ . . لَتَوَقَّفَ فِيهِ مَعَ أَنَّهُ فَرَضَ عَيْنَهُ الَّذِي فِي إِهْمَالِهِ هَلَاكُهُ فِي الْآخِرَةِ ، وَلَوْ سَأَلَتْهُ عَنِ اللَّعَانِ وَالظَّهَارِ ، وَالسَّبِقِ وَالرَّمْيِ . . لَسَرَدَ عَلَيْكَ مَجَلَّداتٍ مِنَ التَّفَرِيعَاتِ الدَّقِيقَةِ الَّتِي تَنْقُضُ الدَّهُورُ وَلَا يُحْتَاجُ إِلَى شَيْءٍ مِنْهَا ، وَإِنْ احْتَيَجَ . . لَمْ يَخْلُ الْبَلْدُ عَمَّنْ يَقُومُ بِهَا ، وَيَكْفِيهِ مَؤْنَةُ التَّعْبِ فِيهَا ، فَلَا يَزَالَ يَتَعَبُ فِيهَا لَيَلًا وَنَهَارًا ، فِي حَفْظِهِ وَدَرْسِهِ وَيَغْفُلُ عَمَّا هُوَ مَهْمُّ نَفْسِهِ فِي الدِّينِ ، وَإِذَا رَوَجَعَ فِيهِ . . قَالَ : اشْتَغَلْتُ بِهِ لَأَنَّهُ عِلْمُ الدِّينِ وَفَرَضُ الْكَفَايَةِ ، وَيَلْبَسُ عَلَى نَفْسِهِ وَعَلَى غَيْرِهِ فِي تَعْلِلِهِ .

وَالْفَطِنُ يَعْلَمُ أَنَّهُ لَوْ كَانَ غَرْضُهُ أَدَاءُ حَقَّ الْأَمْرِ فِي فَرْضِ الْكَفَايَةِ . . لَقَدَمَ عَلَيْهِ فَرْضَ الْعِينِ ، بَلْ قَدَمَ عَلَيْهِ كَثِيرًا مِنْ فَرْضِ الْكَفَايَاتِ ؛ فَكُمْ مِنْ بَلْدَةٍ لَيْسَ فِيهَا طَبِيبٌ إِلَّا مِنْ أَهْلِ الذَّمَةِ ، وَلَا يَحُوزُ قَبُولُ شَهَادَتِهِمْ فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالْأَطْبَاءِ مِنْ أَحْكَامِ الْفَقِهِ ، ثُمَّ لَا نَرَى أَحَدًا يَشْتَغِلُ بِهِ ، وَيَتَهَاتُونَ عَلَى عِلْمِ الْفَقِهِ لَا سِيَّما الْخَلَافَيَاتِ وَالْجَدَلِيَاتِ وَالْبَلْدُ مَشْحُونٌ مِنَ الْفَقَهَاءِ مَمَّنْ يَشْتَغِلُ بِالْفَتْوَى وَالْجَوَابِ عَنِ الْوَقَائِعِ !

فَلَيْتَ شَعْرِي ؟ كَيْفَ يَرْخَصُ فَقَهَاءُ الدِّينِ فِي الْاشْتِغَالِ بِفَرْضِ كَفَايَةٍ قَدْ قَامَ بِهِ جَمَاعَةُ ، وَإِهْمَالٌ مَا لَا قَائِمَ بِهِ !؟

هل لهذا سببٌ إلا أنَّ الْطَّبَّ لِيْسَ يَتِيسِرُ التَّوْصُلُ بِهِ إِلَى تَوْلِيِ الأَوْقَافِ وَالْوَصَايَا ، وَحِيَازَةِ مَالِ الْأَيْتَامِ ، وَتَقْلُدِ الْقَضَاءِ وَالْحُكُومَةِ ، وَالتَّقْدُمِ بِهِ عَلَى الْأَقْرَانِ ، وَالتَّسْلُطِ بِهِ عَلَى الْأَعْدَاءِ ؟

هيهاتٌ هيهاتٌ ! قد اندرسَ عِلْمُ الدِّينِ بِتَلْبِيسِ عِلْمَاءِ السَّوْءِ ، فَاللَّهُ الْمُسْتَعَنُ ، وَإِلَيْهِ الْلِّيَادُ فِي أَنْ يَعِذَنَا مِنْ هَذَا الْغَرْوَرِ الَّذِي يُسْخِطُ الرَّحْمَنَ ، وَيُضِحِّكُ الشَّيْطَانَ .

وَقَدْ كَانَ أَهْلُ الْوَرَعِ مِنْ عِلْمَاءِ الظَّاهِرِ مَقْرِئِينَ بِفَضْلِ عِلْمَاءِ الْبَاطِنِ وَأَرْبَابِ الْقُلُوبِ :

كَانَ الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَجْلِسُ بَيْنَ يَدِي شَيْبَانَ الرَّاعِي كَمَا يَقْعُدُ الصَّبِيُّ فِي الْمَكْتَبِ ، وَيَسْأَلُهُ كَيْفَ يَفْعُلُ فِي كَذَا وَكَذَا ؛ فَيَقُولُ لَهُ : مُثْلُكَ يَسْأَلُ هَذَا الْبَدْوِيَّ ؟ فَيَقُولُ : (إِنَّ هَذَا وُفْقًا لِمَا عَلِمْنَاهُ) <sup>(۱)</sup> .

وَكَانَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبِلٍ وَيَحْيَى بْنُ مَعِينٍ يَخْتَلِفَانِ إِلَى مَعْرُوفِ الْكَرْخِيِّ وَلَمْ يَكُنْ فِي عِلْمِ الظَّاهِرِ بِمَنْزِلَتِهِما ، وَكَانَا يَسْأَلَا إِنَّهُ <sup>(۲)</sup> .

وَكَيْفَ وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا قِيلَ لَهُ : كَيْفَ تَفْعُلُ إِذَا جَاءَنَا أَمْرٌ لَمْ نَجِدْهُ فِي كِتَابٍ وَلَا سُنْنَةً ؟ فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

(۱) قوت القلوب (١٥٨/١) ، وفي (ب) : (أغفلناه) بدل : (علمناه) .

(۲) قوت القلوب (١٥٨/١) .

« سَلُوا الصَّالِحِينَ وَاجْعِلُوهُ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ !؟ »<sup>(١)</sup> .

ولذلك قيل : ( علماء الظاهر زينة الأرض والمملك ؛ وعلماء الباطن زينة السماء والملكون )<sup>(٢)</sup> .

وقال الجنيد رحمه الله : ( قال لي السري شيخي : إذا قمت منْ عندي فمنْ تجالس ؟ قلت : المحاسبى ، فقال : نعم ، خذْ من علميه وأدبه ، ودع عنك تشقيقه للكلام وردة على المتكلمين ، ثمَّ لمَا ولَّت .. سمعته يقول : جعلك الله صاحب حديث صوفياً ، ولا جعلك صوفياً صاحب حديث )<sup>(٣)</sup> .

أشار إلى أنَّ مَنْ حَصَّلَ الحديثَ والعلمَ ثُمَّ تصوَّفَ .. أفلح ، ومنْ تصوَّفَ قبلَ العلم .. خاطرَ بنفسِه .

فإنْ قلتَ : فلمَ لمْ تُورِّدْ في أقسامِ العلومِ الكلامَ والفلسفةَ وتبينَ أنهما مذمومانِ أو محمودانِ ؟

فاعلمْ : أنَّ حاصلَ ما يشتملُ عليهِ علمُ الكلامِ مِنَ الأدلةِ التي يُتَّسِّعُ بها

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٦١٢ ) بلفظ : « اجمعوا له العابدين من المؤمنين ، واجعلوه شوري بينكم ، ولا تقضوا فيه برأي واحد » ، ولفظ المصنف عند صاحب « القوت » ( ١٥٨ / ١ ) ، وروى الخطيب في « الفقيه والمتفقة » ( ١١٥٤ ) نحوه كذلك .

(٢) قوت القلوب ( ١٥٧ / ١ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٥٨ / ١ ) .

فالقرآن والأخبار مشتملان عليه ، وما خرج عنهما فهو إما مجادلة مذمومة ، وهي من البدع كما سيأتي بيانه ، وإما مشاغبة بالتعلق بمناقضات الفرق لها ، وتطويل بنقل المقالات التي أكثرها ترهات وهذيات تزدريها الطباع ، وتمجيها الأسماء .

وبعضها خوض فيما لا يتعلّق بالدين ولم يكن شيء منه مألفاً في العصر الأول ، وكان الخوض فيه بالكلية من البدع ، ولكن تغير الآن حكمه ؛ إذ حدثت البدع الصارفة عن مقتضى القرآن والسنة ، ونبغت جماعة لفقوا لها شبيها ، ورتبوا فيها كلاماً مؤلفاً ، فصار ذلك المحذور بحكم الضرورة مأذونا فيه ، بل صار من فروض الكفايات ، وهو القدر الذي يقابل به المبتدع إذا قصد الدعوة إلى البدعة ، وذلك إلى حد محدود سذكره في الباب الذي يلي هذا .

**وأما الفلسفة :** فليس علمًا برأسها ، بل هي أربعة أجزاء :

أحدُها : الهندسة والحساب ، وهما مباحثان كما سبق ، ولا يمنع عنهما إلا من يُخاف عليه أن يتجاوزهما إلى علوم مذمومة ؛ فإن أكثر الممارسين لهما قد خرجوهما إلى البدع ، فصانُ الضعيف عنه لا لعيته ، كما يصان الصبي عن شاطئ النهر خيفة من الوقوع في النهر ، وكما يصان حديث العهد بالإسلام عن مخالطة الكفار خوفاً عليه ، مع أن القوي لا يندب إلى مخالطتهم .

والثاني : المنطق ، وهو بحثٌ عنْ وجِهِ الدليلِ وشروعِهِ ، ووجهِ الحدّ وشروعِهِ ، وهما داخلانِ في عِلْمِ الكلامِ .

والثالثُ : الإلهياتُ ، وهو بحثٌ عنْ ذاتِ اللهِ سبحانهَ وصفاتهِ ، وهو أيضاً داخلٌ في الكلامِ .

والفلاسفةُ لم ينفردوا فيها بنمطٍ آخرَ مِنَ العلمِ ، بل انفردوا بمذاهبَ بعضُها كفرٌ وبعضُها بدعةٌ ، وكما أنَّ الاعتزالَ ليسَ علمًا برأْسِهِ ، بل أصحَابُهُ طائفةٌ مِنَ المتكلمينَ وأهلِ البحثِ والنظرِ وانفردوا بمذاهبَ باطلةٍ . فكذلكَ الفلسفةُ .

والرابعُ : الطبيعتُ ، وبعضُها مخالفٌ للشرعِ والدينِ الحقِّ ، فهو جهلٌ وليسَ بعلمٍ حتَّى يورَدَ في أقسامِ العلومِ ، وبعضُها بحثٌ عنْ صفاتِ الأجسامِ وخصائصِها وكيفيةِ استحالتها وتغييرِها ، وهو شبيهٌ بنظرِ الأطباءِ ، إلا أنَّ الطبيبَ ينظرُ في بدنِ الإنسانِ على الخصوصِ مِنْ حيثُ يمرضُ ويصحُّ ، وهم ينظرونَ في جميعِ الأجسامِ مِنْ حيثُ تتغيرُ وتتحرَّكُ ، ولكنَ للطلبِ فضلٌ عليهِ ؛ وهو أنهُ محتاجٌ إليهِ ، وأمَّا علومُهُمْ في الطبيعتِ .. فلا حاجةٌ إليها .

فإذاً ؛ الكلامُ صارَ مِنْ جملةِ الصناعاتِ الواجبةِ على الكفايةِ حراسةً لقلوبِ العوامِ عنْ تخيلاتِ المبتدعةِ ، وإنَّما حدثَ ذلكَ بحدوثِ البدعِ ، كما حدثت حاجةُ الإنسانِ إلى استئجارِ البذرقة<sup>(١)</sup> في طريقِ الحجَّ بحدوثِ

(١) البذرقة : الخفراء وهم الحراس .

ظلُمُ العربِ وقطعُهمُ الطريقَ ، ولو تركَ العربُ عداوَنَهُمْ .. لم يكن استئجارُ الحرَاسِ من شروطِ طريقِ الحجَّ ؟ فكذلكَ لو تركَ المبتدعُ هذِيَانَهُ .. لما افتقرَ إلى الزيادةِ علىِ ما عُهِدَ في عصرِ الصحابةِ رضيَ اللهُ عنْهُمْ .

فليعلمُ المتكلِّمُ حدَّهُ مِنَ الدِّينِ ، وأنَّ موقعةً منهُ موقعُ الحارسِ في طريقِ الحجَّ ، فإذا تجرَّدَ الحارسُ للحراسةِ .. لم يكن مِنْ جملةِ الحاجِ ، والمتكلِّمُ إنْ تجرَّدَ للمناظرةِ والمدافعةِ ولمْ يسلُكْ طريقَ الآخرةِ ، ولمْ يستغُلْ بتعهُّدِ القلبِ وصلاحِهِ .. لم يكن مِنْ جملةِ علماءِ الدينِ أصلًا ؛ إذ ليسَ عندَ المتكلِّمِ مِنَ الدِّينِ إِلا العقيدةُ التي يشارِكُهُ سائرُ العوامُ فيها ، وهيَ من جملةِ أعمالِ ظاهِرِ القلبِ واللسانِ ، وإنَّما تميَّزَ عنِ العامِيَّ بصنعةِ المجادلةِ والحراسةِ ، فأمَّا معرفةُ اللهِ تَعَالَى وصفاتهِ وأفعالِهِ وجميعِ ما أشرنا إِلَيْهِ في علمِ المكاشفةِ .. فلا يحصلُ مِنْ علمِ الكلامِ ، بل يكادُ يكونُ الكلامُ حجاً وما نعاً منهُ ، وإنَّما الوصولُ إِلَيْهِ بالمجاهدةِ التي جعلَها اللهُ سبحانهَ مقدمةً للهدايةِ ؛ حيثُ قالَ تَعَالَى : ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِي نَهْدِيْنَهُمْ سُبْلَنَا﴾ .

فإنْ قلتَ : فقدْ ردَدتَ حدَّ المتكلِّمِ إلى حراسةِ عقيدةِ العوامِ عَنْ تشويشِ المبتدعِ ، كما أنَّ حدَّ البذرَةِ حراسةُ أقْمىَةِ الحجَّ عنْ نهْبِ العربِ<sup>(١)</sup> ،

(١) القماش هنا : المtau ونحوه الذي يكون في حيازةِ الحاجِ .

ورددتَ حدَّ الفقيه إلى حفظِ القانونِ الذي به يكُفُّ السلطانُ شرًّا بعضِ أهلِ  
العدوانِ عنْ بعضِ ، وهاتانِ رتبتانِ نازلتانِ بالإضافةِ إلى عِلمِ الدينِ ، وعلماءُ  
الأمَّةِ المشهورونَ بالفضلِ هُمُ الفقهاءُ والمتكلمونَ ، وهمُ أفضَلُ الخلقِ عندَ اللهِ  
تعالَى ، فكيفَ تنزُلُ درجاتِهم إلى هذِهِ المنزلةِ السافلةِ بالإضافةِ إلى عِلمِ الدينِ؟  
فأعلمُ : أَنَّ مَنْ عَرَفَ الْحَقَّ بِالرِّجَالِ . . حارَ فِي مَتَاهَاتِ الضَّلَالِ ،  
فَاعْرَفِ الْحَقَّ . . تعرَفُ أَهْلَهُ إِنْ كُنْتَ سَالِكًا طَرِيقَ الْحَقِّ .

وإِنْ قَنِعْتَ بِالتَّقْلِيدِ وَالنَّظَرِ إِلَى مَا اشْتَهَرَ مِنْ درجاتِ الفضلِ بينَ النَّاسِ . .  
فلا تغفلُ عنِ الصَّحَابَةِ وَعَلَوْ مُنْصِبِهِمْ ، فقدُ أَجْمَعَ الَّذِينَ عَرَضَتْ بِذِكْرِهِمْ  
عَلَى تقدِّمِهِمْ ، وَأَنَّهُمْ لَا يُدْرِكُونَ فِي الدِّينِ شَأْوُهُمْ وَلَا يُشْقِي غَيَارُهُمْ ، وَلَمْ يَكُنْ  
تَقدِّمُهُمْ بِالْكَلَامِ وَالْفَقِهِ ، بَلْ بِعِلْمِ الْآخِرَةِ وَسُلُوكِ طَرِيقِهَا .

وما فَضَلَّ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ النَّاسُ بِكثرةِ صَلَاتِهِ ، وَلَا بِكثرةِ صِيَامِ ،  
وَلَا بِكثرةِ رِوَايَةِ وَفْتَوَى وَكَلَامِ ، وَلَكِنْ بِشَيْءٍ وَقَرَ في صَدِرِهِ ، كَمَا شَهَدَ لَهُ  
سَيِّدُ الْبَشَرِ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِ<sup>(۱)</sup> .

فليكنْ حرصُكَ في طلبِ ذلِكَ السُّرُّ ، فهُوَ الْجَوْهُرُ التَّفِيسُ وَالدُّرُّ  
المُكْنُونُ ، وَدُعْ عنكَ مَا تطابقَ أَكْثَرُ النَّاسِ عَلَى تفخيمِهِ وَتَعْظِيمِهِ لِأَسْبَابٍ  
وَدَوَاعٍ يَطْلُو تفصيلُها ؛ فَلَقَدْ قُبِضَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ آلَافِ  
مِنَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ كُلُّهُمْ عَلَمَاءُ بِاللَّهِ ، أَثْنَى عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللَّهِ

(۱) انظر «نواذر الأصول» (ص ۳۱).

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَلَمْ يَكُنْ فِيهِمْ أَحَدٌ يَحْسُنْ صَنْعَةَ الْكَلَامِ ، وَلَمْ يَنْصُبْ نَفْسَهُ لِلْفَتْوَىٰ مِنْهُمْ أَحَدٌ ، إِلَّا بِضَعْةِ عَشَرَ رَجُلًا .

وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا مِنْهُمْ ، وَكَانَ إِذَا سُئِلَ عَنِ الْفَتْوَىٰ . . يَقُولُ لِلْسَّائِلِ : ( اذْهَبْ إِلَى هَذَا الْأَمِيرِ الَّذِي تَقْلِدُ أَمْوَالَ النَّاسِ وَضَعْفَهَا فِي عَنْقِهِ )<sup>(۱)</sup> ؛ إِشَارَةً إِلَى أَنَّ الْفَتْوَىٰ فِي الْقَضَايَا وَالْأَحْكَامِ مِنْ تَوَابِعِ الْوَلَايَةِ وَالسُّلْطَنَةِ .

وَلَمَّا ماتَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ . . قَالَ ابْنُ مُسْعُودٍ : ( ماتَ تِسْعَةُ أَعْشَارِ الْعِلْمِ ، فَقِيلَ لَهُ : أَتَقُولُ ذَلِكَ وَفِينَا جِلَّ الصَّحَابَةِ ؟ ! فَقَالَ : لَسْتُ أَرِيدُ عِلْمَ الْفَتْوَىٰ وَالْأَحْكَامِ ، إِنَّمَا أَرِيدُ الْعِلْمَ بِاللَّهِ سَبِّحَانَهُ )<sup>(۲)</sup> .

أَفَتَرَى أَنَّهُ أَرَادَ صَنْعَةَ الْكَلَامِ وَالْجَدْلِ ؟ فَمَا لَكَ لَا تَهْرُصُ عَلَى مَعْرِفَةِ ذَلِكَ الْعِلْمِ الَّذِي ماتَ بِمُوتٍ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تِسْعَةُ أَعْشَارِهِ ؟ وَهُوَ الَّذِي سَدَ بَابَ الْكَلَامِ وَالْجَدْلِ ، وَضَرَبَ صَبِيغًا بِالدَّرَرِ لِمَا أُورِدَ عَلَيْهِ سُؤَالًا فِي تَعَارِضِ آيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَهِجَرَهُ وَأَمَرَ النَّاسَ بِهِجْرَتِهِ<sup>(۳)</sup> .

وَأَمَّا قَوْلُكَ : ( إِنَّ الْمَشْهُورِيْنَ مِنَ الْعُلَمَاءِ هُمُ الْفَقَهَاءُ وَالْمُتَكَلِّمُونَ ) . .

(۱) قوت القلوب ( ۱۳۱ / ۱ ) .

(۲) قوت القلوب ( ۱۳۹ / ۱ ) ، وَيَنْحُوَهُ رواه الطبراني في « المعجم الكبير » ( ۱۶۳ / ۹ ) .

(۳) صَبِيغٌ : كَانَ يَعْنِي النَّاسَ بِالْغَوَامِضِ وَالسُّؤَالَاتِ فِي مِتَشَابِهِ الْقُرْآنِ ، وَرَوَى هَذَا الْخَبْرُ الدَّارِمِيُّ فِي « سَنَنِهِ » ( ۱۴۶ ) .

فاعلم أنَّ ما يُنالُ بِهِ الفضلُ عندَ اللهِ تعالى شيءٌ ، وما يُنالُ بِهِ الشهادةُ عندَ الناسِ شيءٌ آخرُ ، فلقدْ كانَ شهرةُ أبي بكر الصديق رضيَ اللهُ عنْهُ بالخلافةِ ، وَكَانَ فضلهُ بِالسُّرِّ الْذِي وَقَرَ في صدرِهِ ، وَكَانَ شهراً عَمِّ رضيَ اللهُ عنْهُ بِالسياسيَّةِ ، وَكَانَ فضلهُ بِالعِلْمِ بِاللهِ الْذِي ماتَ تَسْعَةَ أَعْشَارِهِ بِمُوتهِ ، وبِقصدهِ<sup>(١)</sup> التَّقْرِبُ إِلَى اللهِ تعالى فِي ولايَتِهِ ، وَعَدْلِهِ وَشَفَقَتِهِ عَلَى خَلْقِهِ ، وَهُوَ أَمْرٌ باطِنٌ فِي سُرِّهِ .

وَأَمَّا سَائِرُ أَفْعَالِ الظَّاهِرَةِ . . فَيُصَوَّرُ صَدُورُهَا مِنْ طَالِبِ الْجَاهِ وَالْاسْمِ وَالسَّمْعَةِ وَالرَّاغِبِ فِي الشَّهَرَةِ ، فَتَكُونُ الشَّهَرَةُ فِيمَا هُوَ الْمَهْلَكُ ، وَالْفَضْلُ فِيمَا هُوَ سُرٌّ لَا يَطْلُعُ عَلَيْهِ أَحَدٌ .

فَالْفَقِيهُ وَالْمُتَكَلِّمُونَ مِثْلُ الْخُلَفَاءِ وَالْقَضَاءِ وَالْعُلَمَاءِ ، وَقَدْ انْقَسَمُوا : فَمِنْهُمْ مَنْ أَرَادَ اللَّهَ بِعْلَمِهِ وَفَتْوَاهُ وَذَبَّهُ عَنْ سُنْنَتِهِ<sup>(٢)</sup> ، وَلَمْ يَطْلُبْ فِيهِ رِيَاءً وَلَا سَمْعَةً ؛ فَأُولَئِكَ أَهْلُ رَضْوَانِ اللهِ تَعَالَى ، وَفَضْلُهُمْ عَنْدَ اللهِ لِعَمَلِهِمْ بِعِلْمِهِمْ ، وَلَا إِرَادَتِهِمْ وَجْهَ اللهِ تَعَالَى بِفَتْوَاهُمْ وَنَظَرِهِمْ ، فَإِنَّ كُلَّ عِلْمٍ عَمَلٌ ؛ لَأَنَّهُ فَعَلَ مَكْتَسَبٌ ، وَلَيْسَ كُلُّ عَمَلٍ عِلْمًا<sup>(٣)</sup> ، وَالْطَّيِيبُ يَقْدِرُ عَلَى التَّقْرِبِ إِلَى اللهِ تَعَالَى بِعِلْمِهِ ، فَيَكُونُ مَثَابًا عَلَى عِلْمِهِ مِنْ حِيثُ إِنَّهُ عَامِلُ اللهِ بِهِ ،

(١) معطوف على قوله : (بالعلم) .

(٢) أي : طريقة الله عز وجل . «إتحاف» (١٩٠/١) .

(٣) لصدور بعض الأعمال خالية عن الإخلاص والنية ، فلا يسمى علمًا حقيقة . «إتحاف» (١٩٠/١) .

والسلطان يتوسّطُ بينَ الخلقِ اللَّهُ فِيهِ كُوْنٌ مرضيًّا عنَّ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَمَثَابًا ، لَا مِنْ حِيثُ إِنَّهُ مُتَكَفِّلٌ بِعِلْمِ الدِّينِ ، بَلْ مِنْ حِيثُ هُوَ مُتَقْلِدٌ لِعَمَلٍ يَقْصُدُ بِهِ التَّقْرِبَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِعِلْمِهِ .

وأَقْسَامٌ مَا يُتَقْرَبُ بِهِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ثَلَاثَةُ :

عِلْمٌ مُجَرَّدٌ ، وَهُوَ عِلْمُ الْمَكَاشِفِ .

وَعَمَلٌ مُجَرَّدٌ ؛ وَهُوَ كَعْدَلٌ السُّلْطَانِ مَثَلًا وَضَبْطُهُ لِلنَّاسِ .

وَمَرْكَبٌ مِنْ عِلْمٍ وَعَمَلٍ ، وَهُوَ عِلْمُ طَرِيقِ الْآخِرَةِ ؛ فَإِنَّ صَاحِبَهُ مِنَ الْعُلَمَاءِ وَالْعَمَالِ جَمِيعًا .

فَانظُرْ إِلَى نَفْسِكَ : أَتَكُونُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي حِزْبِ عَمَالِ اللَّهِ تَعَالَى ، أَوْ عُلَمَاءِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، أَوْ فِي حِزْبِهِمَا فَتَضَرُّبُ بِسَهْمِكَ مَعَ كُلِّ فَرِيقٍ مِنْهُمَا ؟

فَهَذَا أَهْمُّ لَكَ مِنَ التَّقْلِيدِ لِمُجَرَّدِ الْأَشْتَهَارِ :

[من البسيط]  
خُذْ مَا تَرَاهُ وَدَعْ شَيْئًا سَمِعْتَ بِهِ فِي طَلْعَةِ الشَّمْسِ مَا يُغْنِيكَ عَنْ زُحْلٍ<sup>(۱)</sup>  
عَلَى أَنَا سَنْقُلُ مِنْ سِيرَةِ فَقَهَاءِ السَّلْفِ مَا تَعْلَمُ بِهِ أَنَّ الَّذِينَ اتَّهَلُوا  
مَذَاهِبَهُمْ ظَلَمُوهُمْ ، وَأَنَّهُم مِنْ أَشَدِ خَصْمَائِهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؛ فَإِنَّهُمْ مَا قَصَدُوا  
بِالْعِلْمِ إِلَّا وَجْهَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَقَدْ شُوهدَ مِنْ أَحْوَالِهِمْ مَا هُوَ مِنْ عَلَمَاتِ عُلَمَاءِ  
الْآخِرَةِ كَمَا سِيَّأَتِي بِيَانُهُ فِي بَابِ عَلَمَاتِ عُلَمَاءِ الْآخِرَةِ ، وَأَنَّهُمْ مَا كَانُوا  
مَتَجْرِدِينَ لِعِلْمِ الْفَقِهِ ، بَلْ كَانُوا مُشْتَغِلِينَ بِعِلْمِ الْقُلُوبِ وَمُرَاقِبِينَ لَهَا ، وَلَكِنْ

(۱) الْبَيْتُ لِلْمُتَنبِّيِ فِي « دِيْوَانِهِ بِشَرْحِ الْعَكْبَرِ » (۳/۸۱).

صرفُهُمْ عنِ التدريسِ والتصنيفِ فيهِ ما صرفَ الصحابةَ عنِ التصنيفِ والتدريسِ في الفقهِ معَ أنَّهُمْ كانوا فقهاءً مستقلينَ بعلمِ الفتوىِ ، والصورافُ والدواعي متيقنةً ، ولا حاجةٌ إلى ذكرِها .

ونحنُ الآن نوردُ من أحوالِ فقهاءِ الإسلامِ ما تعلمُ بهِ أنَّ ما ذكرناهُ ليسَ طعناً فيهمْ ، بلْ هوَ طعنٌ فيمنْ أظهرَ الاقتداءَ بهِمْ متاحلاً مذهبَهُمْ وهوَ مخالفٌ لهمْ في علمِهِمْ وسيرِهِمْ .

فالفقهاءُ الذينَ هُمْ زعماءُ الفقهِ وقادةُ الخلقِ - أعني الذينَ كثُرَ اتباعُهُمْ في المذاهبِ - خمسةٌ : الشافعِيُّ ، ومالكُ ، وأبو حنيفةَ ، وأحمدُ ابنُ حنبلِ ، وسفیانُ الثوریُّ رحمَهُمُ اللهُ أجمعینَ<sup>(۱)</sup> ، وكلُّ واحدٍ منهمُ كانَ عابداً ، وزاهداً ، وعالماً بعلومِ الآخرةِ ، وفقيهاً في مصالحِ الخلقِ في الدنيا ، ومريداً بفقهِهِ وجهَ اللهِ تعالى .

فهذهِ خمسُ خصالٍ ، اتبعَهُمْ فقهاءُ العصرِ مِنْ جملتها على خصلةٍ واحدةٍ ، وهيَ التشميرُ والبالغةُ في تفارييعِ الفقهِ ؛ لأنَّ الخصالَ الأربعَ لا تصلحُ إلا للآخرةِ ، وهذهِ الخصلةُ الواحدةُ تصلحُ للدنيا والآخرةِ إنْ أريدهَا الآخرةُ ، فلصلاحِها للدنيا تشرّروا لها ، وادعُوا بها مشابهةً أولئكَ

(۱) وكان مذهب سفيان باقياً إلى القرن الخامس ، وكان من يتحله موجوداً في زمان المصطفى... ، وأما الآن... فلم يبق من تقىيَ مذهبَه أو يعتزِي إليه . «إتحاف» (۱۹۱/۱).

الأئمة ، وهيهات ؟ فلا تقاد الملائكة بالحدادين .  
 فلنورد الآن من أحوالهم ما يدل على هذه الحال الأربع ؛ فإن معرفتهم بالفقه ظاهرة :

أمّا الإمام الشافعي رضي الله عنه

فيدل على أنه كان عابداً : ما روي أنه كان يقسم الليل ثلاثة أجزاء : ثلثاً للعلم ، وثلثاً للصلوة ، وثلثاً للنوم <sup>(١)</sup> .

قال الريبع : ( كان الشافعي رحمة الله يختتم القرآن في رمضان ستين مرّة ، كل ذلك في الصلاة ) <sup>(٢)</sup> .

وكان البويطي أحد أصحابه يختتم القرآن في كل يوم مرّة <sup>(٣)</sup> .

وقال الحسين الكرايسبي : ( بـث مع الشافعي رحمة الله غير ليلة ، فكان يصلّي نحواً من ثلث الليل ، بما رأيته يزيد على خمسين آية ، فإذا أكثر .. فمئة ، وكان لا يمر بآية رحمة إلا سأله تعالى لنفسه ولجميع المؤمنين ، ولا يمر بآية عذاب إلا تعوذ منها وسائل النجاة لنفسه وللمؤمنين ؛ وكأنما جمع له الرجاء والرعب معاً ) <sup>(٤)</sup> .

(١) رواه البيهقي في « مناقب الشافعي » ( ١٥٧ / ٢ ) .

(٢) رواه البيهقي في « مناقب الشافعي » ( ١٥٨ / ٢ ) .

(٣) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٣٩٣ / ٥١ ) .

(٤) رواه البيهقي في « مناقب الشافعي » ( ١٥٨ / ٢ ) .

فانظر كيف يدلُّ اقتصارُه على خمسين آيةً على تبُّخرِه في أسرارِ القرآنِ وتدبُّرِه فيها .

وقال الشافعي رحمه الله : ( ما شبعتْ منْدُ ستَّ عشرةَ سنةً ؛ لأنَّ الشبعَ يشْقُلُ البدنَ ، ويقسِّي القلبَ ، ويزييلُ الفطنةَ ، ويجلبُ النومَ ، ويضعفُ صاحبَه عنِ العبادةِ )<sup>(١)</sup> .

فانظر إلى حكمته في ذكر آفاتِ الشبعِ ، ثمَّ في جده في العبادةِ ؛ إذ طرحَ الشبعَ لأجلِه ، ورأسَ التعبدِ تقليلُ الطعامِ .

وقال الشافعي رحمه الله : ( ما حلفتُ باللهِ تعالى لا صادقاً ولا كاذباً )<sup>(٢)</sup> .

فانظر إلى حرمته وتوقيره للهِ تعالى ، ودلالةِ ذلك على علمِه بجلالِ اللهِ سبحانَه .

وسئلَ الشافعي رحمه اللهُ عن مسألةٍ ، فسكتَ ، فقيلَ لهُ : ألا تجيبُ رحْمَكَ اللهُ؟! فقالَ : حتى أدرى : الفضلُ في سكوتي أو في الجوابِ<sup>(٣)</sup> .

فانظر في مراقبته لسانه ، معَ أنه أشدُّ الأعضاءِ سلطاناً على الفقهاءِ ، وأعصاها على الضبطِ والقهرِ ، وبه يتبينُ أنه كانَ لا يتكلّمُ ولا يسكتُ إلا لنيلِ الفضلِ وطلبِ التوابِ .

(١) رواه ابن أبي حاتم في « آداب الشافعي ومناقبه » ( ص ١٠٥ ) .

(٢) رواه البيهقي في « مناقب الشافعي » ( ١٦٤ / ٢ ) .

(٣) ذكره ابن الصلاح في « فتاواه » ( ١٣ / ١ ) .

وقالَ أَحْمَدُ بْنُ يَحْيَى بْنِ الْوَزِيرِ : ( خَرَجَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى يَوْمًا مِنْ سُوقِ الْقَنَادِيلِ ، فَتَبَعَنَاهُ ، فَإِذَا رَجُلٌ يَسْفَهُ عَلَى رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ ، فَالْتَّفَتَ الشَّافِعِيُّ إِلَيْنَا وَقَالَ : نَزَّهُوا أَسْمَاعَكُمْ عَنِ اسْتِمَاعِ الْخَنَا كَمَا تَنْزَهُونَ أَسْتِكْمُ عَنِ النُّطْقِ بِهِ ، فَإِنَّ الْمُسْتَمَعَ شَرِيكُ الْقَاتِلِ ، وَإِنَّ السَّفِيفَةَ لِيَنْظُرُ إِلَى أَخْبَثِ شَيْءٍ فِي وَعَائِهِ فَيُحِرِّصُ أَنْ يَفْرَغَهُ فِي أَوْعِيَتِكُمْ ، وَلَوْ رُدَّتْ كَلْمَةُ السَّفِيفَةِ . لَسَعَدَ رَادُّهَا كَمَا شَقَّيَ بِهَا قَاتِلُهَا )<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ الشَّافِعِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( كَتَبَ حَكِيمٌ إِلَى حَكِيمٍ : قَدْ أُوتِيتَ عِلْمًا ، فَلَا تَدْنُسْ عِلْمَكَ بِظُلْمِ الدُّنُوبِ ، فَتَبْقَى فِي الظُّلْمَةِ يَوْمًا يَسْعَى أَهْلُ الْعِلْمِ بِنُورِ عِلْمِهِمْ )<sup>(٢)</sup> .

وَأَمَّا زَهْدُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : فَقَدْ قَالَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهُ : ( مَنِ ادْعَى أَنَّهُ جَمَعَ بَيْنَ حُبِّ الدُّنْيَا وَحُبِّ خَالِقِهَا فِي قَلْبِهِ . فَقَدْ كَذَبَ )<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ الْحَمِيدِيُّ : ( خَرَجَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ إِلَى الْيَمِنِ مَعَ بَعْضِ الْوَلَاتِ ، فَانْصَرَفَ إِلَى مَكَّةَ بِعَشْرَةِ آلَافِ دَرَاهِمٍ ، فَضُرِّبَ خَبَاوَهُ فِي مَوْضِعٍ خَارِجٍ مِنْ مَكَّةَ ، فَكَانَ النَّاسُ يَأْتُونَهُ ، فَمَا بَرَحَ مِنْ مَوْضِعِهِ ذَلِكَ حَتَّى فَرَقَهَا كُلُّهَا )<sup>(٤)</sup> . وَخَرَجَ مِنَ الْحَمَامِ مَرَّةً فَأَعْطَى الْحَمَامِيَّ مَالًا كَثِيرًا .

(١) روأه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ١٢٣/٩ ) .

(٢) روأه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ١٤٦/٩ ) .

(٣) انظر « الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء » ( ص ١٦٠ ) .

(٤) روأه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ١٣٠/٩ ) ، والبيهقي في « مناقب الشافعى » ( ٢٢٠/٢ ) ، وفيهما : ( خارجاً من مكة ) .

و سقطَ سُوطُهُ مِرَّةً مِنْ يَدِهِ ، فَرَفَعَهُ إِلَيْهِ إِنْسَانٌ ، فَأَعْطَاهُ جَزَاءً عَلَيْهِ  
خُمُسِينَ دِينَاراً<sup>(١)</sup> .

و سخاوةُ الشافعيٍ رحمهُ اللهُ أَشْهَرُ مِنْ أَنْ تَحْكَى ، وَرَأْسُ الزَّهْدِ  
السخاءُ ؛ لَائَنَّ مَنْ أَحَبَّ شَيْئاً أَمْسَكَهُ وَلَمْ يَفَارِقْهُ ، فَلَا يَفَارِقُ الْمَالَ إِلَّا مَنْ  
صَغَرَتِ الدُّنْيَا فِي عَيْنِهِ ، وَهُوَ مَعْنَى الزَّهْدِ .

و يَدْلُلُ عَلَى قَوَّةِ زَهْدِهِ وَشَدَّدِ خَوْفِهِ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَاسْتِغْالِ هُمَّهِ بِالآخِرَةِ  
مَا رُوِيَ أَنَّهُ رَوَى سَفِيَّاً بْنَ عَيْنَةَ حَدِيثاً مِنَ الرِّقَائِقِ ، فَغُشِّيَ عَلَى الشافعيِّ ،  
فَقَيلَ لَهُ : قَدْ ماتَ ، فَقَالَ : إِنْ ماتَ .. فَقَدْ ماتَ أَفْضَلُ أَهْلِ زَمَانِهِ<sup>(٢)</sup> .

و ما رَوَى عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ الْبَلَوِيِّ قَالَ : كُنْتُ أَنَا وَعُمَرُ بْنُ نَبَاتَةَ جَلَوْسَا  
نَذَاكِرُ الْعَبَادَ وَالزَّهَادَ ، فَقَالَ لِي عُمَرُ : مَا رَأَيْتُ أُورَعَ وَلَا أَفْصَحَ مِنْ  
مُحَمَّدِ بْنِ إِدْرِيسِ الشافعيِّ رحمهُ اللهُ ؛ خَرَجْتُ أَنَا وَهُوَ وَالْحَارثُ بْنُ لَبِيدٍ إِلَى  
الصَّفَا ، وَكَانَ الْحَارثُ تَلْمِيذًا لِصَالِحِ الْمَرَّيِّ ، فَاقْتَسَحَ يَقْرَأُ وَكَانَ حَسَنَ  
الصوتِ ، فَقَرَأَ : «هَذَا يَوْمٌ لَا يَنْطِقُونَ ۝ وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ» ، فَرَأَيْتُ  
الشافعيِّ رحمهُ اللهُ وَقَدْ تَغَيَّرَ لَوْنُهُ ، وَاقْشَعَ جَلْدُهُ ، وَاضْطَرَبَ اضْطَرَاباً  
شَدِيداً ، وَخَرَّ مَغْشِيًّا عَلَيْهِ ، فَلَمَّا أَفَاقَ .. جَعَلَ يَقُولُ : أَعُوذُ بِكَ مِنْ مَقَامِ  
الْكَاذِبِينَ ، وَإِعْرَاضِ الْغَافِلِينَ ، اللَّهُمَّ ؛ لَكَ خَضَعْتُ قُلُوبُ الْعَارِفِينَ ،

(١) رواه البيهقي في «مناقب الشافعي» (٢٢١/٢).

(٢) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٩٥/٩) ، والبيهقي في «مناقب الشافعي» (١٧٥/٢).

وَذَلِكَ هُبُّ هُبُّ الْمُشْتَاقِينَ ، إِلَهِي ؟ هُبُّ لِي جُودَكَ ، وَجَلَّنِي بُسْتِرِكَ ، وَاعْفُ عنْ تَقْصِيرِي بِكَرْمِ وَجْهِكَ .

قالَ : ثُمَّ قَمْنَا فَانْصَرْفْنَا ، فَلَمَّا دَخَلْنَا بَغْدَادَ وَكَانَ هُوَ بِالْعَرَاقِ ، فَقَعَدْنَا عَلَى الشَّطَّ أَتَوْضَأْ لِلصَّلَاةِ .. إِذْ مَرَّ بِنَا رَجُلٌ فَقَالَ لِي : يَا غَلَامُ ؛ أَحْسَنْ وَضْوَءَكَ أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ ، فَالْتَّفَتُ إِذَا أَنَا بِرَجُلٍ يَتَبَعُهُ جَمَاعَةٌ ، فَأَسْرَعْتُ فِي وَضْوَئِي ، وَجَعَلْتُ أَقْفُو أَثْرَهُ ، فَالْتَّفَتَ إِلَيَّ فَقَالَ : هَلْ لَكَ مِنْ حَاجَةٍ ؟ قَلَّتُ : نَعَمْ ، تَعْلَمْنِي مِمَّا عَلَمَكَ اللَّهُ شَيْئًا ، فَقَالَ لِي : أَعْلَمُ أَنَّ مَنْ صَدَقَ اللَّهَ .. نَجَا ، وَمَنْ أَشْفَقَ عَلَى دِينِهِ .. سَلِيمٌ مِنَ الرَّدِيْ ، وَمَنْ زَهَدَ فِي الدُّنْيَا .. قَرَّتْ عَيْنَاهُ بِمَا يَرَى مِنْ ثَوَابِ اللَّهِ تَعَالَى غَدَاءً ، أَفَلَا أَزِيدُكَ ؟ قَلَّتُ : بَلِي ، قَالَ : مَنْ كَانَ فِيهِ ثَلَاثُ خَصَالٍ .. فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الإِيمَانَ : مَنْ أَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَأَتَمَرَ ، وَنَهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَأَنْتَهَى ، وَحَفَظَ عَلَى حَدُودِ اللَّهِ تَعَالَى ، ثُمَّ قَالَ : أَلَا أَزِيدُكَ ؟ قَلَّتُ : بَلِي . قَالَ : كُنْ فِي الدُّنْيَا زَاهِدًا ، وَفِي الْآخِرَةِ رَاغِبًا ، وَاصْدِقِ اللَّهَ تَعَالَى فِي جَمِيعِ أَمْوَالِكَ .. تَبَرُّ مَعَ النَّاجِينَ ، ثُمَّ مَضَى ، فَسَأَلْتُ : مَنْ هَذَا ؟ فَقَالُوا : هُوَ الشَّافِعِي<sup>(۱)</sup> . فَانْظَرْ إِلَى سَقْوَطِهِ مَغْشِيًّا عَلَيْهِ ، ثُمَّ إِلَى وَعْظِهِ ، كَيْفَ يَدْلِيُ ذَلِكَ عَلَى زَهْدِهِ وَغَایَةِ خَوْفِهِ ؟ وَلَا يَحْصُلُ هَذَا الْخَوْفُ وَالزَّهْدُ إِلَّا مِنْ مَعْرِفَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، فَإِنَّهُ إِنَّمَا يَخْشِي اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ .

(۱) مناقب الشافعي (١٧٦/٢ - ١٧٧). وانظر ما قاله الحافظ الزبيدي في «الإتحاف» . (١٩٧/١).

ولم يستفِد الشافعی رحمة الله هذا الخوف والزهد من علم كتاب السلم والإجارة وسائر كتب الفقه ، بل من علوم الآخرة المستخرجة من القرآن والأخبار ؛ إذ حکم الأولين والآخرين مودعه فيهما .

وأماماً كونه عالماً بأسرار القلب وعلوم الآخرة : فتعرفه من الحکم المأثورة عنه :

رُويَ أَنَّهُ سُئلَ عَنِ الرِّيَاءِ ، فَقَالَ عَلَى الْبَدِيهَةِ : ( الرِّيَاءُ فَتْنَةٌ عَقْدَهَا الْهُوَى حِيَالَ أَبْصَارِ قُلُوبِ الْعُلَمَاءِ ، فَنَظَرُوا إِلَيْهَا بِسُوءِ اخْتِيَارِ النُّفُوسِ ، فَأَحْبَطْتُ أَعْمَالَهُمْ )<sup>(١)</sup> .

وقال الشافعی رحمة الله : ( إِذَا أَنْتَ خَفْتَ عَلَى عَمَلِكَ الْعَجْبَ .. فاذكُرْ رِضَا مَنْ تَطْلُبُ ، وَفِي أَيِّ نَعِيمٍ تَرْغَبُ ، وَمِنْ أَيِّ عَقَابٍ تَرْهَبُ ، وَأَيِّ عَافِيَةٍ تَشْكُرُ ، وَأَيِّ بَلَاءٍ تَذَكُّرُ ؟ فَإِنَّكَ إِذَا فَكَرْتَ فِي وَاحِدَةٍ مِنْ هَذِهِ الْخَصَالِ .. صَغُرَ فِي عَيْنِكَ عَمَلُكَ )<sup>(٢)</sup> .

فانظر كيف ذكر حقيقة الرياء وعلاج العجب ، وهم ما من كبار آفات القلب .

وقال الشافعی رضي الله عنه : (مَنْ لَمْ يَصْنُفْ نَفْسَهُ .. لَمْ يَنْفَعْهُ عِلْمُهُ)<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٥١ / ٣٣٤ ) .

(٢) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٥١ / ٤١٣ ) .

(٣) رواه الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٧ / ٢٨٦ ) .

وقال رحمة الله : ( مَنْ أطاعَ اللَّهَ تَعَالَى بِالْعِلْمِ . . نُفَعَةُ سَرَّهُ ) .

وقال : ( مَا مِنْ أَحَدٍ إِلَّا لَهُ مُحِبٌّ وَمُبغضٌ ، فَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ . . فَكُنْ مَعَ أَهْلِ طَاعَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ) <sup>(١)</sup> .

ورُوِيَ أَنَّ عَبْدَ الْقَاهِرِ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ كَانَ رَجُلًا صَالِحًا وَرَعِيًّا ، وَكَانَ يَسْأَلُ الشَّافِعِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ مَسَائِلَ فِي الْوَرْعِ ، وَالشَّافِعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ يُقْبَلُ عَلَيْهِ لَوْرَعِهِ ؛ فَقَالَ لِلشَّافِعِيَّ يَوْمًا : أَئِمَّا أَفْضَلُ : الصَّابِرُ ، أَوِ الْمُحْتَنُ ، أَوِ التَّمْكِينُ ؟ فَقَالَ الشَّافِعِيَّ رَحْمَةُ اللَّهِ : التَّمْكِينُ دَرْجَةُ الْأَنْبِيَاءِ ، وَلَا يَكُونُ التَّمْكِينُ إِلَّا بَعْدَ الْمُحْتَنِ ، فَإِذَا امْتَحَنَ . . صَبَرَ ، وَإِذَا صَبَرَ . . مُكِنٌ ، أَلَا تَرَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى امْتَحَنَ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ مَكَنَهُ ، وَامْتَحَنَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ مَكَنَهُ ، وَامْتَحَنَ أَيُوبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ مَكَنَهُ ، وَامْتَحَنَ سَلِيمَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ مَكَنَهُ وَآتَاهُ مُلْكًا ؟ وَالْتَّمْكِينُ أَفْضَلُ الدَّرْجَاتِ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى :

﴿وَكَذَلِكَ مَكَنَّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ﴾ ، وَأَيُوبُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَعْدَ الْمُحْتَنِ  
الْعَظِيمَةِ مُكِنٌ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿وَءَاتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ﴾ الْآيَةُ .

فَهَذَا الْكَلَامُ مِنَ الشَّافِعِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَدْلُّ عَلَى تَبَحْرِهِ فِي أَسْرَارِ  
الْقُرْآنِ ، وَاطْلَاعِهِ عَلَى مَقَامَاتِ السَّائِرِينَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ  
وَالْأُولَيَاءِ ، وَكُلُّ ذَلِكَ مِنْ عِلْمِ الْآخِرَةِ .

وَقِيلَ لِلشَّافِعِيَّ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( مَتَى يَكُونُ الرَّجُلُ عَالِمًا ؟ ) قَالَ : إِذَا تَحَقَّقَ

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ١١٧/٩ ) .

في علمٍ يعلمهُ ، وتعَرَّضَ لسائرِ العلومِ ، فنظرَ فيما فاتَهُ ، فعندَ ذلكَ يكونُ عالماً ؛ فلأنَّهُ قيلَ لجالينوسَ : إنَّكَ تأمرُ للدَّاءِ الواحدِ بالأدويةِ الكثيرةِ المجتمعَةِ ، قالَ : إنَّما المقصودُ منها واحدٌ ، وإنَّما يُجعلُ معهُ غيرُهُ ليسكنَ حدَّتَهُ ؛ لأنَّ الإفرادَ قاتلُ ) .

فهذا وأمثالُه ممَّا لا يُحصى يدلُّ على عظيمِ رتبتهِ في معرفةِ اللهِ تعالى وعلومِ الآخرةِ .

وأمَّا إرادتُه بالفقهِ خاصةً والمناظرةِ فيهِ وجْهَ اللهِ تعالى : فيدلُّ عليهِ ما رُويَ عنْهُ أَنَّهُ قالَ : ( وددتُ أَنَّ النَّاسَ انتفعوا بِهَذَا الْعِلْمِ وَمَا نُسِّبَ إِلَيَّ مِنْهُ شَيْءٌ ) (١) .

فانظرْ كيفَ اطلعَ على آفةِ العلمِ وطلبَ الاسمِ بهِ ، وكيفَ كانَ مِنْزَهَ القلبِ عنِ الالتفاتِ إِلَيْهِ ، متجرِّدَ النِّيَّةِ فيهِ لوجهِ اللهِ تعالى .

وقالَ الشافعيُّ رضيَ اللهُ عنْهُ : ( ما نظرتُ أحداً قطُّ فأحببْتُ أَنْ يخطئَ ) (٢) .

وقالَ : ( ما كَلَمْتُ أحداً قطُّ إِلا أَحَبَبْتُ أَنْ يوْفَقَ وَيُسَدَّدَ وَيُعَانَ وَيُكَوَّنَ عَلَيْهِ رِعَايَةً مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ وَحْفَظْ ، وَمَا كَلَمْتُ أحداً قطُّ وَأَنَا أَبَالِي أَنْ يَبَيِّنَ اللهُ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِي أَوْ عَلَى لِسَانِهِ ) (٣) .

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » (١١٨/٩) .

(٢) رواه ابن حبان في « صحيحه » (٢١٢٥) ، والبيهقي في « المدخل » (١٧٢) .

(٣) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » (١١٨/٩) .

وقال : ( ما أوردتُ الحقَّ والحجَّةَ على أحدٍ فقبلها مني إلا هبتهُ واعتقدتُ موذتهُ ، ولا كابرني على الحقِّ أحدٌ ودفعَ الحجَّةَ إلا سقطَ مِنْ عيني ورفضتهُ )<sup>(١)</sup> .

فهذا العلامُ هيَ التي تدلُّ على إرادةِ اللهِ وحدهُ بالفقهِ والمناظرةِ .  
فانظرْ كيفَ تابعةُ الناسُ مِنْ جملةِ هذهِ الخصالِ الخمسِ على خصلةٍ واحدةٍ فقط<sup>(٢)</sup> ، ثمَّ كيفَ خالفوهُ فيها أيضًا .  
ولهذا قالَ أبو ثورٍ رحمهُ اللهُ : ( ما رأيتُ ولا رأى الراؤون مثلَ الشافعِيِّ رحمهُ اللهُ تعالى )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ أَحْمَدُ ابْنُ حَنْبِيلٍ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( ما صلَّيْتُ صَلَّاتَهُ مِنْذُ أَرْبَعِينَ سَنَةً إِلَّا وَأَدْعُو لِلشَّافِعِيِّ رحمهُ اللهُ تعالى )<sup>(٤)</sup> .

فانظرْ إلى إنصافِ الداعيِّ ، وإلى درجةِ المدعوِّ لهُ ، وقسْ بهِ الأقرانَ والأمثالَ مِنَ الْعُلَمَاءِ في هذهِ الأعصارِ وما بَيْنَهُمْ مِنَ المشاحنةِ والبغضاءِ ؛  
لتعلمَ تقصيرَهُمْ في دعوى الاقتداءِ بهؤلاءِ .

ولكثرةِ دعائِهِ لهُ قالَ لهُ ابْنُهُ : أيَّ رجلٍ كانَ الشافعِيُّ حتَّى تدعُوهُ كلَّ

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ١١٧ / ٩ ) .

(٢) وهي المبالغة في تفارييع الفقه مع عدم الاهتمام لأمور الآخرة .

(٣) رواه البيهقي في « مناقب الشافعى » ( ٢٦٤ / ٢ ) .

(٤) رواه البيهقي في « مناقب الشافعى » ( ٢٥٤ / ٢ ) .

هذا الدعاء؟ فقال أَحْمَدُ : يَا بُنَيَّ ؛ كَانَ الشَّافِعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى كَالشَّمْسِ لِلْدُنْيَا ، وَكَالعَافِيَّةِ لِلنَّاسِ ، فَانظُرْ هُلْ لِهِذِينَ مِنْ خَلْفِ؟<sup>(١)</sup>

وقال أَحْمَدُ : ( مَا أَحَدٌ يَمْسُّ بِيَدِهِ مَخْبَرًا إِلَّا وَلِلشَّافِعِيِّ رَحْمَةُ اللَّهِ فِي عَنْقِهِ مِنْهُ )<sup>(٢)</sup>.

وقال يحيى بن سعيد القطان : ( مَا صَلَيْتُ صَلَاتًا مِنْذُ أَرْبَعينَ سَنَةً إِلَّا وَأَنَا أَدْعُو فِيهَا لِلشَّافِعِيِّ ؛ لَمَا فَتَحَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ مِنَ الْعِلْمِ ، وَوَفَّقَهُ لِلسَّدَادِ فِيهِ )<sup>(٣)</sup>.

ولنقتصر على هذه النبذة من أحواله؛ فإن ذلك خارج عن الحصر، وأكثر هذه المناقب نقلناه من الكتاب الذي صنفه الشيخ نصر بن إبراهيم المقدسي رحمة الله تعالى في مناقب الشافعي رضي الله عنه.

### وأما الإمام مالك رضي الله عنه

فإنما كان أيضًا متحلياً بهذه الخصال الخمس؛ فإنه سُئل : ما تقول يا مالك في طلب العلم؟ فقال : حسن جميل، ولكن انظر الذي يلزمك من حين تصبح إلى حين تمسي فالزممه<sup>(٤)</sup>.

(١) رواه البيهقي في «مناقب الشافعي» (٢٥٤/٢).

(٢) رواه البيهقي في «مناقب الشافعي» (٢٥٥/٢).

(٣) رواه البيهقي في «مناقب الشافعي» (٢٣٣-٢٣٣/١).

(٤) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٣١٩/٦).

وكانَ رحْمَةُ اللهِ تَعَالَى فِي تعظِيمِ عِلْمِ الدِّينِ مِبَالغاً ، حَتَّى كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَحْدُثَ .. تَوْضَأَ ، وَجَلَسَ عَلَى صَدْرِ فَرَاسِهِ ، وَسَرَّحَ لِحِيَتَهُ ، وَاسْتَعْمَلَ الطَّيْبَ ، وَتَمَكَّنَ فِي الْجَلْوَسِ عَلَى وَقَارِ وَهِيَةٍ ، ثُمَّ حَدَثَ ، فَقَيْلَ لَهُ فِي ذَلِكَ ، فَقَالَ : أَحَبُّ أَنْ أَعْظَمَ حَدِيثَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ مَالِكٌ : (الْعِلْمُ نُورٌ يَجْعَلُهُ اللَّهُ حِيثُ يَشَاءُ ، وَلَيْسَ بِكَثِيرٍ  
الرواية<sup>(٢)</sup> .

وَهَذَا الاحْتِرَامُ وَالتَّوْقِيرُ يَدْلُّ عَلَى قَوَّةِ مَعْرِفَتِهِ بِجَلَالِ اللهِ تَعَالَى .

وَأَمَّا إِرَادَتُهُ وَجْهَ اللهِ تَعَالَى بِالْعِلْمِ : فَيَدْلُّ عَلَيْهِ قَوْلُهُ : (الْجِدَالُ فِي الدِّينِ  
لَيْسَ بِشَيْءٍ)<sup>(٣)</sup> .

وَيَدْلُّ عَلَيْهِ قَوْلُ الشَّافِعِيِّ رَحْمَةُ اللهُ : (إِنِّي شَهَدْتُ مَالِكًا وَقَدْ سُئِلَ عَنْ  
ثَمَانِ وَأَرْبَعينَ مَسَالَةً ، فَقَالَ فِي اثْتَيْنِ وَثَلَاثِينَ مِنْهَا : لَا أَدْرِي)<sup>(٤)</sup> .

وَمَنْ يُرِدُّ غَيْرَ وَجْهِ اللهِ تَعَالَى بِعِلْمِهِ .. فَلَا تَسْمَعْ نَفْسُهُ بِأَنْ يُقْرَأَ عَلَى نَفْسِهِ  
بِأَنَّهُ لَا يَدْرِي ، وَلَذِلِكَ قَالَ الشَّافِعِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : (إِذَا ذُكِرَ الْعُلَمَاءُ ..  
فَمَا لَكُ النَّجْمُ الثَّاقِبُ ، وَمَا أَحَدُ أَمْنَ عَلَيَّ مِنْ مَالِكٍ)<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » (٦/٣١٨).

(٢) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » (٦/٣١٩).

(٣) رواه البيهقي في « المدخل » (٢٣٨).

(٤) رواه ابن عبد البر في « التمهيد » (١/٧٣).

(٥) رواه ابن عبد البر في « التمهيد » (١/٧٤)، وابن فر 혼ون في « الديباج المذهب » (١/٦٣).

وُرُوِيَ أَنَّ أَبَا جعْفَرَ الْمَنْصُورَ مَنَعَهُ مِنْ رِوَايَةِ الْحَدِيثِ فِي طَلاقِ الْمَكَرَةِ ، ثُمَّ دَسَ عَلَيْهِ مَنْ يَسْأَلُهُ ، فَرَوَى عَلَى مَلَأٍ مِنَ النَّاسِ : « لَيْسَ عَلَى مُسْتَكْرَهِ طَلاقٌ » ، فَضَرَبَهُ بِالسَّيَاطِطِ ، وَلَمْ يَتَرَكْ رِوَايَةَ الْحَدِيثِ<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ مَالِكُ رَحْمَهُ اللَّهُ : ( مَا كَانَ رَجُلٌ صَادِقًا فِي حَدِيثِهِ لَا يَكْذِبُ .. إِلَّا مُتَّعِّنْ بِعُقْلِهِ ، وَلَمْ يَصْبِهِ مَعَ الْهَرَمِ آفَهٌ وَلَا خَرَفٌ )<sup>(٢)</sup> .

وَأَمَّا زَهْدُهُ فِي الدِّينِ : فَيَدْلُلُ عَلَيْهِ مَا رُوِيَ أَنَّ الْمَهْدِيَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ سَأَلَهُ وَقَالَ لَهُ : هَلْ لَكَ دَارٌ؟ فَقَالَ : لَا ، وَلَكِنْ أَحَدُّكَ : سَمِعْتُ رَبِيعَةَ بْنَ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ يَقُولُ : نَسْبُ الْمَرْءِ دَارَهُ<sup>(٣)</sup> .

وَسَأَلَهُ الرَّشِيدُ : هَلْ لَكَ دَارٌ؟ فَقَالَ : لَا ، فَأَعْطَاهُ ثَلَاثَةَ آلَافِ دِينَارٍ وَقَالَ : اشْتَرِ بِهَا دَارًا ، فَأَخْدَهَا وَلَمْ يَنْفَقْهَا ، فَلَمَّا أَرَادَ الرَّشِيدَ الشُّخُوصَ .. قَالَ لِمَالِكٍ رَحْمَهُ اللَّهُ : يَنْبَغِي أَنْ تَخْرُجَ مَعَنَا ؟ فَإِنِّي عَزَمْتُ أَنْ أَحْمَلَ النَّاسَ عَلَى « الْمَوْطَأَ » كَمَا حَمَلَ عَثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ النَّاسَ عَلَى الْقُرْآنِ ، فَقَالَ لَهُ : أَمَّا حَمَلُ النَّاسَ عَلَى « الْمَوْطَأَ » .. فَلِيَسْ إِلَى ذَلِكَ سَبِيلٌ ؟ لَأَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ افْتَرَقُوا بَعْدَهُ فِي الْأَمْصَارِ فَحَدَّثُوا ، فَعِنْدَ أَهْلِ كُلِّ مَصِيرٍ عِلْمٌ ، وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٣٦٦ / ٦ ) ، وضاربه هو والي المدينة جعفر بن سليمان ، وكان ذلك بخلافة أبي جعفر المنصور .

(٢) رواه ابن عبد البر في « التمهيد » ( ٧٠ / ١ ) .

(٣) رواه ابن عبد البر في « الانتقاء في فضائل ثلاثة الأئمة الفقهاء » ( ص ٧٩ ) .

« اختلف أمتى رحمة »<sup>(١)</sup> ، وأما الخروج معك .. فلا سبيل إليه ؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « المدينة خير لهم لو كانوا يعلمون »<sup>(٢)</sup> ، وقال عليه الصلاة والسلام : « المدينة تنفي خبيثها كما ينفي الكبير خبث الحديد »<sup>(٣)</sup> ، وهذه دنانيركم كما هي ، إن شئتم .. فخذوها ، وإن شئتم .. فدعوها<sup>(٤)</sup> .

يعني : أنك إنما تكلّفني مفارقة المدينة لما اصطعنـتـهـ إلـيـ ، فلا أثرـ الدنيا عـلـىـ مدـيـنـةـ رسـوـلـ اللهـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـ وـسـلـمـ ، فـهـكـذـاـ كـانـ زـهـدـ مـالـكـ فيـ الدـنـيـاـ .

ولـمـاـ حـمـلـتـ إـلـيـ الـأـمـوـالـ الـكـثـيرـ مـنـ أـطـرـافـ الدـنـيـ لـاـنـتـشـارـ عـلـمـهـ وـأـصـحـابـهـ .. كـانـ يـفـرـقـهـ فـيـ وـجـوـهـ الـخـيـرـ ، وـدـلـلـ سـخـاؤـهـ عـلـىـ زـهـدـ وـقـلـةـ حـبـهـ

(١) رواه البيهقي في « المدخل » (١٥٢) بلفظ : « واختلف أصحابي لكم رحمة » ، قال الإمام النووي في « شرح صحيح مسلم » (٩١/١١) : ( قال الخطابي : وقد روی عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « اختلف أمتى رحمة » ، فاستصوب عمر ما قاله - كلام راجع لأصل الحديث المشروح - قال : وقد اعترض على حديث : « اختلف أمتى رحمة » ، رجالان ؛ أحدهما مغموم على في دينه ، وهو عمرو بن بحر الجاحظ ، والآخر معروف بالسخف والخلاعة ، وهو إسحاق بن إبراهيم الموصلي ... ) .

(٢) رواه البخاري (١٨٧٥) ، ومسلم (١٣٦٣) .

(٣) رواه البخاري (١٨٧١ ، ١٨٨٣) ، ومسلم (١٣٨٢ ، ١٣٨٣) .

(٤) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » (٣٣١/٦) ، ووقع فيها : (المأمون) بدل (الرشيد) ، والمثبت هو الصواب ، والله أعلم .

للدنيا ، وليس الزهدُ فقدَ المالِ ، وإنَّما الزهدُ فراغُ القلبِ عنِّه ؛ فلقدْ كانَ سليمانُ عليهِ السلامُ في مُلكِهِ مِنَ الزهادِ .

ويدلُّ على احتقارِه للدنيا : ما رُوِيَ عن الشافعيِّ رحمَةُ اللهُ أَنَّهُ قالَ : رأيْتُ عَلَى بَابِ مَالِكٍ كُرَاعًا مِنْ أَفْرَاسٍ خَرَاسَانَ وَبَغَالَ مَصْرَ ما رأيْتُ أَحْسَنَ مِنْهُ ، فَقَلَّتُ لِمَالِكٍ رحمَةُ اللهُ : مَا أَحْسَنَهُ ! فَقَالَ : هُوَ هَدِيَّةٌ مِنِّي إِلَيْكَ يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ ، فَقَلَّتُ : دُعْ لِنَفْسِكَ مِنْهَا دَابَّةً تَرَكُبُهَا ، فَقَالَ : أَنَا أَسْتَحِي مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ أَطِأَ تَرْبَةً فِيهَا نَبِيُّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِحَافِرِ دَابَّةٍ<sup>(١)</sup> .

فانظرْ إِلَى سخاوَتِهِ إِذْ وَهَبَ جَمِيعَ ذَلِكَ دَفْعَةً وَاحِدَةً ، وَإِلَى تَوْقِيرِهِ لِتَرْبَةِ المَدِينَةِ .

ويدلُّ على إِراديِّه بالعلمِ وجْهَ اللهِ تَعَالَى واستحقارِه للدنيا : ما رُوِيَ عَنْهُ أَنَّهُ قالَ : دَخَلْتُ عَلَى هَارُونَ الرَّشِيدِ ، فَقَالَ لِي : يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ ؛ يَنْبَغِي أَنْ تَخْتَلِفَ إِلَيْنَا حَتَّى يَسْمَعَ صَبِيَانُنَا مِنْكَ «الموطأ» ، قَالَ : قَلَّتُ : أَعَزَّ اللهُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، إِنَّ هَذَا الْعِلْمَ مِنْكُمْ خَرَجَ ، فَإِنْ أَنْتُمْ أَعْزَزُ تُمُوْهُ . عَزَّ ، وَإِنْ أَنْتُمْ أَذْلَلُتُمُوْهُ . ذَلَّ ، وَالْعِلْمُ يَؤْتَى وَلَا يَأْتِي ، فَقَالَ : صَدَقْتَ ، اخْرُجُوا إِلَى الْمَسْجِدِ حَتَّى تَسْمَعُوا مَعَ النَّاسِ<sup>(٢)</sup> .

(١) ترتيب المدارك (٩٣/١) . والكراع : اسم لجميع الخيل والسلاح .

(٢) رواه البيهقي في «المدخل» (٦٨٦) .

## وأَمَّا الْإِمَامُ أَبُو حَنِيفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

فلقد كان أيضاً عابداً، زاهداً، عارفاً بالله تعالى، خائفاً منه، مريداً  
وجهة الله تعالى بعلمه.

فأمّا كونه عابداً : فيُعرف بما رُويَ عن ابن المبارك أنَّه قال : (كان  
أبو حنيفة رحمة الله له مروءةً وكثرةً صلاةً) <sup>(١)</sup>.

وروى حماد بن أبي سليمان أنه كان يحيي الليل كلَّه <sup>(٢)</sup>.

ورُويَ أنه كان يحيي نصف الليل ، فمرّ يوماً في طريق ، فأشار إليه  
إنسانٌ وهو يمشي وقال لآخر : هذا هو الذي يحيي الليل كلَّه ، فلم يزل بعد  
ذلك يحيي الليل كلَّه ؛ وقال : أنا أستحيي من الله سبحانه أنْ أوصفَ بما  
ليسَ فيَّ مِنْ عبادتِه <sup>(٣)</sup>.

وأَمَّا زهدهُ : فقد رُويَ عن الريبع بن عاصم قال : (أرسلني يزيد بن  
عمر بن هبيرة ، فقدمتُ بأبي حنيفة عليه ، فأرادهُ على بيت المال ، فأبى ،  
فضربهُ عشرين سوطاً) <sup>(٤)</sup>.

فانظر كيف هربَ عن الولاية واحتملَ العذابَ .

(١) تاريخ بغداد (٣٥٢/١٣) من قول سفيان بن عيينة ، وروى معه أنه كان يسمى الوريد  
لكثرته صلاته .

(٢) رواه ابن عبد البر في «الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» (ص ١٩٤) .

(٣) رواه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٣٥٣/١٣) .

(٤) رواه ابن عبد البر في «الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» (ص ٢٥٥) .

قال الحكيم بن هشام الثقفي : ( حدثت بالشام عن أبي حنيفة أنه كان من أعظم الناس أمانة ، وأراده السلطان على أن يتولى مفاتيح خزائنه أو يضرب ظهره ، فاختار عذابهم على عذاب الله تعالى )<sup>(١)</sup> .

ورويَ أنه ذكر أبو حنيفة عند ابن المبارك فقال : ( أتذكرون رجلاً عرضت عليه الدنيا بحذايرها ففر منها ؟ )<sup>(٢)</sup> .

ورويَ عن محمد بن شجاع ، عن بعض أصحابه<sup>(٣)</sup> : ( أنه قيل لأبي حنيفة : قد أمر لك أبو جعفر أمير المؤمنين عشرة آلاف درهم ، قال : فما رضي أبو حنيفة ، فلما كان اليوم الذي توقع أن يؤتى بالمال فيه صلى الصبح ثم تغشى بثوبه فلم يتكلم ، فجاء رسول الحسن بن قحطبة بالمال ، فدخل عليه فلم يكلمه ، فقال من حضر : ما يكلمنا إلا بالكلمة بعد الكلمة - أي : هذه عادته - فقال : ضعوا المال في هذا الجراب في زاوية البيت ، ثم أوصي أبو حنيفة بعد ذلك بمتاع بيته ؛ فقال لابنه : إذا أنا مت ودفنتوني .. فخذ هذه البدرة<sup>(٤)</sup> واذهب بها إلى الحسن بن قحطبة فقل له : هذه وديعتك التي أودعتها أبا حنيفة . قال ابنه : فعلت ذلك ، فقال الحسن : رحمة الله

(١) رواه ابن عبد البر في « الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء » ( ص ٢٥٥ ) .

(٢) رواه ابن عبد البر في « الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء » ( ص ٣٢١ ) .

(٣) والمراد ببعض أصحابه هنا هو الحسن بن عمارة أبو محمد الكوفي . « إتحاف » ( ٢١١/١ ) .

(٤) البدرة : كيس فيه ألف أو عشرة آلاف درهم أو سبعة آلاف دينار .

على أبيك ، لقد كان شحيحاً على دينه )<sup>(١)</sup> .

ورويَ أنَّهُ دُعِيَ إلى ولايةِ القضاءِ فقالَ : أنا لا أصلحُ لَهُ ، فقيلَ لَهُ : لِمَ ؟ فقالَ : إِنْ كنْتُ صادقاً.. فلا أصلحُ لَهُ ، وإنْ كنْتُ كاذباً.. فالكافرُ لا يصلحُ للقضاءِ )<sup>(٢)</sup> .

وأَمَّا عِلْمُهُ بِأَمْرِ الْآخِرَةِ وَطَرِيقِ الدِّينِ وَمَعْرِفَتِهِ بِاللهِ عَزَّ وَجَلَّ : فِي دُلُّ عَلَيْهِ شَدَّةُ خُوفِهِ مِنَ اللهِ تَعَالَى وَزَهْدِهِ فِي الدُّنْيَا ، وَقَدْ قَالَ ابْنُ جَرِيجَ : ( قَدْ بَلَغَنِي عَنْ كَوْفِيِّكُمْ هَذَا النَّعْمَانُ بْنُ ثَابَتٍ أَنَّهُ شَدِيدُ الْخُوفِ لِللهِ تَعَالَى )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ شريكُ النَّخعيُّ : ( كَانَ أَبُو حَنِيفَةَ طَوِيلَ الصَّمْتِ ، دَائِمَ الْفَكْرِ ، قَلِيلُ الْمُجَادِلَةِ لِلنَّاسِ )<sup>(٤)</sup> .

فهذا مِنْ أَوْضَحِ الْأَمْارَاتِ عَلَى الْعِلْمِ الْبَاطِنِ ، وَالاشتِغالِ بِمَهَمَّاتِ الدِّينِ ، فَمَنْ أُوتِيَ الصَّمْتَ وَالْزَهْدَ .. فَقَدْ أُوتِيَ الْعِلْمَ كُلَّهُ .

فهذا نبذةٌ مِنْ أحوالِ الائمةِ الثلاثةِ .

(١) رواه ابن عبد البر في «الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» (ص ٣٢١) ، وشحيحاً على دينه : متمسكاً به غير مفرط .

(٢) رواه الخطيب في «تاريخ بغداد» (١٣/٣٢٩) .

(٣) رواه ابن عبد البر في «الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» (ص ٢٠٩) .

(٤) رواه ابن عبد البر في «الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» (ص ٢٠١) .

وأَمَّا الْإِمَامُ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ وَسَفِيَانُ رَحْمَهُمَا اللَّهُ تَعَالَى فَأَتَبَاعُهُمَا أَقْلُ مِنْ أَتَبَاعِ هَؤُلَاءِ ، وَسَفِيَانُ أَقْلُ أَتَبَاعًا مِنْ أَحْمَدَ ، وَلَكِنِ اشْتَهَارُهُمَا بِالْوَرْعِ وَالزَّهْدِ أَظْهَرَ ، وَجَمِيعُ هَذَا الْكِتَابِ مَشْحُونٌ بِحَكَايَاتِ أَفْعَالِهِمَا وَأَقْوَالِهِمَا ، فَلَا حَاجَةٌ إِلَى التَّفْصِيلِ الْآنَ .

فَانْظُرْ الْآنَ فِي سِيرِ هَؤُلَاءِ الْأَئِمَّةِ ، وَتَأْمَلْ أَنَّ هَذِهِ الْأَحْوَالَ وَالْأَقْوَالَ وَالْأَعْمَالَ فِي الْإِعْرَاضِ عَنِ الدُّنْيَا ، وَالتَّجَرُّدُ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ : هَلْ يُثْمِرُهَا مَجْرِدُ الْعِلْمِ بِفَرْوَعَ الْفَقْهِ ؟ مِنْ مَعْرِفَةِ السَّلَمِ وَالْإِجَارَةِ وَالظَّهَارِ وَالْإِبَلَاءِ وَاللَّعَانِ ، أَوْ يُثْمِرُهَا عِلْمٌ آخَرُ أَعْلَى وَأَشَرَّفُ مِنْهُ ؟

وَانْظُرْ إِلَى الَّذِينَ ادَّعَوا الْاقْتِداءَ بِهَؤُلَاءِ : أَصْدَقُوا فِي دُعَائِهِمْ أَمْ لَا ؟ وَاللَّهُ أَعْلَمُ .



## الباب الثالث

فيما يعُدَّه العامة من العلوم المحمودة وليس منها وفيه بيان الوجه الذي به يكون بعض العلوم مذموماً وبيان تبديل أسامي العلوم، وهو الفقه والعلم والتوجيد والذكير والحكمة وبيان القدر المحمود من العلوم الشرعية والقدر المذموم منها

### بيان علة ذم العلوم المذموم

لعلك تقول : العلم هو معرفة الشيء على ما هو به ، وهو من صفات الله سبحانه ، فكيف يكون الشيء علمًا ويكون مع كونه علمًا - مذموماً ؟  
فأعلم : أنَّ العلم لا يُذمُّ لعينِه ، وإنَّما يُذمُّ في حق العباد لأحدِ أسبابِ ثلاثة :

الأول : أن يكون مُؤدياً إلى ضررِ ما ؛ إما بصاحبِه ، وإما بغيرِه ، كما يُذمُّ علم السحر والطّسْمات ، وهو حقيقة<sup>(١)</sup> ؛ إذ شهدَ القرآنُ له ، وأنَّه سببٌ يتوصَّلُ به إلى التفرقة بين الزوجين .

وقد سُحرَ رسول الله صلى الله عليه وسلم ومرضَ بسببِه ، حتى أخبرَه

(١) أي : ثابت وجوده ولا يمكن إنكاره ، وإن اختلفوا في ماهيته ، وليس المراد الحق الذي هو ضد الباطل .

جَبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِذَلِكَ ، وَأَخْرَجَ السَّحْرَ مِنْ تَحْتِ حَجَرٍ فِي قَعْدَرٍ<sup>(۱)</sup> .

وَهُوَ نَوْعٌ يَسْتَفَادُ مِنَ الْعِلْمِ بِخَواصِ الْجَوَاهِرِ ، وَبِأَمْرِ حِسَابِيَّةٍ فِي مَطَالِعِ النَّجُومِ ، فَيَتَّخَذُ مِنْ تَلَكَ الْجَوَاهِرِ هِينَكَلٌ عَلَى صُورَةِ الشَّخْصِ الْمَسْحُورِ ، وَيَتَرَصَّدُ لَهُ فِي وَقْتٍ مُخْصُوصٍ فِي الْمَطَالِعِ ، وَيُقْرَنُ بِهِ كَلْمَاتٌ يُتَلَفَّظُ بِهَا مِنَ الْكُفَّرِ وَالْفَحْشِ الْمُخَالِفِ لِلشَّرِيعَةِ ، وَيُتَوَصَّلُ بِسَبِيلِهَا إِلَى الْاسْتِعَانَةِ بِالشَّيَاطِينِ ، وَيَحْصُلُ مِنْ مَجْمُوعِ ذَلِكَ - بِحُكْمِ إِجْرَاءِ اللَّهِ تَعَالَى الْعَادَةَ - أَحْوَالٌ غَرِيبَةٌ فِي الشَّخْصِ الْمَسْحُورِ .

وَمَعْرِفَةُ هَذِهِ الْأَسْبَابِ مِنْ حِيثُ إِنَّهَا مَعْرِفَةٌ لِيَسْتَ مَذْمُومَةً ، وَلَكِنَّهَا لِيَسْتَ تَصْلُحُ إِلَّا لِلإِضْرَارِ بِالْخُلُقِ ، وَالْوَسِيلَةُ إِلَى الشَّرِّ شَرٌّ ؛ فَكَانَ ذَلِكَ هُوَ السَّبَبُ فِي كُونِهِ مَذْمُومًا ، بَلْ مَنْ اتَّبَعَ وَلِيًّا مِنْ أُولَيَاءِ اللَّهِ لِيُقْتَلَهُ وَقَدِ اخْتَفَى مِنْهُ فِي مَوْضِعِ حَرِيزٍ<sup>(۲)</sup> إِذَا سَأَلَ الظَّالِمُ عَنْ مَحْلِهِ . لَمْ يَجْزُ تَنْبِيهُ عَلَيْهِ ، بَلْ وَجَبَ الْكَذْبُ فِيهِ ، وَذَكَرُ مَوْضِعِهِ إِرْشَادًا وَإِفَادَةً عِلْمًا بِالشَّيْءِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ ، وَلَكِنَّهُ مَذْمُومٌ ؛ لِأَدَائِهِ إِلَى الضررِ .

الْسَّبَبُ الثَّانِي : أَنْ يَكُونَ مَضْرَارًا بِصَاحِبِهِ فِي غَالِبِ الْأُمْرِ ؛ كَعْلِمِ النَّجُومِ ؛ فَإِنَّهُ فِي نَفْسِهِ غَيْرُ مَذْمُومٍ لِذَاتِهِ ، إِذْ هُوَ قَسْمًا :

(۱) رواه البخاري (٣١٧٥) ، ومسلم (٢١٨٩) .

(۲) حَرِيزٌ : مَنْيَعٌ .

قسمٌ حسابيٌّ : وقد نطق القرآنُ بأنَّ مسیرَ الشمسيِّ والقمرِ محسوبٌ ؛ إذ قالَ تعالى : «الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ يُحْسِبَانِ» ، وقالَ عزًّا مِنْ قائلٍ : «وَالْقَمَرُ قَدَّرَنَا مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعَرْجُونِ الْقَدِيرِ» .

والثاني الأحكامُ : وحاصلُه يرجعُ إلى الاستدلالِ على الحوادثِ بالأسبابِ ، وهو يضاهي استدلالَ الطبيبِ بالنُّبُضِ على ما سيحدثُ منَ المرضِ ، وهو معرفةٌ بمجاري سُنَّةِ اللهِ تعالى وعاداتهِ في خلقِه ، ولكنْ ذمَّهُ الشرعُ ، قالَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «إذا ذُكِرَ القدرُ .. فامسِكُوا ، وإذا ذُكِرتِ النُّجُومُ .. فامسِكُوا ، وإذا ذُكِرَ أصحابِي .. فامسِكُوا»<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «أَخَافُ عَلَىٰ أُمَّتِي بَعْدِي ثَلَاثًا : حَيْفُ الأئِمَّةِ ، وَإِيمَانُ النَّجُومِ ، وَتَكْذِيبُ الْقَدَرِ»<sup>(٢)</sup> .

وقالَ عمرُ بْنُ الخطَّابِ رضيَ اللهُ عنْهُ : (تعلَّمُوا مِنَ النُّجُومِ مَا تهتدُونَ بِهِ في البرِّ والبحرِ ثُمَّ امسِكُوا)<sup>(٣)</sup> .

وإنَّما زُجَرَ عَنْهُ مِنْ ثَلَاثَةِ أُوْجَهٍ :

أحدُها : أَنَّهُ مضرٌّ بِأَكْثَرِ الْخَلْقِ ؛ فَإِنَّهُ إِذَا أَلْقَى إِلَيْهِمْ أَنَّ هَذِهِ الْآثَارَ

(١) رواه الطبراني في «الكبير» (٩٦/٢) ، وأبو نعيم في «الحلية» (٤/١٠٨) .

(٢) رواه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (١٤٨٢) .

(٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٦١٦٢) .

تحدث عقِيبَ سيرِ الكواكبِ . . وقعَ في نفوسيهمْ أَنَّ الكواكبَ هيَ المؤثِّرةُ ، وأنَّها إلَهَةُ المدبِّرةُ ؛ لأنَّها جواهرٌ شريفَةٌ سماويةٌ ، يعظُّمُ وقُعُها في القلوبِ ، فيبقى القلبُ ملتفتاً إليها ، ويرى الخيرَ والشرَّ مرجوًّا ومحدوراً منْ جهتها ، وينمحي ذكرُ اللهِ تعالى عنِ القلبِ ، فإنَّ الضعيفَ يقصُّرُ نظرهُ على الوسائطِ ، والعالمُ الراسخُ هو الذي يطلعُ على أنَّ الشمسَ والقمرَ والنجومَ مسخراتٌ بأمرِه سبحانه وتعالى .

ومثالُ نظرِ الضعيفِ إلى حصولِ ضوءِ الشمسِ عقِيبَ طلوعِ الشمسِ مثلاً النملةُ لو خلقَ لها عقْلٌ وكانتْ على سطحِ قرطاسٍ وهيَ تنظرُ إلى سوادِ الخطَّ يتجلَّدُ ، فتعتقدُ أنَّه فعلُ القلمِ ، ولا يترقَّى نظرُها إلى مشاهدةِ الإصبعِ ، ثمَّ منها إلى اليَدِ ، ثمَّ منها إلى الإرادةِ المحركَةِ لليَدِ ، ثمَّ منها إلى الكاتبِ القادرِ المربيِّ ، ثمَّ منه إلى خالقِ اليَدِ والقدرةِ والإرادةِ ، فأكثُرُ نظرِ الخلقِ مقصورةً على الأسبابِ القريبةِ السافلةِ ، مقطوعٌ عنِ الترقى إلى مسبِّبِ الأسبابِ .  
هذا أحدُ أسبابِ النهيِ عنِ النجومِ .

وثانيها : أَنَّ أحکامَ النجومِ تخمينٌ محضٌ ، ليسَ يدرِكُ في حقِّ أحدِ الأشخاصِ لا يقيناً ولا ظناً ، فالحكمُ به حكمٌ بجهلٍ ، فيكونُ ذمَّهُ على هذا مِنْ حيثُ إِنَّهُ جهلٌ ، لا مِنْ حيثُ إِنَّهُ علمٌ .

ولقدْ كانَ ذلكَ معجزةً لإِدريسَ عليهِ السلامُ فيما يُحكى<sup>(١)</sup> ، وقدْ اندرسَ

(١) وحملوا عليهِ الحديثَ الذي رواه مسلم في « صحيحه » ( ٥٣٧ ) : « كانَ نبيًّا منَ الأنبياءِ =

ذلكَ الْعِلْمُ وَانْمَحِقَ ، وَمَا يَتَفَقُّ مِنْ إِصَابَةِ الْمَنْجَمِ عَلَى نَدْوِرٍ .. فَهُوَ اتِّفَاقٌ ؛  
 لَأَنَّهُ قَدْ يَطْلُعُ عَلَى بَعْضِ الْأَسْبَابِ وَلَا يَحْصُلُ الْمُسْبَبُ عَقِيبَهَا إِلَّا بَعْدَ شَرْوَطٍ  
 كَثِيرَةٍ لَيْسَ فِي قَدْرِ الْبَشَرِ الْإِطْلَاعُ عَلَى حَقَائِقِهَا ، فَإِنْ اتَّفَقَ أَنْ قَدَرَ اللَّهُ تَعَالَى  
 بَقِيَّةَ الْأَسْبَابِ .. وَقَعَتِ الإِصَابَةُ ، وَإِنْ لَمْ يَقْدِرْ .. أَخْطَأَ .

ويكون ذلك كتخمين الإنسان في أن السماء تمطر اليوم مهما رأى الغيم يجتمع وينبعث من الجبال ، فيتحرّك ظنه بذلك ، وربما يحمي النهار بالشمس ويتبعد الغيم ، وربما يكون بخلافه ، ومجرد الغيم ليس كافياً في مجيء المطر ، وبقيّة الأسباب لا تدرّي ، وكذلك تخمين الملاح أن السفينة تسلّم اعتماداً على ما أله من العادة في الرياح ، ولذلك الرياح أسبابٌ خفيةٌ هو لا يطلع عليها ، فتارة يصيّب في تخمينه ، وتارة يخطئ ، ولهذه العلة يمنع القوي<sup>(1)</sup> عن النجوم أيضاً .

وَالثُّلُثُّا : أَنَّهُ لَا فَائِدَةَ فِيهِ ، فَأَقْلُ أَحْوَالِهِ أَنَّهُ خُوْضٌ فِي فَضُولٍ لَا يَعْنِي ، وَتَضِيِّعُ الْعُمُرِ الَّذِي هُوَ أَنْفُسُ بَضَاعَةِ الْإِنْسَانِ بِغَيْرِ فَائِدَةٍ غَايَةُ الْخَسْرَانِ ؟ فَقَدْ مَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِرَجُلٍ وَالنَّاسُ مُجَتَمِعُونَ عَلَيْهِ ، فَقَالَ : « مَا هَذَا ؟ » فَقَالُوا : رَجُلٌ عَلَّامٌ ، فَقَالَ : « بِمَاذَا ؟ » قَالُوا : بِالشِّعْرِ

= يخطّ ، فمن وافق خطّه .. فذاك » ، قيل : هو إدريس عليه السلام ، وقيل : المراد بالخط علم النجوم أو علم الرمل . انظر « فيض القدير » ( ٤ / ٥٤٥ ) .

(١) أی : فی إیمانه و اعتقاده .

وأنساب العرب ، فقال عليه الصلاة والسلام : « علم لا ينفع ، وجهل لا يضر »<sup>(١)</sup> .

وقال عليه الصلاة والسلام : « إنما العلم آية ممحومة ، أو سنة قائمة ، أو فريضة عادلة »<sup>(٢)</sup> .

إذاً ؛ الخوض في النجوم وما يشبهه اقتحام خطر ، وخوض في جهالة من غير فائدة ، فإن ما قدر كائن ، والاحتراز منه غير ممكِّن ، بخلاف الطب ؛ فإن الحاجة ماسة إليه ، وأكثر أدلة ممَّا يطلع عليه ، وبخلاف التعبير وإن كان تخميناً ؛ لأنَّه جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة ، ولا خطر فيه<sup>(٣)</sup> .

**السبب الثالث** : الخوض في علم لا يستقلُّ الخائنُ فيه به ، فإنه مذموم في حقه ؛ كتعلُّم دقيق العلوم قبل جليلها ، وخفيفها قبل جليلها ، وكالبحث عن الأسرار الإلهية ؛ إذ تطلع الفلاسفة والمتكلمون إليها ولم يستقلوا بها ، ولا يستقلُّ بها وبالوقوف على طرق بعضها إلا الأنبياء والأولياء ، فيجب كف الناس عن البحث عنها ، وردهم إلى ما نطق الشرع به ، ففي ذلك مَقْنَعٌ

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (١٣٨٥) .

(٢) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (١٣٨٤ ، ١٣٨٦) ، وأصله عند أبي داود (٢٨٨٥) ، وابن ماجه (٥٤) .

(٣) لما رواه البخاري (٦٩٨٣) ومسلم (٢٢٦٤) : « الرؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة » .

للموْقِي ، وكم مِنْ شخصٍ خاضَ فِي الْعِلُومِ وَاسْتَضْرَ بِذَلِكَ ! وَلَوْ لَمْ يَخْضُ فِيهَا .. لَكَانَ حَالُهُ أَحْسَنَ فِي الدِّينِ مَمَّا صَارَ إِلَيْهِ .

وَلَا يُنَكِّرُ كُونُ الْعِلْمِ ضَارًا لِبَعْضِ النَّاسِ ؛ كَمَا يُضَرُّ لَحْمُ الطِّيرِ وَأَنْواعُ الْحَلَوَاتِ الْلَّطِيفَةِ بِالصَّبِيِّ الرَّضِيعِ ، بَلْ رَبَّ شَخْصٍ يَنْفَعُهُ الْجَهْلُ بِبعضِ الْأَمْوَارِ .

فَلَقْدْ حُكِيَ أَنَّ بَعْضَ النَّاسِ شَكَا إِلَى طَبِيبٍ عُقْمَ امْرَأَتِهِ ، وَأَنَّهَا لَا تَلِدُ ، فَجَسَّ الطَّبِيبُ نِبْضَهَا وَقَالَ لَهَا : لَا حَاجَةَ لَكِ إِلَى دُوَاءِ الولادةِ ؛ فَإِنَّكِ سَتَمُوتِينَ إِلَى أَرْبَعينَ يَوْمًا ، وَقَدْ دَلَّ النِّبْضُ عَلَيْهِ ، فَاسْتَشَعَرَتِ الْمَرْأَةُ خَوْفًا عَظِيمًا ، وَتَنْغَصَ عَلَيْهَا عِيشُهَا ؛ وَأَخْرَجَتْ أَمْوَالَهَا وَفِرْقَتْهَا ، وَأَوْصَتْ ، وَبَقَيَتْ لَا تَأْكُلُ وَلَا تَشْرُبُ حَتَّى انْقَضَتِ الْمَدَّةُ ، فَلَمْ تَمُتْ ، فَجَاءَ زَوْجُهَا إِلَى الطَّبِيبِ وَقَالَ لَهُ : لَمْ تَمُتْ ، فَقَالَ الطَّبِيبُ : عَلِمْتُ ذَلِكَ ، فَجَامَعَهَا إِلَيْهِ ، فَإِنَّهَا تَلِدُ ، فَقَالَ : كَيْفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ : رَأَيْتُهَا سَمِينَةً وَقَدِ انْعَدَ الشَّحْمُ عَلَى فَمِ رَحِمِهَا ، فَعَلِمْتُ أَنَّهَا لَا تَهْزُلُ إِلَّا بِخَوْفِ الْمَوْتِ ، فَخَوَفْتُهَا بِذَلِكَ حَتَّى هُزِلَتْ ، وَزَالَ الْمَانعُ مِنَ الولادةِ .

فَهَذَا يَنْبُهُكَ عَلَى اسْتِشَعَارِ خَطَرِ بَعْضِ الْعِلُومِ ، وَيُفْهَمُكَ مَعْنَى قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ »<sup>(۱)</sup> .

فَاعْتَبِرْ بِهَذِهِ الْحَكَايَةِ ، وَلَا تَكُنْ بِحَائِثًا عَنْ عِلْمٍ ذَمَّهَا الشَّرْعُ وَزَحَرَ

(۱) رواه مسلم ( ۲۷۲۲ ) .

عنها ، ولازم الاقتداء بالصحابة رضي الله عنهم ، واقتصر على اتباع السنة ، فالسلامة في الاتباع ، والخطر في البحث والاستقلال ، ولا تكثر التبجح برأيك ومعقولك ، ودليلك وبرهانك ، وزعمك : أني أبحث عن الأشياء لأعرفها على ما هي عليه ، فأي ضرر علي في التفكير في العلم ؟ فإن ما يعود عليك من ضرره أكثر ، وكم من شيء تطلع عليه فيضررك اطلاقك ضررا يكاد يهلكك في الآخرة إن لم يتداركك الله برحمته .

واعلم : أنه كما يطبع الطيب الحاذق على أسرار في المعالجات يستبعدها من لا يعرفها .. فكذلك الأنبياء أطباء القلوب والعلماء بأسباب الحياة الأخرى ، فلا تحكم على سنتهم بمعقولك فتهلك ، فكم من شخص يصيغ عارض في إصبعه فيقتضي عقله أن يطليه ، حتى ينبهه الطيب الحاذق أن علاجه أن يطلى الكتف من الجانب الآخر من البدن ، فيستبعد ذلك غاية الاستبعاد من حيث لا يعلم كيفية انشعاب الأعصاب ومنابتها ووجه التفافها على البدن ، فهكذا الأمر في طريق الآخرة .

وفي دقائق سنن الشرع وأدابه ، وفي عقائدِ التي تعبد الناس بها .. أسرار ولطائفُ ليس في سعة العقل وقوته الإحاطة بها ؛ كما أن في خواص الأحجار أموراً عجائب غاب عن أهل الصنعة علمها ، حتى لم يقدر أحد على أن يعرف السبب الذي به يجدب المغناطيس الحديد .

والعجب والغرائب في العقائد والأعمال ، وإفادتها لصفاء القلوب

ونقائِها وطهارتها ، وتزكيتها وإصلاحها للترقي إلى جوار الله تعالى ، وتعريفها لنفحاتِ فضله .. أكثر وأعظم مما في الأدوية والعقاقير ، وكما أن العقول تقصير عن إدراك منافع الأدوية مع أن التجربة سبيل إليها .. فالعقل تقصير عن إدراك ما ينفع في حياة الآخرة مع أن التجربة غير متطرقة إليها ، وإنما كانت التجربة تتطرق إليها لورجع إلينا بعض الأموات فأخبرنا عن الأعمال المقبولة النافعة المقربة إلى الله تعالى زلفي ، وعن الأعمال المبعدة عنه ، وكذا عن العقائد ، وذلك لا مطمع فيه ، فيكفيك من منفعة العقل أن يهديك إلى صدق النبي صلى الله عليه وسلم ، ويفهمك موارد إشاراته .

فاعزل العقل بعد ذلك عن التصرف ، ولازم الاتباع فلا تسلم إلا به ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم : « إن من العلم جهلاً ، وإن من القول عيالاً »<sup>(١)</sup> ، ومعلوم أن العلم لا يكون جهلاً ، ولكنه يؤثر تأثير الجهل في الإضرار .

وقال صلى الله عليه وسلم أيضاً : « قليل من التوفيق خير من كثير من العلم »<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه أبو داود (٥٠١٢) ، والعياط في الحديث : عرضك للكلام على من ليس من شأنه ولا يريده ، وقال الحافظ المناوي في « التيسير » (٣٤٥/١) : (أي : مللاً ، فالسامع إما عالم فيملأ ، أو جاهل فلا يفهم فيسأ ، وهو من عال العالة يعيّل عيالاً وعيالاً بالفتح ، إذا لم يدر أيّ جهة يبعثها) . وجاء في بعض النسخ : (عيالاً) بدل (عيالاً) ، وهو نص « القوت » (١٣١/١) .

(٢) كذا أورده صاحب « القوت » (١٣١/١) بقوله : (وفي الخبر الآخر) ذكره ،

وقال عيسى عليه السلام : ( ما أكثر الشجر وليس كلها بثمر ، وما أكثر الثمر وليس كلها بطيء ، وما أكثر العلوم وليس كلها بنافع !! )<sup>(١)</sup> .



= والمصنف تبعه على ذلك ، وبنحوه رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٣٤٨ / ٦٠ ) بلفظ : « قليل التوفيق خير من كثير العقل . . . » .

(١) رواه الخطيب في « اقتضاء العلم العمل » ( ص ٦٨ ) بلفظ : ( ويلكم يا عبيد الدنيا ، ماذا يعني عن الأعمى سعة نور الشمس وهو لا يبصرها ؟ ! كذلك لا يعني عن العالم كثرة علمه إذا لم يعمل به ، ما أكثر أثمار الشجر وليس كلها ينفع ، ولا يؤكل ! ! وما أكثر العلماء وليس كلهم ينتفع بما علم . . . ) . وأورده بلفظه الزمخشري في « ربيع الأبرار » ( ١٢٣ / ٤ ) .

## بيان ما يدل من ألفاظ العلوم

اعلم : أنَّ منشأ التباسِ العلوم المذمومة بالعلوم الشرعية تحريفُ الأسامي المحمودة وتبديلُها ، ونقلُها بالأغراضِ الفاسدة إلى معانٍ غيرِ ما أرادَه السلف الصالحُ والقرنُ الأوَّلُ ، وهي خمسةُ ألفاظٍ : الفقهُ ، والعلمُ ، والتوحيدُ ، والتذكيرُ ، والحكمةُ .

فهذا أسامٌ محمودةٌ ، والمتصرفون بها أربابُ المناصبِ في الدين ، ولكنَّها نقلت الآن إلى معانٍ مذمومةٍ ، فصارت القلوبُ تنفرُ عن مذمةِ مَنْ يتَصَفُ بمعانيها ؛ لشيوخ إطلاقِ هذهِ الأسامي عليهم .

### اللُّفْظُ الْأَوَّلُ : الفقهُ :

فقد تصرَّفوا فيه بالتجسيصِ لا بالنقلِ والتحويلِ ؛ إذ خصصُوه بمعرفةِ الفروعِ الغريبةِ في الفتاوى ، والوقوف على دقائقِ عللِها ، واستكثارِ الكلامِ فيها ، وحفظِ المقالاتِ المتعلقةِ بها ، فمنْ كانَ أشدَّ تعمقًا فيها وأكثرَ اشتغالاً بها . يقالُ : هو الأفقهُ .

ولقد كانَ اسمُ الفقهِ في العصرِ الأوَّلِ مطلقاً على علمِ طريقِ الآخرةِ ، ومعرفةِ دقائقِ آفاتِ النفوسِ ومفسداتِ الأعمالِ ، وقوَّةِ الإحاطةِ بحقارَةِ الدنيا ، وشدةِ التطلعِ إلى نعيمِ الآخرةِ ، واستيلاءِ الخوفِ على القلبِ .

ويدلُّك عليهِ قولهُ تعالى : « لَيَسْأَفَهُوَا فِي الَّذِينَ وَلَيُنَذِّرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ ». .

وما به الإنذارُ والتخييفُ هوَ هذا الفقهُ ، دون تفريعاتِ الطلاقِ والعتاقِ واللعانِ والسلمِ والإجارةِ ؛ فذلك لا يحصلُ به إنذارٌ ولا تخيفُ ، بل التجرُّدُ لهُ على الدوام يقْسِي القلبَ ، وينزعُ الخشيةَ منهُ كما يُشاهدُ الآنَ منَ المتجرِّدينَ لهُ .

وقالَ تعالى : « لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا » ، وأرادَ بهِ معانِي الإيمانِ دونَ الفتاويِ .

ولعمري ؟ الفقهُ والفهمُ في اللغةِ اسمانِ بمعنىٍ واحدٍ ، وإنما نتكلّمُ في عادةِ الاستعمالِ قديماً وحديثاً ، قالَ تعالى : « لَأَنَّهُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِمْ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ » ، فأحالَ قَلَّةَ خوفِهمِ مِنَ اللهِ واستعظامُهُم سطوةَ الخلقِ علىِ قَلَّةِ الفقهِ .

فانظرْ إِنْ كَانَ ذَلِكَ نَتْيَاجَةً لِعدَمِ الحفظِ لِتفريعاتِ الفتاويِ ، أَوْ هُوَ نَتْيَاجَةً لِعدَمِ مَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ الْعِلُومِ .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « عَلَمَاءُ حُكْمَاءُ فَقَهَاءُ »<sup>(١)</sup> لِلَّذِينَ وَفَدُوا عَلَيْهِ .

(١) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٧٩ / ٩ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٤١ / ٢٠٠ ) بلفظ : « عَلَمَاءُ حُكْمَاءُ ، كَادُوا مِنْ صَدَقَهُمْ أَنْ يَكُونُوا أَنْبِياءً » .

وُسْأَلَ سَعْدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الزَّهْرِيُّ : أَيُّ أَهْلِ الْمَدِينَةِ أَفْقَهُ ؟ فَقَالَ : أَتَقَاهُمْ اللَّهُ تَعَالَى<sup>(١)</sup> . فَكَانَهُ أَشَارَ إِلَى ثُمَرَةِ الْفَقَهِ ، وَالتَّقْوَىٰ ثُمَرَةُ الْعِلْمِ الْبَاطِنِ دُونَ الْفَتاوَىٰ وَالْأَقْضِيَّةِ .

وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَلَا أَنْبِئُكُمْ بِالْفَقِيهِ كُلِّ الْفَقِيهِ ؟ » قَالُوا : بَلِّي ، قَالَ : « مَنْ لَمْ يُقْنَطِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ ، وَلَمْ يُؤْمِنُهُمْ مِنْ مَكْرِ اللَّهِ ، وَلَمْ يُؤْيِسُهُمْ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ ، وَلَمْ يَدْعِ الْقُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إِلَى مَا سَوَاءٌ »<sup>(٢)</sup> .

وَلَمَّا رَوَى أَنْسُ بْنُ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَوْلَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَأَنْ أَقْعُدَ مَعَ قَوْمٍ يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَعَالَى مِنْ غُدْوَةِ إِلَى طَلَوْعِ الشَّمْسِ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَعْتَقَ أَرْبَعَ رَقَابٍ »<sup>(٣)</sup> .. قَالَ : فَالْتَّفَتَ إِلَى يَزِيدَ الرَّقَاشِيِّ وَزِيَادَ النَّمِيرِيِّ وَقَالَ : لَمْ تَكُنْ مَجَالِسُ الذِّكْرِ مِثْلَ مَجَالِسِكُمْ هَذِهِ ، يَقْصُّ أَحَدُكُمْ وَيَخْطُبُ عَلَى أَصْحَابِهِ وَيُسَرِّدُ الْحَدِيثَ سَرِداً ، إِنَّمَا كَنَا نَقْعُدُ فَنْذُكُرُ الإِيمَانَ ، وَنَتَدْبِرُ الْقُرْآنَ ، وَنَتَفَقَّهُ فِي الدِّينِ ، وَنَعْدُ نَعْمَ اللَّهِ عَلَيْنَا<sup>(٤)</sup> .

فَسَمِّيَ تَدْبِرُ الْقُرْآنِ وَعَدَ النَّعْمَ تَفَقُّهًا .

(١) قوت القلوب (١٣٨/١) .

(٢) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (١٥١٠) مرفوعاً ، وهو في « سنن الدارمي » (٣٠٥) ، وغيره موقوف على علي بن أبي طالب رضي الله عنه .

(٣) رواه أبو داود (٣٦٦٧) .

(٤) قوت القلوب (١٥٠/١) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَفْقَهُ الْعَبْدُ كُلَّ الْفَقْهِ حَتَّى يَمْقُتَ النَّاسَ فِي ذَاتِ اللَّهِ ، وَحَتَّى يَرَى لِلْقُرْآنِ وُجُوهًا كَثِيرَةً » ، وَرُوِيَ أَيْضًا مُوقِوفًا عَلَى أَبِي الدَّرَدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَعَ قَوْلِهِ : « ثُمَّ يُقْبَلُ عَلَى نَفْسِهِ فَيَكُونُ لَهَا أَشَدَّ مَقْتاً »<sup>(١)</sup> .

وَسَأَلَ فَرَقَدُ السَّبَّاحِيُّ الْحَسَنَ عَنْ شَيْءٍ ، فَأَجَابَهُ ، فَقَالَ : إِنَّ الْفَقَهَاءَ يَخْالِفُونَكَ ، فَقَالَ الْحَسَنُ : تَكِلْتَكَ أَمْكَنَ فُرِيقَدُ ؟ وَهُلْ رَأَيْتَ فَقِيهَا بَعْيَنِكَ ؟ ! إِنَّمَا الْفَقِيهُ الزَّاهِدُ فِي الدُّنْيَا ، الرَّاغِبُ فِي الْآخِرَةِ ، الْبَصِيرُ بِدِينِهِ ، الْمَدَاوِمُ عَلَى عِبَادَةِ رَبِّهِ ، الْوَرِعُ الْكَافُّ عَنْ أَعْرَاضِ الْمُسْلِمِينَ ، الْعَفِيفُ عَنْ أَمْوَالِهِمْ ، النَّاصِحُ لِجَمَاعَتِهِمْ<sup>(٢)</sup> . وَلَمْ يَقُلْ فِي جَمِيعِ ذَلِكَ : الْحَافِظُ لِفَرْوَعِ الْفَتاوِيِّ .

وَلَسْتُ أَقُولُ : إِنَّ اسْمَ الْفَقِيهِ لَمْ يَكُنْ مُتَنَوِّلًا لِلْفَتاوِيِّ فِي الْأَحْكَامِ الظَّاهِرَةِ ، وَلَكِنْ كَانَ بِطَرِيقِ الْعُمُومِ وَالشَّمُولِ ، أَوْ بِطَرِيقِ الْاِسْتِبَاعِ<sup>(٣)</sup> ، وَكَانَ إِطْلَاقُهُمْ لَهُ عَلَى عِلْمِ الْآخِرَةِ أَكْثَرَ ، فَثَارَ<sup>(٤)</sup> مِنْ هَذَا التَّخْصِيصِ تَلْبِيسُ بَعْثَ النَّاسَ عَلَى التَّجْرِيدِ لَهُ ، وَالْإِعْرَاضِ عَنْ عِلْمِ الْآخِرَةِ وَالْأَحْكَامِ الْقَلِيلِ ،

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » (١٥١٥، ١٥١٦) مرفوعاً وموقوفاً على أبي الدرداء رضي الله عنه ، وصحح الوقف .

(٢) قوت القلوب (١٥٣/١) .

(٣) أي : يجعل علم الفتاوى تابعاً للبقية علوم الآخرة . « إتحاف » (٢٣٥/١) .

(٤) ثار : قام منه وانبعث .

ووجدو على ذلك معيناً من الطبع؛ فإن علم الباطن غامضٌ، والعمل به عسيرٌ، والتوصُّل به إلى طلب الولاية والقضاء والجاه والمالي متعدِّرٌ، فوجدَ الشيطان مجالاً لتحسين ذلك في القلوب بواسطة تخصيص اسم الفقه الذي هو اسم محمودٌ في الشرِّ.

### اللفظ الثاني : العلم :

وقد كان يُطلق ذلك على العلم بالله تعالى وبآياته وأفعاله في عبادِه وخلقِه، حتى إنَّه لمَّا ماتَ عمرٌ رضيَ اللهُ عنْهُ.. قالَ ابنُ مسعودٍ رضيَ اللهُ عنْهُ : (ماتَ تسعةُ أُعشارِ العلم ) ، فعرَفَهُ بالألفِ واللام ، ثمَّ فسَرَهُ بالعلمِ باللهِ سبحانَهُ كما سبقَ .

وقد تصرَّفوا فيه أياضاً بالتخصيصِ ، حتى شهروهُ في الأكثِرِ بمن يشتغلُ بالمناظرة معَ الخصوم في المسائلِ الفقهية وغيرها ، فيقالُ : هو العالمُ على الحقيقةِ ، وهو الفحلُ في العلمِ ، ومن لا يمارسُ ذلك ، ولا يستغلُ به.. يُعذَّ من جملةِ الضعفاءِ ، ولا يعذونَه في زمرةِ أهلِ العلمِ ، وهذا أيضاً تصرُّفٌ بالتخصيصِ ، ولكنَّ ما وردَ منْ فضائلِ العلمِ والعلماءِ أكثرُه في العلماءِ باللهِ عزَّ وجلَّ ، وبأحكامِه وأفعالِه وصفاتهِ .

وقد صارَ الآنَ يُطلقُ علىِ منْ لا يحيطُ منْ علومِ الشرعِ بشيءٍ سوى رسومِ جدليةٍ في مسائلٍ خلافيةٍ ، فيُعذَّ بذلكَ منْ فحولِ العلماءِ ، معَ جهلهِ بالتفسيرِ

والأخبارِ وعلمِ المذهبِ وغيرِه ، وصارَ ذلكَ سبباً مهلكاً لخلقٍ كثيرٍ منَ الطلبةِ .

### اللفظُ الثالثُ : التوحيدُ :

وقد جُعلَ الآنَ عبارةً عنْ صناعةِ الكلامِ ، ومعرفةِ طريقِ المجادلةِ ، والإحاطةِ بطرقِ مناقضاتِ الخصومِ ، والقدرةِ على التسديقِ فيها بتكتييرِ الأسئلةِ وإثارةِ الشبهاتِ ، وتأليفِ الإلزاماتِ ، حتى لقبَ طوائفُ منهمُ أنفسَهم بأهلِ العدلِ والتوحيد<sup>(۱)</sup> ، وسمّيَ المتكلمونَ العلماءَ بالتوحيدِ ، معَ أنَّ جميعَ ما هوَ خاصيةُ هذهِ الصناعةِ لمْ يكنْ يُعرفُ منها شيءٌ في العصرِ الأوَّلِ ، بلْ كانَ يشتَدُ النكيرُ منهمُ علىٰ منْ يفتحُ باباً منَ الجدلِ والمماراةِ ، فاماً ما يشتملُ عليهِ القرآنُ منَ الأدلةِ الظاهرةِ التي تسبِّبُ الأذهانَ إلى قبولِها في أوَّلِ السمعِ . فلقدْ كانَ ذلكَ معلوماً للكلِّ .

وكانَ العلمُ بالقرآنِ هوَ العلمُ كلهُ ، وكانَ التوحيدُ عندَهُمْ عبارةً عنْ أمرٍ آخرَ لا يفهمُهُ أكثرُ المتكلّمينَ ، وإنْ فهموهُ . لمْ يتَصَفُوا بهِ ؛ وهوَ أنْ يرى الأمورَ كلَّها مِنَ اللهِ عزَّ وجلَّ رؤيةً تقطعُ التفاتَهُ عنِ الأسبابِ والوسائلِ ، فلا يرى الخيرَ والشرَّ إلَّا منهُ جلَّ جلالُهُ ، وهذا مقامٌ شريفٌ إحدى ثمراتهِ التوكلُ ، كما سيأتي بيانُهُ في كتابِ التوكلِ .

(۱) وهم المعتزلة .

ومن ثمراته : ترك شكایة الخلق ، وترك الغضب عليهم ، والرضا والتسلیم لحکم الله تعالى .

وكان إحدى ثمراته قول أبي بكر الصدیق رضي الله عنه لما قيل له في مرضه : أنطلُب لك طيباً ؟ فقال : الطیبُ أمرضني <sup>(١)</sup> .

وقول آخر لأبي بكر لما مرض فقيل له : ماذا قال لك الطیبُ في مرضك ؟ فقال : قال لي : إني فعال لما أريد <sup>(٢)</sup> .

وسألي شواهدُه في كتاب التوکل .

وكان التوحید جوهراً نفیساً ، وله قشران ، أحدهما أبعد عن اللب من الآخر ، فخصص الناس الاسم بالقشر وبصنعة الحراسة للقشر ، وأهملوا اللب بالكلية :

فالقشر الأول : أن تقول بلسانك : ( لا إله إلا الله ) ، وهذا يسمى توحيداً مناقضاً للتثليث الذي يصرخ به النصارى ، ولكن قد يصدر من المنافق الذي يخالف سره جهره .

والقشر الثاني : ألا يكون في القلب مخالفة وإنكار لمفهوم هذا القول ،

(١) تُسب هذا القول لغير واحد من الصحابة ، وأكثر الروايات عن سيدنا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، كما رواه البیهقی في « الشعب » ( ٢٢٦٧ ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٢٣٧ / ١ ) .

(٢) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٣٤ / ١ ) .

بل يشتمل ظاهر القلب على اعتقاد ذلك والتصديق به ، وهو توحيد عوامُ الخلق ، والمتكلمون - كما سبق - حرّاسُ هذا القشر عنْ تشویش المبتدعة .

**والثالث وهو الباب :** أن يرى الأمور كلّها مِنَ الله تعالى رؤيةً تقطع التفاته عن الوسائل ، وأن يعبد عبادةً يفرد بها فلا يعبد غيره ، ويخرج عن هذا التوحيد أتباع الهوى ، فكُلُّ من اتَّبع هواه فقد اتَّخذ هواه معبودةً ؛ قال الله تعالى : «أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ» ، وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «أَبْغَضُ إِلَهٍ عَبْدٌ فِي الْأَرْضِ عَنْدَ اللَّهِ تَعَالَى هُوَ الْهَوَى»<sup>(١)</sup> .

وعلى التحقيق : مَنْ تَأْمَلَ .. عَرَفَ أَنَّ عَابِدَ الصُّنْمِ لِيَسَ يَعْبُدُ الصُّنْمَ ، إِنَّمَا يَعْبُدُ هَوَاهُ ؛ إِذْ نَفْسُهُ مَايِّلَةٌ إِلَى دِينِ آبَائِهِ ، فَيَشَّعِيْ ذَلِكَ الْمِيلَ ، وَمِيلُ النَّفْسِ إِلَى الْمَأْلُوفَاتِ أَحَدُ الْمَعْانِي الَّتِي يَعْبُرُ عَنْهَا بِالْهَوَى .

ويخرج مِنْ هَذَا التَّوْحِيدِ السُّخْطُ عَلَى الْخَلْقِ وَالْالْتِفَاتِ إِلَيْهِمْ ؛ فَإِنَّ مَنْ يَرَى الْكُلَّ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ كَيْفَ يَسْخُطُ عَلَى غَيْرِهِ ؟ ! فَلَقَدْ كَانَ التَّوْحِيدُ عِبَارَةً عَنْ هَذَا الْمَقَامِ ، وَهُوَ مِنْ مَقَامَاتِ الصَّدِيقِينَ .

فَانظُرْ إِلَى مَاذَا حُوِّلَ ، وَبَأْيَّ قَسْرٍ قَنَعَ ، وَكَيْفَ اتَّخَذَ هَذَا مَعْتَصِمًا فِي التَّمْدُحِ وَالتَّفَاخِرِ بِمَا اسْمُهُ مُحَمَّدٌ مَعَ الإِفْلَاسِ عَنِ الْمَعْنَى الَّذِي يَسْتَحْقُ الْحَمْدَ الْحَقِيقِيَّ ؟ !

وَذَلِكَ كِإِفْلَاسٍ مَنْ يَصْبُحُ بَكْرًا وَيَتَوَجَّهُ إِلَى الْقَبْلَةِ وَيَقُولُ : ( وجهت

(١) رواه ابن أبي عاصم في «السنة» (٣) ، والطبراني في «الكبير» (١٠٣/٨) بنحوه .

ووجهى للذى فطر السماوات والأرض حنيفاً ، وهو أول كذب يفاتها الله به كل يوم إن لم يكن وجه قلبه متوجهاً إلى الله عز وجل على الخصوص ؛ فإنه إن أراد بالوجه وجه الظاهر . . فما وجّهه إلا إلى الكعبة ، وما صرفة إلا عن سائر الجهات ، والكعبة ليست جهة للذى فطر السماوات والأرض حتى يكون المتوجّه إليها متوجهاً إليه ، تعالى عن أن تحدّه الجهات والأقطار .

وإن أراد به وجه القلب - وهو المطلوب المتبعد به - فكيف يصدق قوله وقلبه متردد في أوطاره وحاجاته الدنيوية ، ومتصرف في طلب الحيل في جمع المال والجاه واستكثار الأسباب ، ومتوجّه بالكلية إليها ، فمتى وجّه وجهه للذى فطر السماوات والأرض !؟

وهذه الكلمة خبر عن حقيقة التوحيد ، فالموحّد هو الذي لا يرى إلا الواحد الحق ، ولا يتوجّه وجهه إلا إليه ، وهو امثال قوله تعالى : ﴿قُلِ اللَّهُ أَنْشَأَ ذَرَّهُمْ﴾ ، وليس المراد به القول باللسان ، إنما اللسان ترجمان يصدق مرّة ويُكذب أخرى ، وإنما موقع نظر الله تعالى هو المترجم عنه ، وهو القلب ؛ فهو معden التوحيد ومنبعه .

#### اللفظ الرابع : الذكر والتذكرة :

فقد قال الله تعالى : ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى شَفْعُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ .

وقد ورد في الثناء على مجالس الذكر أخبار كثيرة ؛ كقوله صلى الله عليه

وسلم : «إذا مررت برياض الجنة.. فارتعوا» ، قيل : وما رياض الجنة ؟  
قال : «مجالس الذكر» <sup>(١)</sup>.

وفي الحديث : «إن الله ملائكة سياحين في الهواء سوى ملائكة الخلق ، إذا رأوا مجالس الذكر .. ينادي بعضهم بعضاً : ألا هلموا إلى بغيتكم ، فیأتُونَهُمْ ویحفُّونَ بِهِمْ ویستمُونَ ، ألا فاذکرُوا الله وذکرُوا أنفسکم» <sup>(٢)</sup>.

فنقل ذلك إلى ما ترى أكثر الوعاظ في هذا الزمان يواطبون عليه ؛ وهو القصص ، والأشعار ، والشطح ، والطامات .

أما القصص : فهي بدعة ؛ وقد ورد نهي السلف عن الجلوس إلى القصاص ، وقالوا : لم يكن ذلك في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا في زمان أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ، حتى ظهرت الفتنة وظهر القصاص <sup>(٣)</sup> .

وروي أن ابن عمر رضي الله عنهما خرج من المسجد وقال : (ما أخرجني إلا القاصص ، ولو لاه .. لما خرجت) <sup>(٤)</sup>.

(١) رواه الترمذى (٣٥١٠) .

(٢) رواه البخارى (٦٤٠٨) ، ومسلم (٢٦٨٩) بنحوه .

(٣) رواه ابن ماجه (٣٧٥٤) ، وفي «مسند أحمد» (٤٤٩/٣) أن أول من قضى تميم الداري رضي الله عنه . وقد استأذن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في أن يقص قائمًا فأذن له ، والقص المذموم إنما حدث بعد الفتنة عقب مقتل سيدنا عثمان بن عفان رضي الله عنه .

(٤) قوت القلوب (١٥١/١) .

وقال ضمرة : ( قلت لسفيان الثوري : نستقبل القاصِّ بوجوهنا ؟  
قال : ولُوا البدعَ ظهورَكُم )<sup>(١)</sup> .

وقال ابن عون : ( دخلت على ابن سيرين فقال : ما كان اليوم من خبر ؟  
قلت : نهى الأمير القصاص أن يقصوا )<sup>(٢)</sup> .

ودخل الأعمش جامع البصرة، فرأى قاصاً يقصُّ وهو يقول : ( حدثنا الأعمش،  
فتوسط الحلة وجعل ينتف شعر إبطه ، فقال القاص : يا شيخ ؟ ألا تستحيي ؟!  
قال : لم ؟ أنا في سنة وأنت في كذب ، أنا الأعمش وما حدثتك ! )<sup>(٣)</sup> .

وقال أحمدُ بن حنبل : ( أكثر الناس كذباً القصاصُ والسؤال )<sup>(٤)</sup> .

وأخرج علي رضي الله عنه القصاص من مسجد جامع البصرة ، ولمّا سمع  
كلام الحسن البصري .. لم يخرجه<sup>(٥)</sup> ؛ إذ كان يتكلّم في علم الآخرة ،  
والذكير بالموت ، والتنبيه على عيوب النفس وآفات الأعمال وخواطر الشيطان  
ووجه الحذر منها ، ويدرك بالاء الله ونعماته ، وتقدير العبد في شكره ، ويعرف  
حقاره الدنيا وعيوبها وتصرّفها وقلة عهدها ، وخطر الآخرة وأهوالها .

فهذا هو التذكير المحمود شرعاً ، الذي روی الحث عليه في حديث

(١) قوت القلوب ( ١٥١/١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٥١/١ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٥١/١ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٥١/١ ) .

(٥) قوت القلوب ( ١٤٨/١ ) .

أبي ذرٌ رضيَ اللهُ عنْهُ حَيْثُ قَالَ : « حضورُ مجلسِ ذِكْرِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةِ أَلْفِ رَكْعَةٍ ، وَحضورُ مجلسِ عِلْمٍ أَفْضَلُ مِنْ عِيَادَةِ أَلْفِ مَرِيضٍ ، وَحضورُ مجلسِ عِلْمٍ أَفْضَلُ مِنْ شَهْوَدِ أَلْفِ جِنَازَةٍ » ، فَقَيْلَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ؛ وَمِنْ قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ ؟ قَالَ : « وَهُلْ تَنْفَعُ قِرَاءَةُ الْقُرْآنِ إِلَّا بِالْعِلْمِ ؟ »<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ عَطَاءُ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( مَجْلِسُ ذِكْرٍ يَكْفُرُ سَبْعِينَ مَجَالِسًا مِنْ مَجَالِسِ اللَّهِ )<sup>(٢)</sup> .

فَقَدِ اتَّخَذَ المُزَخْرِفُونَ هَذِهِ الْأَحَادِيثَ حَجَّةً عَلَى تَرْكِيَّةِ أَنْفُسِهِمْ ، وَنَقَلُوا اسْمَ التَّذْكِيرِ إِلَى خِرَافَاتِهِمْ ، وَذَهَلُوا عَنْ طَرِيقِ الذِّكْرِ الْمُحْمَدِيِّ ، وَاشْتَغَلُوا بِالقصصِ الَّتِي تَتَطَرَّقُ إِلَيْهَا الْاِخْتِلَافُ وَالْزِيَادَةُ وَالنَّفْصُ ، وَتَخْرُجُ عَنِ الْقَصصِ الْوَارِدَةِ فِي الْقُرْآنِ وَتَزِيدُ عَلَيْهِ ؛ فَإِنَّ مِنَ الْقَصصِ مَا يَنْفَعُ سَمَاعُهُ ، وَمِنْهَا مَا يَضُرُّ وَإِنْ كَانَ صَدَقًا ، وَمَنْ فَتَحَ ذَلِكَ الْبَابَ عَلَى نَفْسِهِ .. اخْتَلَطَ عَلَيْهِ الصَّدْقُ بِالْكَذْبِ ، وَالنَّافِعُ بِالضَّارِّ ؛ فَلَهُذَا نُهِيَّ عَنْهُ ، وَلَذِلِكَ قَالَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ : ( مَا أَحْوَجَ النَّاسَ إِلَى قَاصِ صَادِقٍ ! )<sup>(٣)</sup> .

فَإِنْ كَانَتِ الْقَصَّةُ مِنْ قَصصِ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِأَمْوَارِ دِينِهِمْ ، وَكَانَ الْقَاصِ صَادِقًا صَحِيحَ الرَّوَايَةِ .. فَلَسْتُ أَرِيَ بِهِ بَأْسًا .

(١) كذا أورده صاحب « القوت » ( ١٤٩/١ ) ، وانظر « لسان الميزان » ( ٤٩٥/١ ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٩٩/١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٤٩/١ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٥١/١ ) .

فليحذر الكذب وحكاية أحوال تُوْمِئُ إلى هفواتٍ أو مساحلاتٍ يقصُّ فهم العوامَ عنْ درُكِ معانيها ، أو عنْ كونها هفوةً نادرةً مردفةً بتکفيراتٍ ومتداركةً بحسناتٍ تُغطِّي عليها ؛ فإنَّ العاميَ يعتصمُ بذلك في مساحلاته وهفواته ، ويُمهَدُ لنفسِه عذراً فيه ، ويحتاجُ بأنَّه حُكِيَ كيتَ وكيتَ عنْ بعضِ المشايغِ وبعضِ الأكبَرِ ، وكلُّنا بصدقِ المعاشي ، فلا غروً إنْ عصيَتُ اللهُ تعالى ؛ فقد عصاه منْ هو أَكْبَرُ مِنِّي ! ويفيدُه ذلكَ جرأةً على اللهِ تعالى مِنْ حيثُ لا يدرِي .

فبعدَ الاحترازِ عنْ هذينِ المحذورينِ فلا يأسَ به ، وعندَ ذلكَ ترجعُ القصصُ المحمودةُ إلى ما يشتملُ عليهِ القرآنُ ، وصحَّ في الكتبِ الصحيحةِ منَ الأخبارِ .

ومنَ الناسِ منْ يستجيزُ وضعَ الحكاياتِ المرغبةِ في الطاعاتِ ، ويزعمُ أنَّ قصَدَه فيِه دعوةُ الخلقِ إلى الحقِّ ، وهذا منْ نزغاتِ الشيطانِ ؛ فإنَّ في الصدقِ مندوحةً عنِ الكذبِ ، وفيما ذكرَه اللهُ سبحانهُ ورسولُه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غنيةً عنِ الالخارعِ في الوعظِ ، كيفَ وقدْ كُرِهَ تكُلُّفُ السجْعِ وعدَ ذلكَ من التصنُّعِ ؟

قالَ سعدُ بْنُ أبي وقاصٍ رضيَ اللهُ عنْهُ لابنِه عمرَ وقدْ سمعَهُ يسجُّعُ :  
 (هذا الذي يُغْضُكَ إِلَيَّ ، لا قضيَتْ حاجتكَ أبداً حتى تَتوبَ ) ، وقدْ كانَ جاءَهُ في حاجةٍ<sup>(١)</sup> .

(١) قوتُ القلوب (١٦٨/١) .

وقد قال النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِعَبْدِ اللهِ بْنِ رَوَاحَةَ فِي سَجْعٍ بَيْنَ ثَلَاثٍ كَلِمَاتٍ : « إِيَّاكَ وَالسَّجْعَ يَا بْنَ رَوَاحَةَ »<sup>(١)</sup> ، فَكَانَ السَّجْعُ الْمَحْذُورُ الْمُتَكَلَّفُ مَا زَادَ عَلَى كَلِمَتَيْنِ ، وَلِذَلِكَ لَمَّا قَالَ الرَّجُلُ فِي دِيَةِ الْجَنِينِ : كَيْفَ نَدِيَ مَنْ لَا شَرِبَ وَلَا أَكَلَ ، وَلَا صَاحَ وَلَا اسْتَهَلَ ، وَمِثْلُ ذَلِكَ يُطْلُ ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَسَجْعٌ كَسَاجْعٍ الْأَعْرَابِ ؟ ! »<sup>(٢)</sup> .

وَأَمَّا الْأَشْعَارُ : فَتَكْثِيرُهَا فِي الْمَوَاعِظِ مَذْمُومٌ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « وَالشُّعَرَاءَ يَتَّبِعُهُمُ الْغَافِونَ أَلَّا تَرَأَنُهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِمُونَ » . وَقَالَ تَعَالَى : « وَمَا عَلِمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ » .

وَأَكْثُرُ مَا اعْتَادَهُ الْوَعَاظُ مِنَ الْأَشْعَارِ مَا يَتَعَلَّقُ بِالتَّوَاصُفِ فِي الْعُشْقِ وَجَمَالِ الْمَعْشُوقِ ، وَرَوْحِ الْوَصَالِ وَأَلَمِ الْفِرَاقِ ، وَالْمَجْلِسُ لَا يَحْوِي إِلَّا أَجْلَافَ الْعَوَامِ ، وَبِوَاطِنِهِمْ مَشْحُونَةً بِالشَّهْوَاتِ ، وَقُلُوبُهُمْ غَيْرُ مُنْفَكَّةٍ عَنِ الالْتِفَاتِ إِلَى الصُّورِ الْمَلِحَةِ ، فَلَا تَحْرِكُ الْأَشْعَارُ مِنْ قُلُوبِهِمْ إِلَّا مَا هُوَ مُسْتَكِنٌ فِيهَا ، فَتَشْتَعِلُ فِيهَا نِيرَانُ الشَّهْوَةِ ، فَيُزْعِقُونَ وَيَتَوَاجِدُونَ ، وَأَكْثُرُ ذَلِكَ أَوْ كُلُّهُ يَرْجُعُ إِلَى نَوْعِ فَسَادٍ ، فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَسْتَعْمَلَ مِنَ الشِّعْرِ إِلَّا مَا فِيهِ مَوْعِظَةٌ وَحِكْمَةٌ عَلَى سَبِيلِ الْإِسْتَشَهَادِ وَالْإِسْتِئْنَاسِ .

(١) كذا أورده صاحب « القوت » ( ١٦٩ / ١ ) ، وهو عند أبي يعلى ( ٤٤٧٥ ) من قول عائشة بنت حواه .

(٢) رواه مسلم ( ١٦٨٢ ) .

وقد قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ مِنَ الشِّعْرِ لِحِكْمَةً »<sup>(١)</sup> .

ولوْ حوىَ المَجْلِسُ الْخَواصَّ الْذِينَ وَقَعَ الْاَطْلَاعُ عَلَى اسْتِغْرَاقِ قُلُوبِهِمْ بِحُبِّ اللَّهِ تَعَالَى وَلَمْ يَكُنْ مَعْهُمْ غَيْرُهُمْ . . فَأُولَئِكَ لَا يَضِرُّ مَعْهُمُ الشِّعْرُ الَّذِي يُشِيرُ ظَاهِرُهُ إِلَى الْخَلْقِ ؛ فَإِنَّ الْمُسْتَمِعَ يَنْزَلُ كُلَّ مَا يَسْمَعُ عَلَى مَا يَسْتَوْلِي عَلَى قُلُوبِهِ كَمَا سَيَأْتِي تَحْقِيقُ ذَلِكَ فِي كِتَابِ السَّمَاعِ .

وَلَذِكَّ كَانَ الْجَنِيدُ رَحْمَهُ اللَّهُ يَتَكَلَّمُ عَلَى بَضْعَةِ عَشَرَ ، فَإِنْ كَثَرُوا . . لَمْ يَتَكَلَّمُ ، وَمَا تَمَّ أَهْلُ مَجْلِسِهِ عَشْرِينَ<sup>(٢)</sup> .

وَحَضَرَ جَمَاعَةٌ بَابَ دَارِ ابْنِ سَالِمٍ ، فَقَيْلَ لَهُ : تَكَلَّمْ ، فَقَدْ حَضَرَ أَصْحَابُكَ ، فَقَالَ : مَا هُؤُلَاءِ أَصْحَابِي ، إِنَّمَا هُمْ أَصْحَابُ الْمَجْلِسِ ؛ أَيِّ : أَصْحَابِي هُمُ الْخَواصُ<sup>(٣)</sup> .

وَأَمَّا الشَّطْحُ<sup>(٤)</sup> : فَعُنِيَّ بِهِ صَنْفَيْنِ مِنَ الْكَلَامِ أَحَدُهُمْ بَعْضُ الْمَتَصَوْفَةِ أَحَدُهُمَا : الدَّعَاوِي الطَّوِيلُ الْعَرِيشَةُ فِي الْعُشْقِ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالوَصَالِ الْمَغْنِي عَنِ الْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ ، حَتَّى يَتَهَيَّ قَوْمٌ إِلَى دُعَوَى الْاتِّحَادِ وَارْتِفَاعِ الْحِجَابِ ، وَالْمَسَاهِدَةِ بِالرَّؤْيَا وَالْمَسَافِهَةِ بِالْخُطَابِ ، فَيَقُولُونَ : قَيْلَ لَنَا :

(١) رواه البخاري (٦١٤٥) .

(٢) قوت القلوب (١٥٥/١) .

(٣) قوت القلوب (١٥٥/١) ، وابن سالم هذا هو شيخ أبي طالب المكي .

(٤) وَهُوَ عِنْدَ أَهْلِ الْحَقِيقَةِ كَلَامٌ يَعْرِفُ عَنْهُ الْلِسَانُ مَقْرُونًا بِالدُّعُوَيْ ، وَلَا يَرْتَضِيهِ أَهْلُ الطَّرِيقَةِ مِنْ قَائِلِهِ وَإِنْ كَانَ مَحْقَّاً . « إِتْحَافٌ » (٢٥٠/١) .

كذا ، وقلنا : كذا ، ويتشبهون فيه بالحسين بن منصور الحلاج الذي صُلب لأجل إطلاقه كلماتٍ مِنْ هذا الجنس ، ويستشهدون بقوله : ( أنا الحق ) ، وبما يُحَكِّي عن أبي يزيد البسطاميَّ أَنَّهُ قَالَ : ( سبحانِي سبحانِي ) .

وهذا فَنِّ منَ الْكَلَامِ عَظِيمٌ ضَرُرُهُ فِي الْعَوَامِ ؛ حَتَّى ترَكَ جَمَاعَةً مِنْ أَهْلِ الْفَلَاحَةِ فَلَا حَتَّمُهُمْ ، وَأَظْهَرُوا مِثْلَ هَذِهِ الدَّعَاوَى ؛ فَإِنَّ هَذَا الْكَلَامَ يَسْتَلِدُهُ الطَّبِيعُ ؛ إِذْ فِيهِ الْبَطَالَةُ مِنَ الْأَعْمَالِ مَعَ تَزْكِيَّةِ النَّفْسِ بِدُرُكِ الْمَقَامَاتِ وَالْأَحْوَالِ ، فَلَا تَعْجِزُ الْأَغْبَيَاءُ عَنْ دُعَوَى ذَلِكَ لِأَنْفُسِهِمْ ، وَلَا عَنْ تَلْقُفِ كَلَمَاتِ مَخْبَطِهِ مِنْ خَرْفَةٍ ، وَمَهْمَا أَنْكَرُوا عَلَيْهِمْ ذَلِكَ .. لَمْ يَعْجِزُوا عَنْ أَنْ يَقُولُوا : إِنَّ هَذَا إِنْكَارٌ مَصْدِرُهُ الْعِلْمُ وَالْجَدْلُ ، وَالْعِلْمُ حِجَابٌ ، وَالْجَدْلُ عَمَلُ النَّفْسِ ، وَهَذَا الْحَدِيثُ لَا يَلوُحُ إِلَّا مِنَ الْبَاطِنِ بِمَكَاشِفِ نُورِ الْحَقِّ !<sup>(١)</sup> .

فَهَذَا وَفْنُهُ مَمَّا قَدِ اسْتَطَارَ فِي الْبَلَادِ شَرُرُهُ ، وَعَظُمُ فِي الْعَوَامِ ضَرُرُهُ ، وَمَنْ نَطَقَ بِشَيْءٍ مِنْهُ .. فَقَتْلُهُ أَفْضَلُ فِي دِينِ اللَّهِ مِنْ إِحْيَاءِ عَشْرَةِ

(١) قال القطب القسطلاني في كتابه « اقتداء الفاضل باقتداء العاقل » : ( أما قولهم : العلم حجاب الله ، وإن طلبه من أعظم الحجاب .. فهي كلمة حق أريد بها باطل ، وصفة نقص تحلى بها من هو عن الكمال عاطل ، وإنما ذكر أهل الطريق ذلك في قوم من صفاتهم أنهم حصلوا ما تميزوا به عند أهل هذا الشأن من علمي الشريعة والحقيقة ، ففتوتحوا من الغيب بما يشهد لهم بنجاتهم ، فهم بالله مع الله معرضون عن ملاحظة صفاتهم ، فمن كان كذلك .. فإنه مشغول بما هو فيه عن النظر في العلم ، وأما من عري عن علم الظاهر والباطن .. فحقه أن يعلم ما يحتاج إليه في الطريق التي يسلكها ، فإن أبي واستكبر .. فإنه بعيد عن الوصول إلى منهج السعادة ) . « إتحاف » ( ٢٥١ / ١ ) .

وأَمَّا أَبُو يَزِيدَ الْبَسْطَامِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ . فَلَا يَصْحُّ عَنْهُ مَا حُكِيَ ، وَإِنْ سُمِعَ ذَلِكَ مِنْهُ . فَلَعْلَهُ كَانَ يَحْكِيَ عَنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي كَلَامٍ يُرَدِّدُ فِي نَفْسِهِ ، كَمَا لَوْ سُمِعَ وَهُوَ يَقُولُ : « إِنَّمَا أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي » ؛ فَإِنَّهُ مَا كَانَ يَنْبغي أَنْ يَفْهَمَ مِنْهُ ذَلِكَ إِلَّا عَلَى سَبِيلِ الْحَكَايَةِ<sup>(۱)</sup> .

**الصِّنْفُ الثَّانِي مِنَ الشَّطْحِ** : كَلْمَاتٌ غَيْرُ مَفْهُومَةٍ ، لَهَا ظَواهِرٌ رَائِقَةٌ ، وَفِيهَا عَبَارَاتٌ هَائلَةٌ ، وَلَيْسَ وَرَاءَهَا طَائِلٌ .

وَذَلِكَ إِمَّا أَنْ تَكُونَ غَيْرَ مَفْهُومَةٍ عِنْدَ قَائِلِهَا ، بَلْ يَصْدُرُهَا عَنْ خَبْطٍ فِي عَقْلِهِ ، وَتَشْوِيشٌ فِي خَيْالِهِ ؛ لِقَلْلَةِ إِحاطَتِهِ بِمَعْنَى كَلَامٍ قَرَعَ سَمْعَهُ ، وَهَذَا هُوَ الْأَكْثَرُ .

وَإِمَّا أَنْ تَكُونَ مَفْهُومَةً لَهُ ، وَلَكِنَّهُ لَا يَقْدِرُ عَلَى تَفْهِيمِهَا وَإِيْرَادِهَا بِعَبَارَةٍ تَدْلُّ عَلَى ضَمِيرِهِ ؛ لِقَلْلَةِ مَارْسِتِهِ الْعِلْمَ ، وَعَدَمِ تَعْلِيمِهِ طَرِيقَ التَّعْبِيرِ عَنِ الْمَعْانِي بِالْأَلْفَاظِ الرَّشِيقَةِ .

وَلَا فَائِدَةَ لِهَذَا الْجِنْسِ مِنَ الْكَلَامِ إِلَّا أَنَّهُ يَشُوَّشُ الْقُلُوبَ وَيَدْهُشُ الْعُقُولَ ، وَيُحِيرُ الْأَذْهَانَ ، أَوْ يَحْمِلُ عَلَى أَنْ يُفْهَمَ مِنْهَا مَعَانٍ مَا أَرِيدَتْ بِهَا ، وَيَكُونُ فَهْمُ كُلِّ وَاحِدٍ عَلَى مَقْتَضِيِّ هَوَاهُ وَطَبِيعَهِ .

(۱) انظر «مشكاة الأنوار» (ص ۴۱) ، و«المقصد الأسنوي» (ص ۱۲۸) ، وقد التمس المؤلف أعداداً غير ما ذكره هنا .

وقد قال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا حَدَّثَ أَحَدُكُمْ قوماً بِحَدِيثٍ لَا يَفْهَمُونَهُ إِلَّا كَانَ فَتَنَّا عَلَيْهِمْ » <sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « كَلَّمُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرَفُونَ ، وَدَعَوْا مَا يَنْكِرُونَ ، أَتُرِيدُونَ أَنْ يُكَذِّبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ؟ » <sup>(٢)</sup> .

وهذا فيما يفهمه صاحبه ولا يبلغه عقل المستمع ، فكيف فيما لا يفهمه قائله ؟ ! فإن كان يفهمه القائل دون المستمع .. فلا يحل ذكره .

وقال عيسى عليه السلام : ( لا تضعوا الحكمة عند غير أهلها فتظلموها ، ولا تمنعوا أهلها فتظلموهم ، كونوا كالطيب الرفيق ، يضع الدواء في موضع الداء ) <sup>(٣)</sup> .

وفي لفظ آخر : ( مَنْ وَضَعَ الْحِكْمَةَ فِي غَيْرِ أَهْلِهَا .. جَهَلَ ، وَمَنْ مَنَعَهَا أَهْلَهَا .. ظَلَمَ ، إِنَّ لِلْحِكْمَةِ حَقًا ، وَإِنَّ لَهَا أَهْلًا ، فَأَعْطِ كُلَّ ذِي حَقٍّ حَقَّهُ ) <sup>(٤)</sup> .

**وأمام الطامات :** فيدخلها ما ذكرناه في الشطح ، وأمر آخر يخصها ، وهو

(١) رواه مسلم في مقدمة « صحيحه » ( ١١ / ١ ) بنحوه موقوفاً على ابن مسعود رضي الله عنه ، ورواه العقيلي في « الضعفاء » ( ٩٣٧ / ٣ ) مرفوعاً بنحوه أيضاً .

(٢) رواه البخاري ( ١٢٧ ) موقوفاً على علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، ورواه الطبراني مرفوعاً في « الأوسط » ( ٨١٩٢ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ١٦٣١ ) بنحوه .

(٣) تاريخ دمشق ( ٦٣ / ٦٨ ) ضمن حديث طويل .

(٤) قوت القلوب ( ١٥٦ / ١ ) ، وبنحوه في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٧٠٣ ، ٧٠٤ ) .

صرفُ الْفَاظِ الشَّرْعِ عَنْ ظَواهِرِهَا الْمُفْهُومَةِ إِلَى أَمْوَارٍ بَاطِنَةٍ لَا يُسْبِقُ مِنْهَا إِلَى  
الْأَفْهَامِ فَائِدَةً ؛ كَدَأْبِ الْبَاطِنِيَّةِ فِي التَّأْوِيلَاتِ .

وَهَذَا أَيْضًا حَرَامٌ ، وَضَرُورَةٌ عَظِيمٌ ؛ فَإِنَّ الْأَلْفَاظَ إِذَا صُرِفَتْ عَنْ مُقْتَضِي  
ظَواهِرِهَا بِغَيْرِ اعْتِصَامٍ فِيهِ يُنْقَلُ عَنْ صَاحِبِ الشَّرْعِ صِلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ ، وَمِنْ  
غَيْرِ ضَرُورَةٍ تَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ دَلِيلِ الْعُقْلِ . . اقْتَضَى ذَلِكَ بَطْلَانَ الثَّقَةِ بِالْأَلْفَاظِ ،  
وَتَسْقُطُ بِهِ مَنْفَعَةُ كَلَامِ اللَّهِ سَبْحَانَهُ وَكَلَامِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ فَإِنَّ  
مَا يُسْبِقُ مِنْهُ إِلَى الْفَهْمِ لَا يُوْثِقُ بِهِ ، وَالْبَاطِنُ لَا ضَبْطَ لَهُ ، بَلْ تَعَارُضُ فِيهِ  
الْخَوَاطِرُ ، وَيُمْكِنُ تَنْزِيلُهُ عَلَى وَجْهِ شَتِّي .

وَهَذَا أَيْضًا مِنَ الْبَدْعِ الشَّائِعَةِ الْعَظِيمِ ضَرُورَهَا ، وَإِنَّمَا قَصْدَ أَصْحَابِهَا  
الْإِغْرَابَ ؛ فَإِنَّ النُّفُوسَ مَائِلَةٌ إِلَى الْغَرِيبِ وَمُسْتَلِذَةٌ لَهُ .

وَبِهَذَا الطَّرِيقِ تَوَصَّلُ الْبَاطِنِيَّةُ إِلَى هَدْمِ جَمِيعِ الشَّرِيعَةِ بِتَأْوِيلِ ظَواهِرِهَا ،  
وَتَنْزِيلِهَا عَلَى رَأِيِّهِمْ ؛ كَمَا حَكَيْنَا مِنْ مَذَهِّبِهِمْ فِي كِتَابِ «الْمُسْتَظْهِرِيِّ»  
الْمُصَنَّفِ فِي الرَّدِّ عَلَى الْبَاطِنِيَّةِ<sup>(۱)</sup> .

وَمَثَلُ تَأْوِيلِ أَهْلِ الطَّامَاتِ قَوْلُ بَعْضِهِمْ فِي تَأْوِيلِ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿أَذَهَبَ  
إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى﴾ : إِنَّهُ أَشَارَ إِلَى قَلْبِهِ وَقَالَ : هُوَ الْمَرَادُ بِفَرْعَوْنَ ، وَهُوَ  
الْطَاغِي عَلَى كُلِّ إِنْسَانٍ .

(۱) وَسَمَاهُ «الْمُسْتَظْهِرِيِّ» نَسْبَةً لِلخَلِيفَةِ الَّذِي أَهْدَاهُ إِيَاهُ ، وَهُوَ الْمُسْتَظْهِرُ بِاللَّهِ الْعَبَاسِيُّ .

وفي قوله تعالى : « أَلْقِ عَصَاكَ » أي : كل ما تتوكأ عليه وتعتمد ممما سوى الله عز وجل ، فينبغي أن تلقية .

وفي قوله صلى الله عليه وسلم : « تَسْحَرُوا ؛ فَإِنَّ فِي السُّحُورِ بَرَكَةً »<sup>(١)</sup> أراد به الاستغفار في الأسحار .

وأمثال ذلك ، حتى يحرفون القرآن من أوله إلى آخره عن ظاهره ، وعن تفسيره المنقول عن ابن عباس رضي الله عنه وسائر العلماء .

وبعض هذه التأويلات يعلم بطلانها قطعاً ؛ كتنزيل فرعون على القلب ، فإن فرعون شخص محسوس تواتر إلينا وجوده ودعوه موسى له ؟ كأبي جهل وأبي لهب وغيرهما من الكفار ، وليس من جنس الشياطين والملائكة مما لم يدرك بالحسن حتى يتطرق التأويل إلى الفاظه .

وكذا حمل السحور على الاستغفار ؛ فإنه كان صلى الله عليه وسلم يتناول الطعام ، ويقول : « تَسْحَرُوا<sup>(٢)</sup> ، وَهَلْمُوا إِلَى الْغِذَاءِ الْمَبَارِكِ »<sup>(٣)</sup> .

فهلهله أمور يدرك بالتواتر والحسن بطلانها ، وبعضها يعلم بغالب الظن ، وذلك في أمور لا يتعلق بها الإحساس ، فكل ذلك حرام وضلاله ، وإفساد

(١) رواه البخاري ( ١٩٢٣ ) ، ومسلم ( ١٠٩٥ ) .

(٢) إذ إنه صلى الله عليه وسلم تسحر مع زيد بن ثابت رضي الله عنه كما في « البخاري » ( ٥٧٦ ) .

(٣) رواه أبو داود ( ٢١٦٣ ) ، والنسائي ( ٤/١٤٥ ) ، وهو عند أحمد في « المستد » ( ٤/١٢٦ ) بلفظ : ( الغذاء ) بدل ( الغداء ) عندهما .

للهدين على الخلق ، ولم يُنقل شيءٌ من ذلك عن الصحابة ولا عن التابعين ، ولا عن الحسن البصري مع إكباره على دعوة الخلق ووعظهم .

ولا يظهر لقوله صلى الله عليه وسلم : « مَنْ فَسَرَ الْقُرْآنَ بِرَأْيِهِ .. فَلَيَتَبَوَّأْ مَقْعِدَهُ مِنَ النَّارِ »<sup>(١)</sup> معنى إلا هذا النمط ، وهو أن يكون غرضه ورأيه تقرير أمر وتحقيقه ، فيستجر شهادة القرآن إليه ، ويحمله عليه من غير أن يشهد لتنزيله عليه دلالة لفظية ؛ لغوية أو نقلية .

ولا ينبغي أن يفهم منه أنه يجب لا يفسر القرآن بالاستبطاط والفكير ؛ فإن من الآيات ما نُقل فيها عن الصحابة والمفسرين خمسة معانٍ وستة وسبعة ، ويعلم أن جميعها غير مسموع من النبي صلى الله عليه وسلم ؛ فإنها قد تكون متنافية لا تقبل الجمع ، فيكون ذلك مستبططاً بحسن الفهم وطول الفكر ؛ ولهذا قال صلى الله عليه وسلم لابن عباس رضي الله عنه : « أَللَّهُمَّ ؛ فَقَهْهُ فِي الدِّين ، وَعَلِمْهُ التَّأْوِيلَ »<sup>(٢)</sup> .

ومَنْ يَسْتَجِيزُ مِنْ أَهْلِ الطَّامَاتِ مِثْلَ هَذِهِ التَّأْوِيلَاتِ مَعَ عِلْمِهِ بِأَنَّهَا غَيْرُ مراده بالآلفاظ<sup>(٣)</sup> ، ويزعم أنه يقصد به دعوة الخلق إلى الحق .. يضاهي من يستجيز الاختراع والوضع على رسول الله صلى الله عليه وسلم لما هو في

(١) رواه الترمذى (٢٩٥١) .

(٢) رواه البخارى (١٤٣) دون قوله : « وعلمه التأويل » ، ويتمامه عند أحمد في « المسند » (٢٦٦/١) .

(٣) وإنما حمله عليه ميله إلى هواه . « إتحاف » (٢٥٨/١) .

نفسه حقٌّ ولكنَّه لم ينطِقْ بِهِ الشَّرْعُ ؛ كَمَنْ يضَعُ فِي كُلِّ مَسَأَلَةٍ يَرَاها حَقًّا حَدِيثًا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَذَلِكَ ظُلْمٌ وَضَلَالٌ ، وَدُخُولٌ فِي الْوَعِيدِ الْمَفْهُومِ مِنْ قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا . فَلَيَسْبُوا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ »<sup>(۱)</sup> ، بِلِ الشَّرُّ فِي تَأْوِيلِ هَذِهِ الْأَلْفَاظِ أَطْمَمُ وَأَعْظَمُ ؛ لَأَنَّهَا مُبِطِّلَةٌ لِلثِّقَةِ بِالْأَلْفَاظِ ، وَقَاطِعَةٌ طَرِيقَ الْاسْتِفَادَةِ وَالْفَهْمِ مِنَ الْقُرْآنِ بِالْكُلِّيَّةِ .

فَقَدْ عَرَفْتَ كَيْفَ صَرَفَ الشَّيْطَانُ دَوَاعِيَ الْخَلْقِ عَنِ الْعِلُومِ الْمُحَمَّودَةِ إِلَى الْمَذْمُوَّةِ ، وَكُلُّ ذَلِكَ بِتَلْبِيسِ عُلَمَاءِ السُّوءِ بِتَبْدِيلِ الْأَسَامِيِّ ، فَإِنْ اتَّبَعَ هُؤُلَاءِ اعْتِمَادًا عَلَى الْاسْمِ الْمَشْهُورِ مِنْ غَيْرِ التَّفَاتٍ إِلَى مَا عُرِفَ فِي الْعَصْرِ الْأَوَّلِ . كَنْتَ كَمَنْ طَلَبَ الْشَّرْفَ بِالْحِكْمَةِ بِاتِّبَاعِ مَنْ يُسَمَّى حَكِيمًا ، فَإِنَّ اسْمَ الْحَكِيمِ صَارَ يُطْلَقُ عَلَى الطَّبِيبِ وَالشَّاعِرِ وَالْمَنْجَمِ فِي هَذَا الْعَصْرِ ، وَذَلِكَ بِالْغَفْلَةِ عَنْ تَبْدِيلِ الْأَلْفَاظِ .

#### اللُّفُظُ الْخَامِسُ : الْحِكْمَةُ :

فَإِنَّ اسْمَ الْحَكِيمِ صَارَ يُطْلَقُ عَلَى الطَّبِيبِ وَالشَّاعِرِ وَالْمَنْجَمِ ، حَتَّى عَلَى الَّذِي يَدْحُرُ الْقَرْعَةَ عَلَى أَكْفَ السَّوَادِيَّةِ فِي شَوَّارِعِ الْطَّرِيقِ<sup>(۲)</sup> .

(۱) رواه البخاري (۱۱۰) ، ومسلم (۳) .

(۲) السوادية : الأكارون - المزارعون - نسبوا إلى سواد الأرض وريفيها لملازمتهم له . « إتحاف » (۲۶۳/۱) .

والحكمة هي التي أثنى الله عز وجل عليها فقال : « وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوقِيَ حَيْرَاسَكَثِيرًا » .

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « كَلْمَةٌ مِنَ الْحِكْمَةِ يَتَعَلَّمُهَا الرَّجُلُ خَيْرٌ لَهُ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا » <sup>(١)</sup> .

فانظر ما الذي كانت الحكمة عبارة عنه ، وإلى ماذا نُقل ! وقس به بقية الألفاظ ، واحترز عن الاغترار بتلبيسات علماء السوء ؛ فإن شرهم أعظم على الدين من شر الشياطين ؛ إذ الشيطان بواسطتهم يتذرع إلى انتزاع الدين من قلوب الخلق ، ولهذا لمَا سُئلَ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شر الخلق .. أَبَى وقال : « اللَّهُمَّ ؎ غَفِرًا » ، حتَّى كُرِرَ عَلَيْهِ ، ثُمَّ قال : « هُمْ عُلَمَاءُ السُّوءِ » <sup>(٢)</sup> .

فقد عرفَ العلمَ المُحْمَدَ والمُذْمُومَ ومثارَ الالتباسِ ، وإليكَ الْخِيرَةُ فِي أَنْ تَنْظُرَ لِنَفْسِكَ ، فتقتدي بالسلفِ ، أَوْ تَسْدَلَ بِعْجَلٍ الغرورِ وَتَشَبَّهَ بِالخَلْفِ ، فكُلُّ مَا ارْتَضَاهُ السَّلْفُ مِنَ الْعِلُومِ قد اندرسَ ، وَمَا أَكَبَ النَّاسُ عَلَيْهِ فَأَكَثَرُهُ مُبْتَدَعٌ مُحَدَّثٌ ، وَقَدْ صَحَّ قَوْلُ رَسُولِ اللهِ صلى اللهِ عليهِ وَسَلَّمَ : « بَدَأَ الْإِسْلَامُ غَرِيبًا ، وَسِيَعُودُ غَرِيبًا كَمَا بَدَأَ ، فَطُوبَى لِلْغَرَبَاءِ » فَقِيلَ : وَمَنْ الغَرَبَاءُ ؟ قالَ : « الَّذِينَ يُصْلِحُونَ مَا أَفْسَدُوا النَّاسُ مِنْ سُنْتِي ، وَالَّذِينَ يُحَيُّونَ مَا أَمَاتُوهُ مِنْ سُنْتِي » <sup>(٣)</sup> .

(١) انظر « الإتحاف » (١/٢٦٤).

(٢) روى بنحوه الدارمي في « سننه » (٣٨٢).

(٣) رواه مسلم (١٤٦) ، وبيهقي الترمذى (٢٦٣٠).

وفي خبر آخر : « هُمُ الْمُتَمَسِّكُونَ بِمَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ الْيَوْمَ »<sup>(١)</sup> .

وفي حديث آخر : « الْغُرْبَاءُ نَاسٌ قَلِيلٌ صَالِحُونَ بَيْنَ نَاسٍ كَثِيرٍ ، مَنْ يُبْغِضُهُمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يَحِبُّهُمْ »<sup>(٢)</sup> .

وقد صارت تلك العلوم غريبةً بحيث يُمقَطُ ذاكرُها ، ولذلك قال الثوري رحمة الله : ( إِذَا رأَيْتَ الْعَالَمَ كَثِيرًا الْأَصْدَقَاءِ .. فَاعْلَمْ أَنَّهُ مُخْلَطٌ )<sup>(٣)</sup> ، لأنَّه إنْ نَطَقَ بِالْحَقِّ .. أَبْغَضُوهُ .

(١) كما أورده صاحب « القوت » ( ١٤٣ / ١ ) ، وقد روی بنحوه ابن وضاح في « البدع » .

(٧٢) .

(٢) رواه أحمد ( ١٧٧ / ٢ ) بنحوه .

(٣) قوت القلوب ( ١٤٣ / ١ ) .

## بيان القدر المحمود من علوم المحمودة

اعلم : أنَّ العلمَ بِهَذَا الاعتبارِ ثلاثةُ أقسامٍ :

قسمٌ هوَ مذمومٌ قليلُهُ وكثيرُهُ .

وَقَسْمٌ هُوَ مَحْمُودٌ قليلُهُ وكثيرُهُ ، وَكَلَّمَا كَانَ أَكْثَرَ . . كَانَ أَحْسَنَ وأَفْضَلَ .

وَقَسْمٌ يَحْمَدُ مِنْهُ مَقْدَارُ الْكَفَايَةِ ، وَلَا يَحْمَدُ الْفَاضِلُ عَلَيْهِ وَالْإِسْتِقْصَاءُ فِيهِ .

وَهُوَ مِثْلُ أَحْوَالِ الْبَدْنِ ؛ فَإِنَّ مِنْهَا مَا يَحْمَدُ قليلُهُ وكثيرُهُ ؛ كَالصَّحَّةِ وَالْجَمَالِ ، وَمِنْهَا مَا يَذَمُّ قليلُهُ وكثيرُهُ ؛ كَالْقَبْحِ وَسُوءِ الْخُلُقِ ، وَمِنْهَا مَا يَحْمَدُ الْإِقْتَصَادُ فِيهِ ؛ كَبَذْلِ الْمَالِ ؛ فَإِنَّ التَّبْذِيرَ لَا يَحْمَدُ فِيهِ وَهُوَ بَذْلٌ ، وَكَالشَّجَاعَةِ ؛ فَإِنَّ التَّهَوُّرَ لَا يَحْمَدُ فِيهَا وَإِنْ كَانَ مِنْ جَنْسِ الشَّجَاعَةِ ، فَكَذَلِكَ الْعِلْمُ .

فَالْقَسْمُ المَذمومُ قليلُهُ وكثيرُهُ : مَا لَا فَائِدَةَ فِيهِ فِي دِينٍ وَلَا دُنْيَا ، أَوْ فِيهِ ضررٌ يُغْلِبُ نَفْعَهُ ؛ كَعِلْمِ السُّخْرِ وَالْطَّلَسْمَاتِ وَالنَّجُومِ ، فَبَعْضُهُ لَا فَائِدَةَ فِيهِ أَصْلًا ، وَصِرْفُ الْعُمَرِ الَّذِي هُوَ أَنْفُسُ مَا يَمْلُكُهُ الْإِنْسَانُ إِلَيْهِ إِضَاعَةٌ ، وَإِضَاعَةُ النَّفَائِسِ مَذمومَةٌ .

ومنه ما فيه ضررٌ يربى على ما يظنُ أنه يحصلُ به من قضاءٍ وطريقٍ في الدنيا ؛ فإنَّ ذلك لا يعتدُ به بالإضافة إلى الضرر الحاصل منه .

وأمّا القسم المحمود إلى أقصى غایات الاستقصاء : فهو العلم بالله تعالى وبصفاته وأفعاله ، وستته في خلقه ، وحكمته في ترتيب الآخرة على الدنيا ؛ فإنَّ هذا علم مطلوب لذاته ، وللتوصُّل به إلى سعادة الآخرة ، وبذل المقدور فيه إلى أقصى الجهد قصور عن حد الواجب ؛ فإنَّ البحر الذي لا يدرك غوره ، وإنما يحوم الحائمون على سواحله وأطرافه بقدر ما يُسْرَ لهم ، وما خاض أطرافه إلا الأنبياء والأولياء والراسخون في العلم على اختلاف درجاتهم ، بحسب اختلاف قوتهم وتفاوت تقدير الله تعالى في حقهم .

وهذا هو العلم المكنون الذي لا يسطر في الكتب ، ويعين على التنبؤ به التعلم ومشاهدة أحوال علماء الآخرة كما سيأتي علامتهم ، هذا في أول الأمر .

ويُعِينُ عليه في الآخر المجاهدة والرياضية ، وتصفيه القلب وتفریغه عن علائق الدنيا ، والتشبه فيها بأنبياء الله وأوليائه ؛ ليتضخَّم منه لكل ساع إلى طلبه بقدر الرزق لا بقدر الجهد ، ولكن لا غنى فيه عن الاجتهد ، فالمجاهدة مفتاح الهدایة ، لا مفتاح لها سواها .

وأيّاً العلومُ التي لا يحمدُ منها إلَّا مقدارٌ مخصوصٌ : فهِيَ العلومُ التي أورَدْنَاها في فروضِ الكفاياتِ ؛ فإنَّ في كُلِّ عِلْمٍ منها اقتصاراً هُوَ الأقلُّ ، واقتاصاداً هُوَ الوسْطُ ، واستقصاءً وراءَ الاقتاصادِ لَا مرَدَّ لهُ إلَى آخرِ العِمرِ .

فكُنْ أَحَدُ رِجْلَيْنِ : إِمَّا مُشغُولاً بِنَفْسِكَ ، وَإِمَّا مُتفرِّغاً إِلَى غَيْرِكَ بَعْدِ الفراغِ مِنْ نَفْسِكَ ، وَإِيَّاكَ أَنْ تُشْتَغلَ بِمَا يَصْلِحُ غَيْرَكَ قَبْلَ إِصْلَاحِ نَفْسِكَ ، فإنَّ كُنْتَ المُشغولَ بِنَفْسِكَ .. فَلَا تُشْتَغلُ إِلَّا بِالْعِلْمِ الَّذِي هُوَ فَرْضٌ عَيْنِكَ بحسبِ ما يَقْتَضِيهِ حَالُكَ ، وَمَا يَتَعَلَّقُ مِنْهُ بِالْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ ؛ مِنْ تَعْلِمِ الصَّلَاةِ ، وَالظَّهَارَةِ ، وَالصُّومِ .

وإنَّما الأَهْمَّ الَّذِي أَهْمَلَهُ الْكُلُّ عِلْمُ صَفَاتِ الْقَلْبِ ، وَمَا يَحْمِدُ مِنْهَا وَمَا يَذْمُمُ ؛ إِذْ لَا يَنْفَكُّ بَشَرٌ عَنِ الصَّفَاتِ المَذْمُومَةِ ؛ مِنَ الْحَرْصِ ، وَالْحَسْدِ ، وَالرِّيَاءِ ، وَالْكِبْرِ ، وَالْعُجْبِ ، وَأَخْواتِهَا ، وَجَمِيعُ ذَلِكَ مَهْلِكَاتُ ، وَإِهمَالُهَا مَعَ الْاشْتِغَالِ بِالْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ يَضَاهِي الْاشْتِغَالَ بِطَلَاءِ ظَاهِرِ الْبَدْنِ عَنْدَ التَّأْذِي بِالْجَرَبِ وَالْدَّمَامِيلِ ، وَالتَّهَاوُنَ بِالْخَرَاجِ الْمَادَّةِ بِالْفُصُدِّ وَالْإِسْهَالِ .

وَحَشْوَيْهُ الْعُلَمَاءُ<sup>(۱)</sup> يُشِيرُونَ بِالْأَعْمَالِ الظَّاهِرَةِ كَمَا يُشِيرُ الطُّرُقِيَّةُ مِنَ الْأَطْبَاءِ<sup>(۲)</sup> بِطَلَاءِ ظَاهِرِ الْبَدْنِ ، وَعِلْمَاءُ الْآخِرَةِ لَا يُشِيرُونَ إِلَّا بِتَطْهِيرِ الْبَاطِنِ

(۱) وَهُمُ الَّذِينَ يَقْتَنِعُونَ بِالْقَسْرِ عَنِ الْلَّبَابِ ، وَيَنْظُرُونَ إِلَى ظَاهِرِ الْأَمْرِ دُونَ الْإِطْلَاعِ عَلَى الْأَسْرَارِ الْبَاطِنَةِ . «إِتحاف» (۲۶۹/۱) .

(۲) وَهُمُ الَّذِينَ يَجْلِسُونَ عَلَى الْطَرِقِ وَيَدَاوُونَ النَّاسَ عَلَى جَهْلِهِمْ . «إِتحاف» (۲۶۹/۱) .

وقطع مواد الشر؛ ب afsad منابتها ، وقلع مغارسها ، وهي في القلب ، وإنما فزع الأثثرون إلى الأعمال الظاهرة عن تطهير القلوب لسهولة أعمال الجوارح ، واستصعب أعمال القلوب ؛ كما يفرغ إلى طلاء الظاهر من يستصعب شرب الأدوية المقررة<sup>(١)</sup> ، فلا يزال يتبع في الطلاء ويزيد في المواد ، وتتضاعف به الأمراض .

فإن كنت مريداً للآخرة ، وطالباً للنجاة ، وهارباً من هلاك الأبد .. فاشتغل بعلم العلل الباطنة وعلاجها ، على ما فصلناه في ربع المهلكات .

ثم ينجر بك ذلك إلى المقامات المحمودة المذكورة في ربع المنجيات لا محالة ؛ فإن القلب إذا فرغ من المذوم .. امتلا بالمحمود ، والأرض إذا نقئت من الحشيش .. نبت فيها أصناف الزروع والرياحين ، وإن لم يفرغ من ذلك .. فلا تشغلي بفرض الكفايات<sup>(٢)</sup> ، لا سيما وفي زمرة الخلق من قد قام به ، فإن مهلك نفسه في طلب صلاح غيره سفهية ، فما أشد حماقة من دخلت الأفاعي والعقارب داخل ثيابه وهمت بقتله وهو يطلب مذبه<sup>(٣)</sup> يدفع بها الذباب عن غيره ممن لا يغطيه ، ولا ينجيه مما يلاقيه من تلك الحيات والعقارب إذا هممن به !

(١) المقررة : المرأة ، والمقر : هو الصبر نفسه ، أو هو السُّم .

(٢) أي : إن لم يخل القلب من ذلك .. فلا تشغلي بفرض الكفايات اشتغالاً كلياً . «إتحاف» (٢٦٩/١).

(٣) المذبه : ما يتَّحد من شعر ذنب الفرس أو نحوه لدفع الذباب .

وإِنْ تفَرَّغْتَ مِنْ نَفْسِكَ وَتَطهِيرِهَا ، وَقَدَرْتَ عَلَى تَرْكِ ظَاهِرِ الْإِثْمِ وَبَاطِنِهِ ، وَصَارَ ذَلِكَ دِيَنَا لَكَ وَعَادَةً مُتِيسِرَةً فِيكَ - وَمَا أَبْعَدَ ذَلِكَ مِنْكَ - فَاشْتَغِلْ بِفِروضِ الْكَفَايَاتِ ، وَرَاعِ التَّدْرِيجَ فِيهَا :

فَابْتَدِئْ بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى ، ثُمَّ بِسَنَّةِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، ثُمَّ بِعِلْمِ التَّفْسِيرِ وَسَائِرِ عِلْمَ الْقُرْآنِ ؛ مِنْ عِلْمِ النَّاسِخِ وَالْمَنْسُوخِ ، وَالْمَفْصُولِ وَالْمَوْصُولِ ، وَالْمَحْكُمِ وَالْمَتَشَابِهِ .  
وَكَذَلِكَ فِي السَّنَةِ .

ثُمَّ اشْتَغِلْ بِالْفَرْوَعِ ، وَهُوَ عِلْمُ الْمَذَهِبِ مِنْ عِلْمِ الْفَقِهِ دُونَ الْخَلَافِ ، ثُمَّ بِأَصْوَلِ الْفَقِهِ ، وَهَذَا إِلَى بَقِيَّةِ الْعِلْمَوْنَ عَلَى مَا يَتْسَعُ لَهُ الْعُمُرُ ، وَيُسَاعِدُ فِيهِ الْوَقْتُ .

وَلَا تَسْتَغْرِقْ عَمَرَكَ فِي فَنٍ وَاحِدٍ مِنْهَا طَالِبًا لِلْاِسْتِقْصَاءِ ؛ فَإِنَّ الْعِلْمَ كَثِيرٌ وَالْعُمَرُ قَصِيرٌ ، وَهَذِهِ الْعِلْمُوْنَ آلَاتٌ وَمَقْدِمَاتٌ ، وَلَيْسَ مَطْلُوبَةً لِعِينِهَا بِلْ لِغَيْرِهَا ، وَكُلُّ مَا يَطْلُبُ لِغَيْرِهِ .. فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يُنْسَى فِيهِ الْمَطْلُوبُ وَيُسْتَكْثَرَ مِنْهُ .  
فَاقْتَصِرْ مِنْ شَائِعِ عِلْمِ الْلِّغَةِ عَلَى مَا تَفْهَمُ بِهِ كَلَامَ الْعَرَبِ وَتَنْطَقُ بِهِ ، وَمِنْ غَرِيَّبِ الْقُرْآنِ وَغَرِيَّبِ الْحَدِيثِ ، وَدُعِيَ التَّعْمُقُ فِيهِ .

وَاقْتَصِرْ مِنَ النَّحْوِ عَلَى مَا يَتَعَلَّقُ بِالْكِتَابِ وَالسَّنَةِ ، فَمَا مِنْ عِلْمٍ إِلَّا وَلَهُ اقْتَصَارٌ وَاقْتَصَادٌ وَاسْتِقْصَاءٌ ، وَنَحْنُ نُشِيرُ إِلَيْهَا فِي الْحَدِيثِ وَالْتَّفْسِيرِ وَالْفَقِهِ وَالْكَلَامِ لِتَقْيِيسِ بَهَا غَيْرَهَا :

فالاقتصر في التفسير : ما يبلغ ضعف القرآن في المقدار ، كما صنفه على الوحدي النيسابوري وهو « الوجيز » ، والاقتصر ما يبلغ ثلاثة أضعاف القرآن كما صنفه من « الوسيط » فيه ، وما وراء ذلك استقصاء مستغنى عنه ، ولا مرد له إلى انتهاء العمر .

وأما الحديث : فالاقتصر فيه تحصيل ما في « الصحيحين » بتصحيح نسخة على رجل خبير بعلم متن الحديث .

وأما حفظ أسامي الرجال .. فقد كفيت فيه بما تحمله عنك من قبلك ، ولنك أن تعول على كتبهم ، وليس يلزمك حفظ متون « الصحيحين » ، ولكن تحصله تحصيلاً تقدر منه على طلب ما تحتاج إليه عند الحاجة .

واما الاقتصر فيه .. فإن تضييف إليهما ما خرج عنهما مما أورد في المسندات الصحيحة .

واما الاستقصاء .. فما وراء ذلك إلى استيعاب كل ما نقل من الضعيف والقوي ، وال الصحيح والسميم ، مع معرفة الطرق الكثيرة في النقل ، ومعرفة أحوال الرجال وأساميهم وأوصافهم .

واما الفقه : فالاقتصر فيه على ما يحويه مختصر المزن尼 رحمه الله ، وهو الذي ربناه في « خلاصة المختصر »<sup>(١)</sup> ، والاقتصر فيه ما يبلغ ثلاثة

(١) ويسمى « خلاصة المختصر ونقاوة المعتصر » وقد صدر عن دار المنهاج بحمد الله تعالى .

أمثاله ، وهو القدر الذي أوردناه في « الوسيط من المذهب » ، والاستقصاء ما أوردناه في « البسيط » ، إلى ما وراء ذلك من المطولات .

وأما الكلام : فمقصوده حماية المعتقدات التي نقلها أهل السنة من السلف الصالح لا غير ، وما وراء ذلك طلب لكشف حقائق الأمور من غير طريقه .

ومقصود حفظ السنة تحصل رتبة الاقتصاد من معتقد مختصر ، وهو القدر الذي أوردناه في كتاب قواعد العقائد من جملة هذه الكتب<sup>(١)</sup> ، والاقتصاد فيه ما يبلغ قدر مئة ورقة ، وهو الذي أوردناه في كتاب « الاقتصاد في الاعتقاد » ، ويحتاج إليه لمناظرة مبتدع وعارضه بدعته بما يفسدها وينزعها عن قلب العماني ، وذلك لا ينفع إلا مع العوام قبل اشتداد تعصبيهم .

أما المبتدع بعد أن يعلم من الجدل ولو شيئاً يسيراً .. فقلما ينفع معه الكلام ؛ فإنك إن أفهمته .. لم يترك مذهبة ، وأحال بالقصور على نفسه ، وقدر أن فيه عذراً جواباً هو عاجز عنه ، وإنما أنت ملبس بقوة المجادلة عليه .

وأما العماني إذا صرف عن الحق بنوع جدل .. فيمكن أن يرد إليه بمثله قبل أن يستدّ التعصب للأهواء ، فإذا اشتدّ تعصبيهم .. وقع اليأس عنهم ؛ إذ التعصب سبب يرسخ العقائد في النفوس ، وهذا أيضاً من آفات العلماء

(١) أي : من الكتب الأربعين من « الإحياء » ، وكتاب ( قواعد العقائد ) هو الكتاب الثاني منها .

السوء ؟ فإنَّهُم يبالغونَ في التعصُّب للحقِّ ، وينظرونَ إلى المخالفينَ بعينِ الازدراء والاستحقارِ ، فينبعثُ منهمُ الدواعي بالكافأةِ وال مقابلةِ ، وتتوفرُ بواعثُهم على طلبِ نصرةِ الباطلِ ، ويقوى غرضُهم في التمسُكِ بما نُسبوا إليهِ ، ولو جاؤوا مِنْ جانبِ اللطفِ والرحمةِ والنصحِ في الخلوةِ لا في معرضِ التعصُّب والتحقيرِ . لأنجحوا فيهِ .

ولكنْ لَمَّا كَانَ الْجَاهُ لَا يَقُومُ إِلَّا بِالاستبعادِ ، وَلَا يَسْتَمِيلُ الاتِّباعَ مِثْلُ التعصُّبِ وَاللَّعْنِ وَالشَّتَمِ لِلخُصُومِ . اتَّخَذُوا التَّعصُّبَ عَادَتْهُمْ وَآلَتْهُمْ ، وَسَمَّوْهُ ذِبَابًا عَنِ الدِّينِ وَنَضَالًا عَنِ الْمُسْلِمِينَ ، وَفِيهِ عَلَى التَّحْقِيقِ هَلَالُ الْخُلُقِ وَرَسوخُ الْبَدْعَةِ فِي النُّفُوسِ .

وَأَمَّا الْخَلَافِيَاتُ<sup>(١)</sup> الَّتِي أُحْدِثَتْ فِي هَذِهِ الْأَعْصَارِ الْمُتَأْخِرَةِ ، وَأَبْدَعَ فِيهَا مِنَ التَّحْرِيرَاتِ وَالتصْنِيفَاتِ وَالْمُجَادِلَاتِ مَا لَمْ يَعْهُدْ مِثْلُهَا فِي السَّلْفِ . فَإِيَّاكَ وَأَنْ تَحُومَ حَوْلَهَا ، وَاجْتَنِبْهَا اجْتِنَابَ السَّمِّ الْقَاتِلِ ؛ فَإِنَّهَا الدَّاءُ الْعَضَالُ ، وَهُوَ الَّذِي رَدَّ الْفَقَهَاءَ كُلَّهُمْ إِلَى طَلْبِ الْمَنَافِسَةِ وَالْمَبَاهاَةِ ، عَلَى مَا سِيَّأَتِيكَ تَفْصِيلُ غَوَائِلِهَا وَآفَاتِهَا .

وَهَذَا الْكَلَامُ رَبَّما يَسْمَعُ مِنْ قَائِلِهِ فِي قَالُ : (النَّاسُ أَعْدَاءُ مَا جَهَلُوا) ، فَلَا تَظَنَّ ذَلِكَ ، فَعَلَى الْخَبِيرِ سَقَطَتْ ، فَاقْبَلَ هَذِهِ النَّصِيحَةُ مِمَّنْ ضَيَّعَ الْعُمَرَ فِيهِ زَمَانًا ، وَزَادَ فِيهِ عَلَى الْأَوَّلِينَ تَصْنِيفًا وَتَحْقِيقًا وَجَدْلًا وَبَيَانًا ، ثُمَّ

(١) وهي المسائل التي فيها خلاف المذاهب . «إتحاف» (٢٧٥/١).

أَلْهَمَهُ اللَّهُ رُشْدَهُ وَأَطْلَعَهُ عَلَىٰ عِيَّبِهِ ، فَهَجَرَهُ وَاشْتَغَلَ بِنَفْسِهِ .

وَلَا يَغْرِنَكَ قَوْلُ مَنْ يَقُولُ : (الْفَتَوْيِيْ عَمَادُ الشَّرْعِ ، وَلَا تُعْرِفُ عَلَّهُ إِلَّا بِعِلْمِ الْخَلَافِ) ؛ فَإِنَّ عَلَّلَ الْمَذَهَبِ مَذْكُورَةٌ فِي الْمَذَهَبِ ، وَالزِّيَادَةُ عَلَيْهَا مَجَادِلَاتٌ لَمْ يَعْرُفُهَا الْأُوَّلُونَ وَلَا الصَّحَابَةُ ، وَكَانُوا أَعْلَمَ بِعَلَّلِ الْفَتَوْيِيْ مِنْ غَيْرِهِمْ ، بَلْ هِيَ مَعَ أَنَّهَا غَيْرُ مُفَيْدَةٍ فِي عِلْمِ الْمَذَهَبِ . ضَارَّةٌ مُفْسِدَةٌ لِذُوقِ الْفَقِهِ ؛ فَإِنَّ الَّذِي يَشَهُدُ لَهُ حَدْسُ الْمَفْتَيِيْ إِذَا صَحَّ ذُوقُهُ فِي الْفَقِهِ . . لَا يَمْكُنُ تَمْشِيَّتُهُ عَلَى شُرُوطِ الْجَدَلِ فِي أَكْثَرِ الْأُمُورِ ، فَمَنْ أَلْفَ طَبْعَهُ رِسُومَ الْجَدَلِ . . أَذْعَنَ ذَهْنُهُ لِمَقْتضِيَاتِ الْجَدَلِ ، وَجَبَنَ عَنِ الإِذْعَانِ لِذُوقِ الْفَقِهِ ، وَإِنَّمَا يَشْتَغِلُ بِهِ مَنْ يَشْتَغِلُ لِطَلْبِ الصَّيْتِ وَالْجَاهِ ، وَيَتَعَلَّلُ بِأَنَّهُ يَطْلُبُ عَلَّلَ الْمَذَهَبِ ، وَقَدْ يَنْقَضِي عَلَيْهِ الْعُمُرُ وَلَا يَصْرُفُ هَمَّتَهُ إِلَى عِلْمِ الْمَذَهَبِ .

فَكُنْ مِنْ شَيَاطِينِ الْجَنِّ فِي أَمَانٍ ، وَاحْتَرِزْ مِنْ شَيَاطِينِ الْإِنْسِ ؛ فَإِنَّهُمْ أَرَاحُوا شَيَاطِينَ الْجَنِّ مِنَ التَّعَبِ فِي الإِغْوَاءِ وَالْإِضْلَالِ .

وَبِالْجَمْلَةِ : فَالْمَرْضِيُّ عِنْدَ الْعُقَلَاءِ أَنْ تَقْدِرَ نَفْسَكَ فِي الْعَالَمِ وَحْدَكَ مَعَ اللَّهِ ، وَبَيْنَ يَدِيكَ الْمَوْتُ وَالْعَرْضُ وَالْحِسَابُ وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ ، وَتَأْمَلُ فِيمَا يَعْنِيَكَ مَمَّا بَيْنَ يَدِيكَ ، وَدَعْ عَنْكَ مَا سُواهُ ، وَالسَّلَامُ .

وَقَدْ رَأَى بَعْضُ الشَّيْوَخِ بَعْضَ الْعُلَمَاءِ فِي الْمَنَامِ ، فَقَالَ لَهُ : مَا خَبَرُ تِلْكَ الْعِلُومِ الَّتِي كُنْتَ تَجَادِلُ فِيهَا وَتَنَاظِرُ عَلَيْهَا ؟ فَبَسَطَ يَدَهُ وَنَفَخَ فِيهَا وَقَالَ :

طاحت كلها هباءً منثوراً ، وما انتفعت إلا برకعتين خلصتا لي في جوف الليل !<sup>(١)</sup> .

وفي الحديث : « ما ضلَّ قومٌ بعدَ هُدٍيٍ كانوا عليه إلا أتووا الجَدَلَ »<sup>(٢)</sup> ، ثمَّقرأ : « مَا ضَرَبَوْهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمٌ حَسِيمُونَ » .

وفي الحديث في معنى قوله تعالى : « فَامَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَبَغٌ » الآية : هُمْ أهْلُ الْجَدَلِ الَّذِينَ عَنْهُمُ اللَّهُ تَعَالَى بِقُولِهِ : « فَاحْذَرُوهُمْ »<sup>(٣)</sup> .

وقال بعض السلف : ( يكونُ في آخرِ الزمانِ قومٌ يغلقُ عنهم بابُ العمل ، ويفتحُ عليهم بابُ الجدل )<sup>(٤)</sup> .

وفي بعض الأخبار : ( إنَّكُمْ فِي زَمَانٍ أَهْمَتُمْ فِيهِ الْعَمَلَ ، وَسِيَّأْتُكُمْ بِإِلْهَمِهِمُ الْجَدَلَ )<sup>(٥)</sup> .

(١) قوت القلوب ( ١٣٢ / ١ ) ، و « حلية الأولياء » ( ٢٥٧ / ١٠ ) .

(٢) رواه الترمذى ( ٣٢٥٣ ) ، وابن ماجه ( ٤٨ ) .

(٣) روى البخارى ( ٤٥٤٧ ) ، ومسلم ( ٢٦٦٥ ) مرفوعاً : « إِذَا رأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ .. فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمِّيَ اللَّهُ ، فَاحذروهُمْ » .

(٤) قوت القلوب ( ١٣٨ / ١ ) .

(٥) قوت القلوب ( ١٣٨ / ١ ) ، وقول الحافظ العراقي : ( لم أجده ) في « تحريرجه » فعلى احتمال رفعه ، ولكن الأمر ليس كذلك ، وهو قريب من قول الأوزاعي كما في « اقتضاء العلم العمل » ( ١٢٢ ) : ( إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ شَرًا .. فَتَحَّلَّ عَلَيْهِمُ الْجَدَلُ وَمُنْعِهِمُ الْعَمَلُ ) .

وفي الخبر المشهور : « أبغضُ الخلقِ إلى اللهِ تعالى الأكْثَرُ  
الخَصِيمُ »<sup>(١)</sup> .

وفي الخبر : « ما أُوتِيَ قومٌ منطقاً إلَّا مُنِعُوا العملَ »<sup>(٢)</sup> ، واللهُ أعلمُ .

## الباب الرابع

# في سبب اقبال الخلق على علم الخلاف وتفصيل آفات المنازرة وأجدل وشروط إياها

اعلم : أنَّ الخلافَ بعْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تولاًًا لِّهَا الْخَلْفَاءُ الرَّاشِدُونَ الْمَهْدِيُونَ ، وَكَانُوا أَئمَّةً عُلَمَاءً بِاللهِ تَعَالَى ، وَفُقَهَاءَ فِي أَحْكَامِهِ ، وَمُسْتَقْلِينَ بِالْفَتاوِيِّ فِي الْأَقْضِيَةِ ، فَكَانُوا لَا يَسْتَعِينُونَ بِالْفُقَهَاءِ إِلَّا نَادِرًا ، فِي وَقَائِعٍ لَا يُسْتَغْنَى فِيهَا عَنِ الْمَشَاوِرَةِ ، فَتَفَرَّغَ الْعُلَمَاءُ لِعِلْمِ الْآخِرَةِ وَتَجَرَّدُوا لَهَا ، وَكَانُوا يَتَدَافِعُونَ فِي الْفَتاوِيِّ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِأَحْكَامِ الْخَلْقِ مِنَ الدُّنْيَا ، وَأَقْبَلُوا عَلَى اللهِ تَعَالَى بِكُنْهِ اجْتِهادِهِمْ ، كَمَا نُقْلَ مِنْ سِيرِهِمْ<sup>(١)</sup> .

فَلَمَّا أَفْضَلَتِ الْخِلَافَةُ بَعْدَهُمْ إِلَى أَقْوَامٍ تَوَلَّهَا بِغَيْرِ اسْتِحْقَاقٍ ، وَلَا اسْتِقْلَالَ لَهُمْ بِعِلْمِ الْفَتاوِيِّ وَالْأَحْكَامِ .. اضطُرُّرُوا إِلَى الْاسْتِعَانَةِ بِالْفُقَهَاءِ ، وَإِلَى اسْتِصْحَابِهِمْ فِي جَمِيعِ أَحْوَالِهِمْ ؛ لَا سْتَفْتَاهِمْ فِي مَجَارِي أَحْكَامِهِمْ .

(١) كما في «سنن الدارمي» (١٣٧) : قال عبد الرحمن بن أبي ليلى : (لقد أدركت في هذا المسجد عشرين ومئة من الأنصار ، وما منهم أحد يحدث بحديث إلا وذَّأنَّ أخاه كفاء الحديث ، ولا يسأل عن فتيا إلا وذَّأنَّ أخاه كفاء الفتيا) .

وكان قد بقي من علماء التابعين من هو مستمر على الطراز الأول ، وملازم صفو الدين ، ومواطئ على سمت علماء السلف ، فكانوا إذا طلبوا .. هربوا وأعرضوا ، فاضطرر الخلفاء إلى الإلحاح في طلبهم لتولية القضاء والحكومات .

رأى أهل تلك الأعصار عزَّ العلماء وإقبال الأئمة والولاة عليهم مع إعراضهم عنهم ، فاشرأبوا لطلب العلم ، توصلاً إلى نيل العز ودرُك الجاه من قِبَل الولاية ، فأكثروا على علم الفتوى ، وعرضوا أنفسهم على الولاية ، وترعرفوا إليهم ، وطلبوالولايات والصلات منهم ، فمنهم من حرم ومنهم من نجح ، والمنجح لم يخل عن ذل الطلب ومهانة الابتذال ، فأصبح الفقهاء بعد أن كانوا مطلوبين طالبين ، وبعد أن كانوا أعزَّة بالإعراض عن السلاطين أذلةً بالإقبال عليهم ، إلا من وفقه الله تعالى في كل عصرٍ من علماء دينه .

وقد كان أكثر الإقبال في تلك الأعصار على علم الفتوى والأقضية ؛ لشدة الحاجة إليها في الولايات والحكومات .

ثم ظهر بعدهم من الصدور والأمراء من سمع مقالات الناس في قواعد العقائد ، ومالت نفسُه إلى سماع الحجج فيها ، فغلبت رغبتُه إلى المعاشرة والمجادلة في الكلام ، فأكبَّ الناس على علم الكلام ، وأكثروا فيه التصانيف ، ورتبوا فيه طرقَ المجادلات ، واستخرجوا فنونَ المناقضات في

المقالات ، وزعموا : أنَّ غرضَهُم الذُّبُّ عنِ دِينِ اللَّهِ ، والنَّضالُ عنِ السُّنَّةِ ، وقمعُ الْمُبَدِّعَةِ ؛ كما زعمَ مَنْ قَبْلَهُمْ أنَّ غرضَهُم بالاشتغال بالفتاویِّ الْدِينِ ، وتقلُّدُ أحكامِ الْمُسْلِمِينَ ؛ إشفاقاً عَلَى خَلْقِ اللَّهِ ونَصِيحةً لَهُمْ .

ثُمَّ ظَهَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنَ الصُّدُورِ مَنْ لَمْ يُسْتَصُوبِ الْخُوضَ فِي الْكَلَامِ وَفَتَحَ بَابِ الْمَنَاظِرِ فِيهِ ؛ لِمَا كَانَ قَدْ تَوَلَّدَ مِنْ فَتْحِ بَابِهِ مِنَ التَّعَصُّبَاتِ الْفَاحِشَةِ وَالْخُصُومَاتِ الْفَاشِيَّةِ الْمُفَضِّيَّةِ إِلَى إِهْرَاقِ الدَّمَاءِ وَتَخْرِيبِ الْبَلَادِ ، وَمَالَتْ نَفْسُهُ إِلَى الْمَنَاظِرِ فِي الْفَقْهِ ، وَبِيَانِ الْأَوْلَى مِنْ مَذَهِّبِ الشَّافِعِيِّ وَأَبِي حَنِيفَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَلَى الْخُصُوصِ ، فَتَرَكَ النَّاسُ الْكَلَامَ وَفَنَوْنَ الْعِلْمَ ، وَانْتَالُوا عَلَى الْمَسَائِلِ الْخَلَافِيَّةِ بَيْنَ الشَّافِعِيِّ وَأَبِي حَنِيفَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَلَى الْخُصُوصِ ، وَتَسَاهَلُوا فِي الْخِلَافِ مَعَ مَالِكٍ وَسَفِيَّانَ الثُّوْرَيِّ وَأَحْمَدَ وَغَيْرِهِمْ رَحْمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى ، وزعموا أنَّ غرضَهُم استنباطُ دقائقِ الشَّرِيعَ وَتقريرُ عَلَيِّ المذهبِ ، وَتَمَهِيدُ أَصْوَلِ الْفَتاوِيِّ ، وَأَكْثَرُوا فِيهَا التَّصَانِيفَ وَالاستنباطاتِ ، وَرَتَبُوا فِيهَا أَنْوَاعَ الْمَجَادِلَاتِ وَالتَّصْنِيفَاتِ ، وَهُمْ مُسْتَمْرِئُونَ عَلَيْهِ إِلَى الْآَنَّ<sup>(۱)</sup> ، وَلَسْنَا نَدِيرِي مَا الَّذِي يَحْدُثُ اللَّهُ فِيمَا بَعْدَنَا مِنَ الْأَعْصَارِ .

فَهَذَا هُوَ الْبَاعُثُ عَلَى الإِكْبَابِ عَلَى الْخَلَافِيَّاتِ وَالْمَنَاظِرَاتِ لَا غَيْرَ ، وَلَوْ مَالَتْ نُفُوسُ أَرْبَابِ الدِّينِ إِلَى الْخِلَافِ مَعَ إِمَامٍ آخَرَ مِنَ الْأَئْمَةِ ، أَوْ إِلَى عِلْمٍ

(۱) أي : إِلَى زَمْنِ تَأْلِيفِ الْكِتَابِ ، وَهُوَ سَنَةُ ثَمَانِ وَتِسْعِينَ وَأَرْبَعَ مِائَةٍ . « إِتْحَافٌ » (۲۸۲/۱).

آخرَ مِنَ الْعِلْمِ .. لِمَا لَوْا أَيْضًا مَعْهُمْ ، وَلَمْ يَسْكُنُوا عَنِ التَّعْلِلِ بِأَنَّ  
مَا اشْتَغَلُوا بِهِ هُوَ عِلْمُ الدِّينِ ، وَأَنْ لَا مَطْلَبٌ لَهُمْ سُوَى التَّقْرِبِ إِلَى رَبِّ  
الْعَالَمِينَ .

## بيان التلبيس في شبّيـه هذه المناظرات بمشاورات الصحابة ومقاصـد السلف

اعلم : أنَّ هؤلاء قد يستدرجونَ الناسَ إلى ذلكَ بِأَنَّ غرضاً مِنَ  
المناظراتِ المباحثةُ عَنِ الْحَقِّ لِيُتَضَّعَ ، فَإِنَّ الْحَقَّ مطلوبٌ ، وَالتعاونُ عَلَى  
النظرِ فِي الْعِلْمِ وَتَوَارَدَ الْخَواطِرِ مفِيدٌ وَمُؤْثِرٌ ، وَهَكُذا كَانَ عادَةُ الصَّحَابَةِ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ فِي مَشَاوِرِهِمْ ؛ كَتَشَاوِرِهِمْ فِي مَسَأَلَةِ الْجَدَّ وَالإخْوَةِ ، وَحَدَّ  
شَرْبِ الْخَمْرِ ، وَوُجُوبِ الغُرْمِ عَلَى الْإِمَامِ إِذَا أَخْطَأَ ، كَمَا نُقِلَّ مِنْ إِجْهَاضِ  
المرأةِ جَنِينَهَا خَوْفًا مِنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، وَكَمَا نُقِلَّ مِنْ مَسَائِلِ الفَرَائِضِ  
وَغَيْرِهَا ، وَمَا نُقِلَّ عَنِ الشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدَ وَمُحَمَّدِ بْنِ الْحَسِنِ ، وَمَالِكِ  
وَأَبِي يُوسُفَ ، وَغَيْرِهِمْ مِنَ الْعُلَمَاءِ رَحْمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى .

ويطلعُكَ عَلَى هَذَا التَّلْبِيسِ مَا أَذْكُرُهُ ، وَهُوَ أَنَّ التَّعاونَ عَلَى طَلْبِ الْحَقِّ  
مِنَ الدِّينِ ، وَلَكُنْ لَهُ شروطٌ وَعَلَاماتٌ ثَمَانٌ :

**الأول:** أَلَا يَشْتَغِلَ بِهِ وَهُوَ مِنْ فَرَوْضِ الْكَفَايَاتِ مَنْ لَمْ يَتَفَرَّغْ مِنْ فَرَوْضِ الْأَعْيَانِ :  
وَمَنْ عَلَيْهِ فَرْضٌ عَيْنٌ فَاشْتَغِلَ بِفَرْضِ الْكَفَايَةِ ، وَزَعْمَ أَنَّ مَقصُودَهُ  
الْحَقُّ .. فَهُوَ كَذَّابٌ ، وَمَثَالُهُ مَثَالٌ مَنْ يَتَرَكُ الصَّلَاةَ فِي نَفْسِهِ وَيَتَجَرَّ فِي  
تَحْصِيلِ الثِّيَابِ وَنَسْجِهَا وَيَقُولُ : غَرْضِي بِهِ سَتْرُ عُورَةٍ مَنْ يَصْلِي عُرْيَانًا  
وَلَا يَجِدُ ثُوبًا !

فإن ذلك ربما يتفق ، ووقعه ممكن ، كما يزعم الفقيه أن وقوع النوادر التي عنها البحث في الخلاف ممكن ، والمشتغلون بالمناظرة مهملون لأمور هي فرض عين بالاتفاق .

ومن توجة عليه ردود دعية في الحال ، فقام وتحرم بالصلاحة التي هي أقرب القربات إلى الله تعالى .. عصى رب ذلك ، فلا يكفي في كون الشخص مطيناً كون فعله من جنس الطاعات ما لم يراع فيه الوقت والشرط والترتيب .

### الثاني : الأَيْرَى فِرْضَ كَفَايَةِ أَهْمَّ مِنَ الْمُنَاظِرَةِ :

فإن رأى ما هو أهون وفعل غيره .. عصى بفعله ، وكان مثاله مثال من يرى جماعة من العطاش أشرفوا على الهلاك وقد أهملهم الناس وهو قادر على إحيائهم بأن يسقيهم الماء ، فاشتغل بتعلم الحجامة وزعم أنه من فروض الكفايات ، ولو خلا البلد عنها .. لهلك الناس ، وإذا قيل : في البلد جماعة من الحجاجين وفيهم غنية .. فيقول : وهذا لا يخرج هذا الفعل عن كونه فرض كفاية .

فحال من يفعل هذا ويهمل الاشتغال بالواقعة الملمة بجماعة العطاش من المسلمين .. كحال المشتغل بالمناظرة وفي البلد فروض كفايات مهملة لا قائم بها .

وأما الفتوى . . فقد قام بها جماعةٌ ولا يخلو بلدٌ عن جملةٍ من الفروض المهملةٍ ولا يلتفتُ الفقهاءُ إليها ، وأقرُّها الطبُّ ؛ إذ لا يوجدُ في أكثرِ البلادِ طيبٌ مسلمٌ يجوزُ اعتمادُ شهادته فيما يعولُ على قولِ الطيبِ فيه شرعاً ، ولا يرغُبُ أحدٌ من الفقهاءِ في الاشتغالِ به .

وكذا الأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكرِ وهو من فروضِ الكفاياتِ ، وربما يكونُ المناظرُ في مجلسِ مناظرِه مشاهداً للحريرِ ملبوساً ومفروشاً وهو ساكتٌ ، ويناظرُ في مسألةٍ لا يتفقُ وقوعُها قطُّ ، وإنْ وقعت.. قامَ بها جماعةٌ من الفقهاءِ ، ثمَّ يزعمُ أنهُ يريدُ أنْ يتقرَّبَ إلى اللهِ تعالى بفرضِ الكفايةِ .

وقد روى أنسٌ رضيَ اللهُ عنهُ أنه قيلَ : يا رسولَ اللهِ ؛ متى يتركُ الأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكرِ ؟ فقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : «إذا ظهرَ الإدهانُ في خيارِكمْ ، والفاحشةُ في شرارِكمْ ، وتحوَّلَ الملكُ في صغارِكمْ ، والفقهُ في أرذالِكمْ»<sup>(١)</sup> .



(١) رواه ابن ماجه (٤٠١٥) ، والمراد بالإدهان هنا : الملاينة في الكلام ، من المداهنة التي ترفع المناصحة ، ولفظ الإدهان عند أبي نعيم في «الحلية» (١٨٥/٥) ، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (١٠٤٨) .

**الثالث : أن يكونَ المناظرُ مجتهداً بذاته :**

يفتي برأيه لا بمذهبِ الشافعِي وأبي حنيفةَ وغيرِهما ، حتى إذا ظهرَ لهُ الحقُ في مذهبِ أبي حنيفة .. تركَ ما يوافقُ مذهبَ الشافعِي وأفتى بما ظهرَ لهُ ، كما كانَ يفعلُهُ الصحابةُ رضيَ اللهُ عنْهُمُ والأئمَّةُ .

فأمَّا منْ ليسَ لهُ رتبةُ الاجتِهادِ - وهو حُكْمُ جمِيعِ أهْلِ العصْرِ - وإنَّما يفتى فيما يُسأَلُ عنهُ ناقلاً عنْ مذهبِ صاحِبِهِ ، فلو ظهرَ لِهُ ضعْفٌ مذهبِهِ لمْ يجزُ لِهِ أنْ يترَكَهُ .. فأيُّ فائدةٍ لِهِ في المَناظِرِ ومذهبِهِ معلومٌ وليسَ لِهِ الفتوى بغيرِهِ !؟

وما يشكلُ علَيْهِ يلزِمهُ أنْ يقولَ : لعلَّ عندَ صاحِبِ مذهبِي جواباً عنْ هذا ، فإنِّي لستُ مستقلاً بالاجتِهادِ في أصلِ الشَّرِعِ .

ولو كانتْ مباحثَتُهُ عنِ المسائلِ التي فيها وجهاً أو قولانِ لصاحبِهِ .. لكانَ أشبةً ، فإنهُ ربَّما يفتى بأحدِهِما فيستفيدُ منَ البحِثِ ميلاً إلى أحدِ الجانبينِ ولا يرى المَناظِراتِ جارِيَّةً فيها قطُّ ، بل ربَّما تركَ المسألَةَ التي فيها وجهاً أو قولانِ وطلبَ مسألَةً يكونُ الخلافُ فيها مبتوتاً .

**الرابع : ألا يناظرَ إلا في مسألَةٍ واقعَةٍ أو قرِيبةِ الوقوعِ غالباً :**

فإنَّ الصَّحَابَةَ رضيَ اللهُ عنْهُمْ ما تشاورُوا إلا فيما تجلَّدَ مِنَ الواقِعِ ، أو ما يغلُبُ وقوعُهُ كالفرائضِ ، ولا ترى المَناظِرِينَ يهتمُونَ بانتقادِ المسائلِ التي

تعُمُّ الْبَلْوَى بِالْفَتْوَى فِيهَا ، بَلْ يَطْلَبُونَ الطَّبُولِيَّاتِ<sup>(١)</sup> الَّتِي يَسْعُ مَجَالُ الْجَدْلِ فِيهَا كَيْفَمَا كَانَ الْأَمْرُ ، وَرَبَّمَا يَتَرَكُونَ مَا يَكْثُرُ وَقَوْعُهُ وَيَقُولُونَ : هَذِهِ مَسَأَلَةٌ خَبْرَيَّةٌ<sup>(٢)</sup> ، أَوْ هِيَ مِنَ الزَّوَايَا وَلَيْسَ مِنَ الطَّبُولِيَّاتِ .

فِيمَنِ الْعَجَائِبِ أَنْ يَكُونَ الْمَطْلَبُ هُوَ الْحَقُّ ثُمَّ يَتَرَكُونَ الْمَسَأَلَةَ لِأَنَّهَا خَبْرَيَّةٌ وَمَدْرُكُ الْحَقِّ فِيهَا هُوَ الْأَخْبَارُ ، أَوْ لِأَنَّهَا لَيْسَ مِنَ الطَّبُولِ !

فَلَا نَطُولُ فِيهَا الْكَلَامَ ، وَالْمَقْصُودُ فِي الْحَقِّ أَنْ يَقْصَرَ الْكَلَامُ وَيَبْلُغَ الْغَايَا عَلَى الْقَرْبِ ، لَا أَنْ يَطُولَ .

الخامسُ : أَنْ تَكُونَ الْمَنَاظِرُ فِي الْخُلُوَّ أَحَبَّ إِلَيْهِ وَأَهْمَّ مِنَ الْمَحَافِلِ وَبَيْنَ أَظْهَرِ الْأَكَابِرِ وَالسَّلاطِينِ :

فَإِنَّ الْخُلُوَّ أَجْمَعُ لِلَّهِمَّ ، وَأَحْرَى بِصَفَاءِ الْذَّهَنِ وَالْفَكِيرِ وَدُرْكِ الْحَقِّ ، وَفِي حُضُورِ الْجَمْعِ مَا يَحْرُكُ دَوَاعِي الرِّيَاءِ وَيَوْجِبُ الْحَرْصَ عَلَى نَصْرَةِ كُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْمُنْتَظَرِينَ نَفْسَهُ مَحْقَّاً كَانَ أَوْ مَبْطَلًا ، وَأَنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ حَرْصَهُمْ عَلَى الْمَحَافِلِ وَالْمَجَامِعِ لِيَسَ لِلَّهِ ، وَأَنَّ الْوَاحِدَ مِنْهُمْ يَخْلُو بِصَاحِبِهِ مَدَّةً طَوِيلَةً

(١) الَّتِي يَدْعُ لَهَا بِالْطَّبْلِ ، وَهِيَ كَنَاءٌ عَنِ الْاِشْتَهَارِ وَالْاجْتِمَاعِ لَهَا . «إِتْحَاف» (٢٨٨/١).

(٢) قَدْ أَخْبَرَ بِهَا فَلَانٌ مِنَ الشِّيُوخِ ، وَنَصَّ عَلَيْهَا فَلَانٌ فِي الْكِتَابِ الْفَلَانِي . «إِتْحَاف» (٢٨٨/١).

فلا يكلمهُ، وربما يقترحُ عليهِ فلا يجيبُ، فإذا ظهرَ مقدمٌ<sup>(١)</sup> أو انتظمَ مجمعٌ..  
لم يغادرْ في قوسِ الاحتياطِ متزعاً حتى يكونَ هوَ المتخصصُ بالكلامِ.

### السادسُ : أن يكونَ في طلبِ الحقِّ كناشدِ ضالةٍ :

لا يفرقُ بينَ أنْ تظهرَ الضالةُ علىِ يدهِ أوْ علىِ يدِ مَنْ يعاونُهُ ، ويرى رفيقهُ معيناً لا خصماً ، ويشكرُهُ إذا عرَفَهُ الخطأً وأظهرَ لَهُ الحقَّ ؛ كما لو أخذَ طريقاً في طلبِ ضاللِهِ ، فنبَهَهُ صاحبُهُ علىِ ضاللِهِ في طريقٍ آخرَ ، فإنهُ كانَ يشكِّرُهُ ولا يذمُهُ ، ويفرحُ بِهِ ويكرمهُ .

فهكذا كانتْ مشاوراتُ الصحابةِ رضيَ اللهُ عنْهُمْ ، حتىَ ردَّتِ امرأةٌ علىِ عمرَ رضيَ اللهُ عنْهُ ونبَهَتْهُ علىِ الحقِّ وهوَ في خطبتهِ علىِ ملأِ النَّاسِ ،  
فقالَ : (أصابتِ امرأةً وأخطأَ رجلاً) <sup>(٢)</sup> .

وسألَ رجلٌ علياً رضيَ اللهُ عنْهُ ، فأجابَهُ ، فقالَ : ليسَ كذلكَ يا أميرَ المؤمنينَ ، ولكنْ كذا وكذا ، فقالَ : أصبتَ وأخطأتَ ، وفوقَ كلِّ ذي علمٍ علِيمٍ <sup>(٣)</sup> .

واستدركَ ابنُ مسعودٍ علىِ أبي موسى الأشعريِّ رضيَ اللهُ عنْهُما ، فقالَ

(١) مصدر ميمي؛ أي : قدوم أحد من الرؤساء فاجتمعوا لملاقاة القادم . «إتحاف» ٢٨٩/١).

(٢) المقاصد الحسنة (ص ٣٢٠).

(٣) رواه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٨٦٥).

أبو موسى : لا تسألوني عنْ شيءٍ وهذا الحبرُ بينَ أظهرِكم<sup>(١)</sup> ، وذلك لـما سُئلَ أبو موسى عنْ رجلٍ قاتلَ في سبيلِ اللهِ فُقْتَلَ ، فقالَ : هوَ في الجنةِ ، وكانَ أميرَ الكوفةَ<sup>(٢)</sup> ، فقالَ ابنُ مسعودٍ : أعدْهُ علىَ الأمِيرِ ، فلعلَّهُ لم يفهمْ ، فأعادَ وأعادَ الجوابَ ، فقالَ ابنُ مسعودٍ : أنا أقولُ : إِنْ قُتِلَ فأصابَ الحقَّ .. فهوَ في الجنةِ ، فقالَ أبو موسى : هُوَ مَا قالَ<sup>(٣)</sup> .

وهكذا يكونُ إنصافُ طالِبِ الحقَّ ، ولو ذكرَ الآنَ مثلُ هذا لأقلُّ فقيهٍ .. لأنَّكَرَهُ واستبعدهُ ، وقالَ : لا يحتاجُ إلىَ أَنْ يقالَ : أصابَ الحقَّ ؛ فإنَّ ذلك معلومٌ لكلَّ أحدٍ<sup>(٤)</sup> .

فانظرْ إلىَ مناظري زمانِكَ الآنَ كيفَ يسوَدُ وجْهُ أحَدِهمْ إذا اتضَحَ الحقُّ علىَ لسانِ خصِيمِهِ ، وكيفَ يخجُلُ بِهِ ، وكيفَ يجتهدُ في مجاهدِهِ بأقصى قدرِهِ ، وكيفَ يذمُّ مَنْ أفحَمَهُ طولَ عمرِهِ ، ثُمَّ لا يستحيي مِنْ تشبيهِ نفسهِ بالصحابَةِ رضيَ اللهُ عنْهُمْ في تعاونِهِمْ علىَ النَّظرِ في الحقِّ !

(١) رواه مالك في « الموطأ » ( ٦٠٧ / ٢ ) .

(٢) أي : إنَّ أباً موسى الأشعريَ كانَ أميراً علىَ الكوفةَ .

(٣) قوتُ القلوب ( ١٤٨ / ١ ) .

(٤) هذَا القيدُ الذي أتَى به ابنُ مسعودٍ رضيَ اللهُ عنْهُ هوَ المفهومُ من قولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى مَا أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ : « مَنْ قاتَلَ لِتَكُونَ كَلْمَةُ اللهِ هِيَ الْعَلِيَا .. فَهُوَ فِي الْجَنَّةِ » . « إِتْحَافُ » ( ١ / ٢٩٠ ) .

**السابع : ألا يمنع معينه في النظر من الانتقال من دليل إلى دليل ، ومن إشكال إلى إشكال :**

فهكذا كانت مناظراتُ السلف ، ويخرج من كلامِه جميع دقائقِ الجدلِ المبتدعة ، فما له ولقوله : هذا لا يلزمُني ذكره ، وهذا ينافقُ كلامَك الأول فلا يقبلُ منك ؛ فإنَّ الرجوعَ إلى الحقِّ أبداً يكونُ مناقضاً للباطل ، ويجب قبوله .

وأنتَ ترى أنَّ جميعَ المجالسِ تنقضي في المدافعتِ والمجادلاتِ ، حتى يقينُ المستدلُ على أصلٍ بعلةٍ يظنُّها ، فيقالُ لهُ : وما الدليلُ على أنَّ الحكمَ في الأصلِ معللٌ بهذهِ العلةِ ؟ فيقولُ : هذا ما ظهرَ لي ، فإنْ ظهرَ لكَ ما هو أوضحُ وأوليٌ منه.. فاذكره حتى أنظرَ فيه ، فيصرُّ المعترضُ ويقولُ : فيه معانٍ سويٍ ما ذكرتهُ ، وقد عرفتها ولا أذكرُها ؛ إذ لا يلزمُني ذكرُها ، ويقولُ المستدلُ : عليكَ إيرادُ ما تدعيهِ وراءَ هذا ، ويصرُّ المعترضُ على أنه لا يلزمُه ، ويتوخى مجالسَ المناظرةِ بهذا الجنسِ منَ السؤالِ وأمثالِه .

ولا يعرفُ هذا المسكينُ أنَّ قوله : (إنِّي أعرفُ ولا أذكرُه إذ لا يلزمُني) .. كذبٌ على الشرع ؛ فإنه إنْ كانَ لا يعرفُ معنى وإنما يدعيه ليعجزَ خصمَه.. فهو فاسقٌ كذابٌ عصى اللهَ سبحانهَ وتعالى وتعرَّضَ لسخطِه بدعوهُ معرفةٌ هوَ خالٍ عنها ، وإنْ كانَ صادقاً.. فقدْ فسقَ بإخفائهِ ما عرفَه

منْ أمرِ الشَّرْعِ وَقَدْ سَأَلَهُ أخْوَهُ الْمُسْلِمُ لِي فَهِمَهُ وَيَنْظَرَ فِيهِ ، فَإِنْ كَانَ قَوِيًّا ..  
رَجَعَ إِلَيْهِ ، وَإِنْ كَانَ ضَعِيفًا .. أَظَهَرَ لَهُ ضَعْفَهُ ، وَأَخْرَجَهُ عَنْ ظَلْمَةِ الْجَهَلِ  
إِلَى نُورِ الْعِلْمِ .

وَلَا خَلَافٌ أَنَّ إِظْهَارَ مَا عُلِمَ مِنْ عِلْمِ الدِّينِ بَعْدَ السُّؤَالِ عَنْهُ وَاجِبٌ لَازِمٌ ،  
فَمَعْنَى قَوْلِهِ : ( لَا يَلْزَمُنِي ) أَيْ : فِي شَرْعِ الْجَدْلِ الَّذِي أَبْدَعْنَاهُ بِحُكْمِ  
الْتَّشَهِي وَالرَّغْبَةِ فِي طَرِيقِ الْاِحْتِيَالِ وَالْمَصَارِعَةِ بِالْكَلَامِ لَا يَلْزَمُنِي ، وَإِلَّا ..  
فَهُوَ لَازِمٌ بِالشَّرْعِ ؛ فَإِنَّهُ بِامْتِنَاعِهِ عَنِ الذَّكْرِ إِمَّا كَاذِبٌ وَإِمَّا فَاسِقٌ .

فَتَفَحَّصَ عَنْ مَشَائِرِ الصَّحَابَةِ وَمَفَاوِضَاتِ السَّلْفِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ :  
هَلْ سَمِعْتَ فِيهَا مَا يَضَاهِي هَذَا الْجِنْسَ ؟ وَهَلْ مَنْعَ أَحَدٌ مِنَ الْاِنْتِقَالِ مِنْ دَلِيلٍ  
إِلَى دَلِيلٍ ، وَمَنْ قِيَاسٌ إِلَى أُثْرٍ ، وَمَنْ خَبِيرٌ إِلَى آيَةٍ ؟ !

بَلْ جَمِيعُ مَنَاظِرِهِمْ مِنْ هَذَا الْجِنْسِ ، إِذْ كَانُوا يَذْكُرُونَ كُلَّ مَا يَخْطُرُ لَهُمْ  
كَمَا يَخْطُرُ ، وَكَانُوا يَنْظَرُونَ فِيهِ .



الثَّامِنُ : أَنْ يَنْاظِرَ مَنْ يَتَوَقَّعُ الْاِسْتِفَادَةَ مِنْهُ مَمَّنْ هُوَ مُشْتَغلٌ بِالْعِلْمِ :

وَالْغَالِبُ أَنَّهُمْ يَحْتَرِزُونَ مِنْ مَنَاظِرِ الْفَحْولِ وَالْأَكَابِرِ ؛ خَوْفًا مِنْ ظَهُورِ  
الْحَقِّ عَلَى أَسْتِهِمْ ، فَيَرْغَبُونَ فِيمَنْ دُونَهُمْ ؛ طَمْعًا فِي تَرْوِيجِ الْبَاطِلِ عَلَيْهِمْ .  
وَوَرَاءَ هَذِهِ شُرُوطٌ دَقِيقَةٌ كَثِيرَةٌ ، وَلَكِنْ فِي هَذِهِ الشُّرُوطِ الثَّمَانِيَةِ  
مَا يَهْدِيكَ إِلَى مَنْ يَنْاظِرُ اللَّهَ وَمَنْ يَنْاظِرُ لَعْلَةً .

**واعلم بالجملة :** أَنَّ مَنْ لَا يناظِرُ الشَّيْطَانَ وَهُوَ مُسْتَوِلٌ عَلَى قَلْبِهِ ، وَهُوَ أَعْدَى عَدُوٍّ لَهُ ، وَلَا يَرْأَى يَدِ الدُّعَوَةِ إِلَى هَلَكَهِ ، ثُمَّ يَشْتَغِلُ بِمَنَاظِرِ غَيْرِهِ فِي مَسَائِلِ الْمُجْتَهَدِ فِيهَا مَصِيبٌ أَوْ مَسَاهِمٌ لِلْمَصِيبِ فِي الْأَجْرِ .. فَهُوَ ضُحْكَةٌ لِلشَّيْطَانِ ، وَعِبْرَةٌ لِلْمُخْلَصِينَ ، وَلِذَلِكَ شَمِيتَ الشَّيْطَانَ بِهِ لِمَا غَمَسَهُ فِيهِ مِنْ ظُلْمَاتِ الْآفَاتِ الَّتِي نَعْدِدُهَا وَنَذَكِرُ تَفاصِيلَهَا ، فَنَسْأَلُ اللَّهَ حَسَنَ الْعُونِ وَالْتَّوْفِيقِ .



## بيان آفات المناظرة وما يتولّد منها من مهلكات الأخلاق

اعلم وتحقّق : أنَّ المناظرة الموضوّعة لقصد الغلبة والإفحام ، وإظهارِ الفضل والشرف عند الناس ، وقصد المباهة والمماراة واستعماله وجوه الناس . . هي منبعُ جميع الأُخْلَاقِ المذمومَة عند الله ، المحمودَة عند عدو الله إبليس ، ونسبتها إلى الفواحش الباطنة ؛ منَ الْكَبِيرِ ، والعجب ، والحسد ، والمنافسة ، وتركيَة النفس ، وحبِّ الجاه ، وغيرها . . نسبة شرب الخمر إلى الفواحش الظاهرة ؛ منَ الزنا ، والقذف ، والقتل ، والسرقة .

وكما أنَّ الذي خُيِّرَ بين الشرب وسائرِ الفواحش استصغر الشرب فأقدم عليه ، فدعاه ذلك إلى ارتكاب بقيةِ الفواحش في سكره<sup>(١)</sup> . . فكذلك منْ غالب عليه حبُ الإفحام والغلبة في المناظرة وطلبِ الجاه والمباهة به . . دعاه ذلك إلى إضمارِ الخبائث كلُّها في النفس ، وهبَّ فيَه جميعَ الأُخْلَاقِ المذمومَة ، وهذه الأُخْلَقُ ستائي أدلةً مذمَّتها منَ الأخبار والأيات في ربعِ المهلكات ، ولكنَّا نشيرُ الآن إلى مجتمع ما تهيَّجه المناظرة :

فمنها الحسدُ : وقد قالَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الحسدُ يأكلُ الحسناتِ كما تأكلُ النارُ الحطبَ »<sup>(٢)</sup> .

(١) من زناً وقتل وغير ذلك ، حتى سميت أمَّ الخبائث كما في « النسائي » ( ٣١٥ / ٨ ) .

(٢) رواه أبو داود ( ٤٩٠٣ ) ، وابن ماجه ( ٤٢١٠ ) .

ولا ينفكُ المُناهِرُ عنِ الحَسْدِ ؛ فَإِنَّهُ تَارَةً يُغْلِبُ وَتَارَةً يُحَمِّدُ كَلَامُهُ وَأَخْرَى يُحَمِّدُ كَلَامَ غَيْرِهِ ؛ فَمَا دَامَ يَقِنُ فِي الدُّنْيَا وَاحِدًا يُذَكَّرُ بِقُوَّةِ الْعِلْمِ وَالنَّظَرِ ، أَوْ يُظَهَّرُ أَنَّهُ أَحْسَنُ مِنْهُ كَلَامًا وَأَقْوَى نَظَرًا.. فَلَا بدَّ أَنْ يَحْسُدَهُ ، وَيَحْبَّ زَوَالَ النَّعْمِ عَنْهُ ، وَانْصِرَافَ الوجُوهِ وَالْقُلُوبِ عَنْهُ إِلَيْهِ .

وَالْحَسْدُ نَارٌ مُحْرَقَةٌ ، فَمَنْ بُلِّيَ بِهِ.. فَهُوَ فِي الْعَذَابِ الْأَلِيمِ الدَّائِمِ فِي الدُّنْيَا ، وَلِعَذَابِ الْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَعْظَمُ ، وَلَذِلِكَ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : ( خَذُوا الْعِلْمَ حِيثُ وَجَدْتُمُوهُ ، وَلَا تَقْبِلُوا قَوْلَ الْفَقِيهِاءِ بَعْضِهِمْ فِي بَعْضٍ ؛ فَإِنَّهُمْ يَتَغَيِّرُونَ كَمَا تَغَيَّرَ التِّيُوسُ فِي الزَّرِيبَةِ )<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

وَمِنْهَا التَّكْبِيرُ وَالتَّرْفُعُ عَلَى النَّاسِ : فَقَدْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَكَبَّرَ .. وَضَعَةُ اللَّهِ ، وَمَنْ تَوَاضَعَ .. رَفِعَةُ اللَّهِ »<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَكَايَةً عَنِ اللَّهِ تَعَالَى : « الْعَظَمَةُ إِزَارِي وَالْكَبْرِيَاءُ رَدَائِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي فِيهِمَا .. قَصْمَتُهُ »<sup>(٣)</sup> .

وَلَا يَنفكُ المُناهِرُ عَنِ التَّكَبِيرِ عَلَى الْأَقْرَانِ وَالْأَمْثَالِ ، وَالتَّرْفُعُ إِلَى فَوْقِ قَدِيرِهِ ، حَتَّى إِنَّهُمْ لِيَتَقَاتِلُونَ عَلَى مَجَلِسٍ مِنَ الْمَجَالِسِ يَتَنَافَسُونَ فِيهِ فِي

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢١٢٥ ) .

(٢) رواه ابن ماجه ( ٤١٧٦ ) بنحوه .

(٣) رواه مسلم ( ٢٦٢٠ ) ، وأبو داود ( ٤٠٩٠ ) واللفظ له .

الارتفاع والانخفاض ، والقرب من وسادة الصدر والبعد منها ، والتقدم في الدخول عند مضائق الطرق .

وربما يتعلّل الغبي والمكابر الخداع منهم بأنّه يغى صيانة عزّ العلم ، وأنّ المؤمن منهي عن إذلال نفسه ، فيعبر عن التواضع الذي أثنى الله سبحانه عليه وسائر أنبيائه بالذلة ، وعن التكبر الممقوت عند الله بعز الدين ؛ تحريفاً لاسم ، وإصلالاً للخلق به ، كما فعل في اسم الحكمة والعلم وغيرهما !!

ومنها الحقد : فلا يكاد المناظر يخلو عنه ، وقد قال صلى الله عليه وسلم : « المؤمن ليس بحقد »<sup>(١)</sup> .

وورد في ذم الحقد ما لا يخفى ، ولا ترى مناظراً يقدر على إلا يضرّ حقداً على من يحرك رأسه على كلام خصمه ، ويتوقف في كلامه فلا يقابلُ بحسن الإصغاء ، بل يضطر إذا شاهد ذلك إلى إضمار الحقد وتزيينه في النفس ، وغاية تماستكه الإخفاء بالنفاق ، ويترشح منه إلى الظاهر - لا محالة - في غالب الأمر .

وكيف ينفك عن هذا ولا يتصور اتفاق جميع المستمعين على ترجيح

(١) وقد روى النسائي (٦/١١) : « ولا يجتمعان في قلب عبد الإيمان والحسد » ، وقوله : « يجتمعان » على لغة أو حذف ، وأما الحديث بلفظ المؤلف « المؤمن ليس بحقد » .. فانظر « كشف الخفاء » (٢/٢٩٣) .

كلامِهِ ، واستحسانِ جميعِ أحوالِهِ في إيرادِهِ وإصدارِهِ !  
بلْ لَوْ صدرَ مِنْ خصِّيهِ أدنى سُبْبٍ فِيهِ قَلَّةٌ مِبَالَةٌ بِكَلامِهِ .. انغرسَ فِي  
صدرِهِ حَقْدٌ لَا تَقْلِعُهُ يَدُ الدَّهْرِ إِلَى آخرِ الْعَمَرِ .

ومنها الغيبةُ : وقد شبهَهَا اللَّهُ تَعَالَى بِأَكْلِ الْمَيْتَةِ ، وَلَا يَزَالُ الْمَنَاظِرُ مُثَابِرًا  
عَلَى أَكْلِ الْمَيْتَةِ ؛ فَإِنَّهُ لَا يَنْفَكُ عنْ حَكَايَةِ كَلَامِ خَصِّيهِ وَمَذْمَتِهِ ، وَغَايَةُ  
تَحْفَظِهِ أَنْ يَصُدُّقَ فِيمَا يَحْكِيُ عَلَيْهِ وَلَا يَكْذِبَ فِي الْحَكَايَةِ ، فَيَحْكِيُ عَنْهُ -  
لَا مَحَالَةَ - مَا يَدْلِيُ عَلَى قَصُورِ كَلَامِهِ وَعَجَزِهِ وَنَقْصَانِ فَضْلِهِ ، وَهُوَ الغَيْبَةُ ،  
فَأَمَّا الْكَذْبُ .. فَبِهَتَانٌ .

وَكَذَلِكَ لَا يَقْدِرُ عَلَى أَنْ يَحْفَظَ لِسَانَهُ عَنِ التَّعْرُضِ لِعِرْضٍ مَنْ يُعْرِضُ عَنْ  
كَلَامِهِ وَيُصْغِي إِلَى خَصِّيهِ وَيَقْبِلُ عَلَيْهِ ، حَتَّى يَنْسِبُهُ إِلَى الْجَهْلِ وَالْحَمَاقَةِ وَقَلَّةِ  
الْفَهْمِ وَالْبَلَادَةِ .

ومنها تزكيةُ النَّفْسِ : قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : «فَلَا تُرْزُكُوا أَنفُسَكُمْ» .

وقيلَ لِحَكِيمٍ : مَا الصَّدْقُ الْقَبِيحُ ؟ فَقَالَ : ثَنَاءُ الْمَرءِ عَلَى نَفْسِهِ .

وَلَا يَخْلُو الْمَنَاظِرُ عَنِ الثَّنَاءِ عَلَى نَفْسِهِ بِالْقُوَّةِ وَالْغَلْبَةِ ، وَالتَّقْدِيمُ بِالْفَضْلِ  
عَلَى الْأَقْرَانِ ، وَلَا يَنْفَكُ فِي أَثْنَاءِ الْمَنَاظِرِ عَنْ قَوْلِهِ : لَسْتُ مَمَّنْ يَخْفِي عَلَيْهِ  
أَمْثَالُ هَذِهِ الْأَمْوَرِ ، وَأَنَا الْمُتَفَنِّنُ فِي الْعِلُومِ ، وَالْمُسْتَقْلُ بِالْأَصْوَلِ وَحْفَظِ

الأحاديث ، وغير ذلك مما يتمدح به تارة على سبيل الصلف ، وتارة للحاجة إلى ترويج كلامه ، ومعلوم أنَّ الصلف والتمدح مذمومان شرعاً وعقلاً .

\* \* \*

ومنها التجسسُ وتتبعُ عوراتِ الناسِ : وقد قالَ تعالى : « وَلَا يَحْسَنُوا » .

والمناظرُ لا ينفكُ عنْ طلبِ عثراتِ أقرانِه وتتبعِ عوراتِ خصومِه ، حتَّى إِنَّه لِيُخَبِّرُ بورودِ مناظرٍ إِلَى بَلْدِه ، فَيَطْلُبُ مَنْ يَخْبُرُ بِوَاطِنِ أَهْوَالِه ، ويستخرجُ بِالسُّؤَالِ مَقَابَحَهُ ؛ حتَّى يعْدَهَا ذَخِيرَةً لِنَفْسِهِ فِي إِفْضَاحِهِ وَتَخْجِيلِهِ إِذَا مَسَّتْ إِلَيْهِ حَاجَتُهُ ، حتَّى إِنَّهُ لِيُسْتَكْشِفُ عَنْ أَهْوَالِ صَبَاهُ وَعَنْ عِيوبِ بَدْنِهِ ، فَعَسَاهُ يَعْثِرُ عَلَى هَفْوَةٍ أَوْ عَلَى عِيْبٍ بِهِ مِنْ قَرَاعٍ أَوْ غَيْرِهِ ، ثُمَّ إِذَا أَحْسَنَ بِأَدْنِي غَلْبَةً مِنْ جَهَتِهِ .. عَرَضَ بِهِ إِنْ كَانَ مَتَّسِكًا ، وَيُسْتَحْسِنُ ذَلِكَ مِنْهُ ، وَيُعَدُّ مِنْ لَطَافِ التَّشِيبِ ، وَلَا يَمْتَنُعُ عَنِ الْإِفْصَاحِ بِهِ إِنْ كَانَ مَتَّجِحاً بِالسُّفَاهَةِ وَالْأَسْتَهْزَاءِ ؛ كَمَا حُكِيَّ عَنْ قَوْمٍ مِنْ أَكَابِرِ الْمَنَاظِرِ الْمَعْدُودِينَ مِنْ فَحْولِهِمْ .

\* \* \*

ومنها الفرُحُ بِمَسَاءِ النَّاسِ وَالغُمُّ لِمَسَارِهِمْ : وَمَنْ لَا يُحِبُّ لِأَخْيَهِ الْمُسْلِمِ ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ .. فَهُوَ بَعِيدٌ مِنْ أَخْلَاقِ الْمُؤْمِنِينَ ، وَكُلُّ مَنْ طَلَبَ المَبَاهاةَ بِإِظْهَارِ الْفَضْلِ .. يَسِّرُهُ - لَا مَحَالَةَ - مَا يَسُوءُ أَقْرَانَهُ وَأَشْكَالَهُ الَّذِينَ يَسَامُونَهُ فِي الْفَضْلِ ، وَيَكُونُ التَّبَاغْضُ بَيْنَهُمْ كَمَا بَيْنَ الْضَّرَائِرِ ، فَكَمَا أَنَّ إِحْدَى

الضرائر إذا رأى صاحبها من بعيد.. ارتعدت فرائصها وأصفر لونها؛  
فهكذا ترى المناظر إذا رأى مُناظراً.. يربّد لونه ويضطرب عليه فكره، وكأنه  
شاهد شيطاناً مارداً أو سبعاً ضارياً !

فأين الاستئناس والاسترواح الذي كان يجري بين علماء الدين عند اللقاء، وما نقل عنهم من المؤاخاة والتناصر والتساهم في السراء والضراء؟ حتى قال الشافعى رضي الله عنه : ( العلم بين أهل العقل والفضل رحمة متصلة ) .

فلا أدرى كيف يدعى الاقتداء بمذهبِه جماعة صار العلم بينهم عداوةً قاطعةً؟ فهل يتصور أن يستتب الأنس مع طلب الغلبة والombaهاة؟

هييات هييات ! فناهيك بالشيء شرًّا أن يلزمه أخلاق المنافقين، ويرتكب عن أخلاق المؤمنين والمتقين .

ومنها النفاق : فلا يحتاج إلى ذكر الشواهد في ذمه ، وهم مضطرون إليه؛ فإنهم يلقون الخصوم ومحبيهم وأشياعهم ولا يجدون بُدًّا من التوذر باللسان وإظهار الشوق والاعتداد بمكانهم وأحوالهم ، ويعلم ذلك المخاطب والمخاطب وكل من يسمع ذلك كذب وزور ونفاق وفجور ، وأنهم متواذون بالألسنة متابغضون بالقلوب ، نعوذ بالله العظيم منه ، فقد قال صلى الله عليه وسلم : « إذا تعلم الناس العلم وتركوا العمل ،

وتحابُّوا باللُّسُنِ وتباغضُوا بِالْقُلُوبِ ، وتقاطعُوا فِي الْأَرْحَامِ .. لِعْنُهُمُ اللَّهُ  
عِنْدَ ذَلِكَ ، فَأَصْمَمُهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ » رواهُ الحسن<sup>(١)</sup> ، وَقَدْ صَحَّ ذَلِكَ  
بِمَشَاهِدَةِ الْحَالِ .

وَمِنْهَا الْإِسْتِكْبَارُ عَنِ الْحَقِّ وَكِرَاهَتُهُ وَالْحَرْصُ عَلَى الْمَمَارَةِ فِيهِ : حَتَّى إِنَّ  
أَبْغَضَ شَيْءاً إِلَى الْمَنَاظِرِ أَنْ يَظْهُرَ عَلَى لِسَانِ خَصِيمِ الْحَقِّ ، وَمَهْمَا ظَهَرَ ..  
تَشْمَرَ لِجَحَدِهِ وَإِنْكَارِهِ بِأَقْصَى جَهَدِهِ ، وَبَذَلَ غَايَةَ إِمْكَانِهِ فِي الْمَخَادِعَةِ  
وَالْمُكْرِرِ وَالْحِيلَةِ لِدَفْعِهِ ، ثُمَّ تَصِيرُ الْمَمَارَةُ فِيهِ عَادَةً طَبِيعِيَّةً ، فَلَا يَسْمَعُ كَلَامًا  
إِلَّا وَيَنْبَعُثُ مِنْ طَبِيعِهِ دَاعِيَّةً الْاعْتِرَاضِ عَلَيْهِ ، حَتَّى يَغْلِبَ ذَلِكَ عَلَى قَلْبِهِ فِي  
أَدْلَةِ الْقُرْآنِ وَالْفَاظِ الشَّرِعِ ، فَيُضْرِبَ الْبَعْضُ مِنْهَا بِالْبَعْضِ .

وَالمرأةُ فِي مَقَابِلَةِ الْبَاطِلِ مَحْذُورٌ ؟ إِذْ نَدَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ إِلَى تَرْكِ الْمَرَأَةِ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ : « مَنْ تَرَكَ الْمَرَأَةَ وَهُوَ مُبِطِلٌ .. بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي رَبْضِ الْجَنَّةِ ، وَمَنْ  
تَرَكَ الْمَرَأَةَ وَهُوَ مُحِقٌّ .. بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ »<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه الطبراني في « الكبير » (٦/٢٦٣) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٣/١٠٩) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » (١٣/١٠٠) من حديث سلمان رضي الله عنه مرفوعاً بنحوه ، والمراد بالحسن - والله أعلم - هو الحسن بن سفيان الشيباني صاحب « المسند » وغيره .

(٢) رواه الترمذى (١٩٩٣) ، وابن ماجه (٥١) .

وقد سوَى اللهُ تعالى بينَ مَنِ افترَى على اللهِ كذبًا وَبَيْنَ مَنْ كَذَبَ بالحقِّ ،  
فقالَ تعالى : « وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِالْحَقِّ لِمَا جَاءَهُ » .  
وقالَ تعالى : « فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَذَبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ » .



ومنها الرياءُ وملاحةُ الخلقِ ، والجهدُ في استعمالِ قلوبِهم وصرفِ  
وجوهِهم : والرياءُ هو الداءُ العضالُ الذي يدعُو إلى أكبرِ الكبائرِ ، كما  
سيأتي في كتابِ الرياءِ ، والمناظرُ لا يقصدُ إلا الظهورَ عندَ الخلقِ ، وإطلاقَ  
الاستئماثِ بالثناءِ عليهِ .

فهذا عشرُ خلالٍ من أمَهاتِ الفواحشِ الباطنةِ ، سوَى ما يتَفقُ لغيرِ  
المتماسكينَ منهم ؛ مِنَ الخصامِ المؤدي إلى الضربِ واللُّكُمْ ، وتمزيقِ  
الثيابِ ، والأخذِ باللَّحْنِ ، وسبِّ الوالدينِ ، وشتمِ الأُسْتَاذِينَ ، والقذفِ  
الصريحِ ، فإنَّ أولئكَ ليسوا معدودينَ في زمرةِ النَّاسِ المعتبرينَ ، وإنما  
الأكابرُ والعقلاءُ منهم هُمُ الذينَ لا ينفكُونَ عنْ هذِهِ الخصالِ العشرِ .

نعمُ ، قد يسلِمُ بعضُهم عنْ بعضِها معَ مَنْ هُوَ ظاهِرٌ الانحطاطِ عنْهُ ، أوْ  
ظاهرُ الارتفاعِ عليهِ ، أوْ هُوَ بعيدٌ عنْ بلدهِ وأسبابِ معيشتهِ ، ولا ينفكُ أحدُ  
مِنْهُمْ عنْهُ معَ أشكالِهِ المقارنِينَ لهُ في الدرجةِ .

ثمَّ يشَعَّ مِنْ كُلِّ واحدةٍ مِنْ هذِهِ الخصالِ العشرِ عشرُ أخرىٍ مِنَ  
الرذائلِ ، لمْ نطُولْ بذكرِها وتفصيلِ آحادِها ؛ مثلُ الأنفةِ ، والغضَبِ ،

والبغضاء ، والطمع ، وحب طلب المال والجاه للتمكّن من الغلبة ، والمباهاة ، والأسر ، والبطر ، وتعظيم الأغنياء والسلاطين ، والتردد إليهم ، والأخذ من حرامهم ، والتجمُّل بالخيول والمراتب والثياب المحظورة ، واستحقار الناس بالفخر والخيلاء ، والخوض فيما لا يعني ، وكثرة الكلام ، وخروج الخشية والحرمة من القلب ، واستيلاء الغفلة عليه ، حتى لا يدرى المصلي منهم في صلاتِه ما صلى وما الذي يقرأ ومن الذي يناجيه ، ولا يحس بالخشوع من قلبه ، واستغراق العمر في العلوم التي تعين في المعاشرة مع أنها لا تنفع في الآخرة ؛ من تحسين العبارة ، وتسجيع اللفظ ، وحفظ النوادر ، إلى غير ذلك من أمور لا تحصى .

والمناظرون يتفاوتون فيها على حسب درجاتهم ، ولهم درجاتٌ شتى ، ولا ينفك أعظمُهم ديناً وأكثرُهم عقلاً عن جملةٍ من مواد هذه الأخلاق ، وإنما غايتها إخفاوها ومجahدتها النفس بها .

واعلم : أن هذه الرذائل لازمة للمشتغل بالذكر والوعظ أيضاً إذا كان قصده طلب القبول وإقامة الجاه ونيل الثروة والعزة ، وهي لازمة أيضاً للمشتغل بعلم المذهب والفتاوی إذا كان قصده طلب القضاء وولاية الأوقاف والتقدّم على الأقران .

وبالجملة : هي لازمة لكل من يطلب بالعلم غير ثواب الآخرة ، فالعلم لا يهم العالم ، بل يهلكه هلاك الأبد ، أو يحييه حياة الأبد ، ولذلك قال

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَشَدُ النَّاسِ عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَالَمٌ لَا يَنْفَعُهُ اللَّهُ بِعِلْمِهِ »<sup>(١)</sup> .

فلقد ضرَّهُ مَعَ أَنَّهُ لَمْ يَنْفَعُهُ ، وَلِيَتَهُ نَجَا مِنْهُ رَأْسًا بِرَأْسٍ ؛ وَهِيَهَا هِيَهَا ! فَخَطَرُ الْعِلْمِ عَظِيمٌ ، وَطَالِبُهُ طَالِبُ الْمُلْكِ الْمُؤْبِدِ وَالْمُنْعِيمِ السَّرْمَدِ ، فَلَا يَنْفَكُ عنِ الْمُلْكِ أَوِ الْهَلْكَ ، وَهُوَ كَطَالِبِ الْمُلْكِ فِي الدُّنْيَا ، فَإِنْ لَمْ تَنْفُقِ لَهُ الْإِصَابَةُ فِي الْأَمْوَالِ .. لَمْ يَطْمَعْ فِي السَّلَامَةِ مِنَ الْأَرْذَالِ<sup>(٢)</sup> ، بَلْ لَا بَدَّ مِنْ لَزُومِ أَفْضَحِ الْأَحْوَالِ .

فَإِنْ قَلْتَ : فِي الرِّخْصَةِ فِي الْمَنَاظِرِ فَائِدَةٌ ، وَهِيَ تَرْغِيبُ النَّاسِ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ ؛ إِذْ لَوْلَا حُبُّ الرِّئَاسَةِ .. لَانْدَرَسَتِ الْعِلُومُ .

فَقَدْ صَدَقَتِ فِيمَا ذَكَرَتِهُ مِنْ وَجْهٍ ، وَلَكِنَّهُ غَيْرُ مُفِيدٍ ؛ إِذْ لَوْلَا الْوَعْدُ بِالْكُرْبَةِ وَالصُّولْجَانِ وَاللَّعْبِ بِالْعَصَافِيرِ .. مَا رَغَبَ الصَّبِيَانُ فِي الْمَكْتَبِ<sup>(٣)</sup> ، وَذَلِكَ لَا يَدْلُلُ عَلَى أَنَّ الرَّغْبَةَ فِيهِ مَحْمُودَةٌ ، وَلَوْلَا حُبُّ الرِّئَاسَةِ .. لَانْدَرَسَ الْعِلْمُ ،

(١) رواه الطبراني في « الصغير » (١٨٢/١) ، والقضاعي في « مسنـد الشهـاب » (١١٢٢) ، والبيهـي في « الشعب » (١٦٤٢) .

(٢) الأرذال : الـذـين يـعيشـون سـالمـين منـ الأـكـدار ، لـعدـم تـوجـه الأـعـيـن إـلـيـهم . « إـتحـاف » (٣٠٣/١) .

(٣) الصـولـجان : عـصـا يـعـطـف طـرفـها ، يـضـربـ بـهـا الـكـرـبة عـلـى الدـوـاب ، وـهـي لـفـظـة فـارـسـية مـعـرـبة .

ولا يدل ذلك على أن طالب الرئاسة ناج ، بل هو من الذين قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيهِمْ : « إِنَّ اللَّهَ يُؤْيِدُ هَذَا الدِّينَ بِأَقْوَامٍ لَا خَلَاقَ لَهُمْ »<sup>(١)</sup> .  
وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ يُؤْيِدُ هَذَا الدِّينَ بِالرَّجُلِ الْفَاجِرِ »<sup>(٢)</sup> .

فطالُبُ الرئاسة في نفسه هالك ، وقد يصلح بسيبه غيره إن كان يدعو إلى ترك الدنيا ، وذلك فيما كان حاله في ظاهر الأمر حال علماء السلف ، ولكنَّه يضمُّ قصدَ الجاه ؛ فمثاليه مثال الشمع الذي يحترق في نفسه ويستضيء بغيره ؛ فصلاحُ غيره في هلاكه<sup>(٣)</sup> .

فأمّا إذا كان يدعو إلى طلب الدنيا .. فمثاليه مثال النار المحرقة التي تأكلُ نفسها وغيرها .

### فالعلماء ثلاثة :

إما مهلك نفسه وغيره ، وهم المصرّحون بطلب الدنيا والمقبولون عليها .  
وإما مسعد نفسه وغيره ، وهم الداعون إلى الله تعالى المتخلون عن الدنيا ظاهراً وباطناً .

وإما مهلك نفسه مسعد غيره ، وهو الذي يدعو إلى الآخرة وقد رفضَ

(١) رواه النسائي في « السنن الكبرى » ( ٨٨٣٣ ) .

(٢) رواه البخاري ( ٣٠٦٢ ) ، ومسلم ( ١١١ ) .

(٣) وقد روى الطبراني في « المعجم الكبير » ( ١٦٦ / ٢ ) مرفوعاً : « مثل العالم الذي يعلم الناس الخير وينسى نفسه كمثل السراج يضيء للناس ويحرق نفسه » .

الدنيا في ظاهره ، وقصده في الباطن قبولُ الخلقِ وإقامتهُ الجاه .  
 فانظرْ مِنْ أَيِّ الْأَقْسَامِ أَنْتَ ، وَمَنِ الَّذِي اشْتَغَلَتْ بِالاعْتِدَادِ لَهُ ، وَلَا تَظْنَنْ  
 أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْبُلُ غَيْرَ الْخَالصِ لِوَجْهِهِ تَعَالَى مِنَ الْعِلْمِ وَالْعَمَلِ ، وَسِيَّاتِيكَ  
 فِي كِتَابِ الرِّيَاءِ بَلْ فِي جَمِيعِ رِبْعِ الْمَهْلَكَاتِ مَا يَنْفِي عَنْكَ الرِّيَةَ فِيهِ ، إِنْ  
 شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

\* \* \*

## الباب الخامس في آداب المتعلّم والمعلم

**أمّا المتعلّم :** فآدابه وظائفه الظاهرة كثيرة ، ولكن تنظيم تفاريقها عشر جمل :

**الوظيفة الأولى :** تقديم طهارة النفس عن رذائل الأخلاق ومذموم الأوصاف : إذ العلم عبادة القلب ، وصلة السر ، وقربة الباطن إلى الله تعالى ، وكما لا تصح الصلاة التي هي وظيفة الجوارح الظاهرة إلا بتطهير الظاهر عن الأحداث والأخبار .. فكذلك لا تصح عبادة الباطن وعمارة القلب بالعلم إلا بعد طهارته عن خبائث الأخلاق وأنجاس الأوصاف .

قال صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « يُبَيِّنَ الدِّينُ عَلَى النَّظَافَةِ »<sup>(١)</sup> ، وهو كذلك باطنًا وظاهرًا .

وقال الله تعالى : « إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ بَخَسٌ » تنبئها للعقل على أنَّ الطهارة والنجاسة غير مقصورة على الظواهر المدركة بالحس ، فالمسرك قد يكون

(١) رواه الرافعي في « التدوين في أخبار قزوين » (١/١٧٦) بلفظ : « فإن الله بنى الإسلام على النظافة » ، وعند الترمذى (٢٧٩٩) : « إن الله طيب يحب الطيب ، نظيف يحب النظافة . . . » .

نظيفَ التوبِ مغسولَ البدنِ ، ولكنَّهُ نجسُ الجوهرِ ؛ أي : باطْنُهُ ملطَّخٌ  
بالخبائثِ .

والنجاسةُ عبارةٌ عَمَّا يُجتنبُ ويُطلبُ البعدُ منهُ ، وخبائثُ صفاتِ الباطنِ  
أهمُ بالاجتنابِ ؛ فإنَّها معَ خبيثها في الحالِ مهلكاتٌ في المالِ ، ولذلكَ قالَ  
صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا تدْخُلُ الْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيهِ كُلُّ بَيْتٍ »<sup>(١)</sup> ، والقلبُ بيتٌ  
هوَ منزلُ الملائكةِ ومهبطُ أثريهم ومحلُّ استقرارِهم ؛ والصفاتُ الرديئةُ مثلُ  
الغضبِ والشهوةِ ، والحدقِ والحسدِ ، والكبرِ والعجبِ ، وأخواتِها ..  
كلابٌ نابحةٌ ؛ فأنَّى تدخلُهُ الملائكةُ وهوَ مشحونٌ بالكلابِ ، ونورُ العلمِ  
لا يقذفُهُ اللهُ في القلبِ إلا بواسطةِ الملائكةِ ؟ ! « وَمَا كَانَ لِشَرٍّ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ  
إِلَّا وَحِيَا أَوْ مِنْ وَرَائِي حِجَابٍ أَوْ يُرِسِّلَ رَسُولاً »<sup>(٢)</sup> ، وهكذا ما يرسلُ منْ رحمةِ العلومِ  
إلى القلوبِ إنَّما تتولاها الملائكةُ الموكلونَ بها ، وهمُ المقدَّسونَ المطهرونَ  
المبرَّونَ عنِ المذموماتِ ، فلا يلاحظونَ إلا طيباً ، ولا يعمرُونَ بما عندَهمْ  
منْ خزائنِ رحمةِ اللهِ إلا طيباً طاهراً<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه البخاري (٣٢٢٥) ، ومسلم (٢١٠٦) .

(٢) قال المؤلف رحمه الله تعالى : (فإن قلت : كيف آمن من كفر وأطاع من عصى واهتدى  
من ضل ؛ إذ كانت الشياطين لا تفارق قلب الكافر والعاصي والضال بما يبشون فيه من  
الأخلاق المذمومة ، وأصنافُ الخير إنما ترد من الله عز وجل بواسطة الملائكة ، وهي  
لا تدخل موضعًا يحل فيه شيء مما ذكر ، وإذا لم تدخل .. لم يصل إلى الخير الذي  
يكون معها ولم تصل إليه ، فعلى هذا يجب أن يبقى كل كافر على حاله ، ومن لم يخلق  
مؤمناً معصوماً .. فلا سبيل له إلى الإيمان على هذا المفهوم . فالجواب : إن للشياطين =

ولست أقول : المراد بلفظ البيت هو القلب ، وبالكلب هو الغضب والصفات المذمومة ، ولكنني أقول : هو تنبية عليه ، وفرق بين تغيير الظواهر إلى البواطن وبين التنبية للبواطن من ذكر الظواهر مع تقرير الظواهر ، ففارق الباطنية بهذه الدقيقة ، فإن هذا طريق الاعتبار ، وهو مسلك العلماء والأبرار ؛ إذ معنى الاعتبار أن تعبّر ممّا ذكر إلى غيره ، فلا تقتصر عليه ؛ كما يرى العاقل مصيبة لغيره فيكون له فيها عبرة بأن يعبر منها إلى التنبية لكونه أيضاً عرضة للمصائب ، وكون الدنيا بصدق الانقلاب ؛ فعبرة من غيره إلى نفسه ، ومن نفسه إلى أصل الدنيا عبرة محمودة .

فأعبر أنت أيضاً من البيت الذي هو بناء الخلق إلى القلب الذي هو بيت من بناء الله تعالى ، ومن الكلب الذي ذُمَّ لصفاته لا لصورته وهو ما فيه من سُبُّعية ونجاسة إلى روح الكلبية وهي السبعية .

واعلم : أن القلب المشحون بالغضب ، والشّره إلى الدنيا ، والتکالب عليها ، والحرص على التمزيق لأعراض الناس .. كلب في المعنى ، وقلب في الصورة ، فنور البصيرة يلاحظ المعانى دون الصور ؛ والصور في هذا

غفلات ، وللأخلاق المذمومة عزفات ، كما أن للملائكة غيبات ولتواتر الخير عليها فترات ، فإذا وجد الملك قلباً خالياً ولو زماناً فرداً .. حلَّ فيه ، وأراه ما عنده من الخير ، فإن صادف منه قبولاً ، ولما عَرَضَ عليه تشوفاً وزروعاً .. أورد عليه ما يملؤه ويستغرق لبَّه ، وإن صادف منه ضجراً ، وسمع منه لجنود الشياطين استغاثة ، وبالأخلاق الكلابية استعانة .. رحل عنه وتركه ) . « الإملاء » ( ص ٢٣ ) .

العالم غالباً على المعاني ، والمعاني باطنية فيها ، وفي الآخرة تتبع الصور المعاني ، وتغلب المعاني ، فلذلك يُحشر كل شخص على صورته المعنوية ، فيُحشر الممزق لأعراض الناس كلباً ضارياً ، والشره إلى أموالهم ذهباً عادياً ، والمتكبر عليهم في صورة نمرين ، وطالب الرئاسة في صورة أسد .

وقد وردت بذلك الأخبار ، وشهد به الاعتبار عند ذوي البصائر والأبصار<sup>(١)</sup> ، وشهد به شواهد الرؤيا ؛ فإن النائم لما بعده عن عالم المحسوسات .. قرب من ذلك العالم ؛ إذ النوم آخر الموت ، فيرى في النوم الموصوفين بهذه الصفات على هذه التي ذكرناها<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

فإن قلت : كم من طالب رديء الأخلاق حصلَ العلوم !

(١) فما جادت به قريحة المؤلف من لطائف إشارات النصوص دليلاً فهم واستبصر ، قال رحمة الله تعالى : (ولا نكُن في ذلك إذا دلَّ عليه العلم وجملة الاستبطاط ، ولم تمجه القلوب المستضاءة ، ولم تصادم به شيئاً من أركان الشريعة ، فلا تكن جاحداً ، ولا تجزع من تشنيع جاحد ولا من نفور مقلد ؛ فكثيراً ما ورد شرع مقررون بسبب ، فرأى أهل الاعتبار وجه تعلُّمه عن سبيه إلى ما في معناه ومشابه له من الجهة التي تصلح أن يعديها إليه ، ولو لا ذلك .. لما قال النبي صلى الله عليه وسلم : « رب مبلغ أوعي من سامع ، وحامل فقه إلى من هو أفقه منه » ) . « الإملاء » (ص ٢٣) .

(٢) من قوله : ( وشهد به شواهد ) إلى قوله : ( التي ذكرناها ) زيادة من (أ) ، ويؤكده نسبتها له ما في « كيمياء السعادة » (ص ١٢٠) ، والله أعلم .

فهيها تَ ما أَبْعَدَكَ عَنِ الْعِلْمِ الْحَقِيقِيِّ النَّافِعِ فِي الْآخِرَةِ الْجَالِبِ لِلسُّعَادَةِ ؛  
فَإِنَّ مِنْ أَوَّلِيَّ ذَلِكَ الْعِلْمِ أَنْ يَظْهُرَ لَهُ أَنَّ الْمُعَاصِيَ سَمُومٌ قاتِلَةٌ مَهْلِكَةٌ ، وَهُلْ  
رَأَيْتَ مَنْ يَتَنَاهُ سَمًا مَعَ عِلْمِهِ يَكُونُهُ سَمًا قاتِلًا ؟

إِنَّمَا الَّذِي تَسْمَعُهُ مِنَ الْمُتَرَسِّمِينَ حَدِيثٌ تَلَقَّفُوهُ ، يَوْرِدُونَهُ بِالسَّتِّيْمِ  
مَرَّةً ، وَيَرْدُدُونَهُ بِقَلْوَبِهِمْ أُخْرَى ، وَلَيْسَ ذَلِكَ مِنَ الْعِلْمِ فِي شَيْءٍ ؛ قَالَ ابْنُ  
مُسَعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( لَيْسَ الْعِلْمُ بِكُثْرَةِ الرِّوَايَةِ ، إِنَّمَا الْعِلْمُ نُورٌ يُقْدَفُ فِي  
الْقَلْبِ ) <sup>(١)</sup> .

وَقَالَ بَعْضُهُمْ : ( إِنَّمَا الْعِلْمُ الْخَشِيَّةُ ، إِذْ قَالَ تَعَالَى : « إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ  
عِبَادِهِ الْعَلَمَتُوْا » ) <sup>(٢)</sup> .

وَكَانَهُ إِشَارَةً إِلَى أَخْصَّ ثِمَرَاتِ الْعِلْمِ ، وَلَذِكَّ قَالَ بَعْضُ الْمُحَقِّقِينَ :  
مَعْنَى قَوْلِهِمْ : ( تَعْلَمْنَا الْعِلْمَ لِغَيْرِ اللَّهِ ، فَأَبَى الْعِلْمُ أَنْ يَكُونَ إِلَّا اللَّهُ ) <sup>(٣)</sup> : أَنَّ  
الْعِلْمَ أَبَى وَامْتَنَعَ عَلَيْنَا ، فَلَمْ تَنْكِشِفْ لَنَا حَقِيقَتُهُ ، وَإِنَّمَا حَصَلَ لَنَا حَدِيثُهُ  
وَالْفَاظُهُ .

(١) رواه أحمد في « الزهد » ( ٨٦٧ ) وفيه : ( ولكن العلم الخشية ) كما هو في الخبر  
اللاحق .

(٢) وهو - كما سبق - لعبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، وهو في « الحلية » ( ١ / ١٣١ ) ،  
وانظر « الدر المنشور » ( ٧ / ٢٠ ) .

(٣) هو قول سفيان الثوري كما صرَّح به الإمام الغزالى في كتاب ( العزلة ) .

فإن قلت : إنني أرى جماعةً من الفقهاء المحققين بَرَزوا في الفروع والأصول ، وعُدُوا من جملة الفحول ، وأخلاقُهُم ذميمةٌ لم يتطهروا منها .

فيقال : إذا عرفت مراتب العلوم ، وعرفت علم الآخرة .. استبان لك أن ما اشتغلوا به قليلٌ الغناءٌ من حيث كونهُ علمًا ، وإنما غناوْهُ من حيث كونهُ عملاً لله تعالى ، إذا قُصِّدَ به التقرُّب إلى الله تعالى .

وقد سبق إلى هذا إشارة ، وسيأتيك فيه مزيدٌ بيان وإيضاح إن شاء الله تعالى<sup>(١)</sup> .

**الوظيفة الثانية :** أن يقلل علاقته من أشغال الدنيا ويبعد عن الأهل والوطن :

فإن العلاقَ شاغلةٌ وصارفةٌ ، وما جعل الله لرجلٍ من قلبين في جوفه ، ومهما توزعتِ الفكرَةُ .. قصرت عن دركِ الحقائق ، ولذلك قيل : (العلم لا يعطيك بعضه حتى تعطيه كُلَّك ، فإذا أعطيته كُلَّك .. فأنت من إعطائه إياك بعضه على خطر)<sup>(٢)</sup> .

وال فكرة المتوزعة على أمور متفرقة كجدولٍ تفرق ماؤه ، فنشفت الأرض بعضه ، واحتطف الهواء بعضه ، فلا يبقى منه ما يجتمع ويبلغ المُزدَرع<sup>(٣)</sup> .

(١) في ذكر العلامات الفارقة بين علماء الدنيا وعلماء الآخرة .

(٢) الفقيه والمتفقه (٨٦٤) ، والجامع لأخلاق الراوي وأداب السامع (١٥٧٠) .

(٣) المزدَرع : موضع الزراعة .

**الوظيفة الثالثة :** ألا يتكبر على العلم ولا يتأنّ على المعلم :  
بل يلقي إليه زمام أمره بالكلية في كل تفصيل ، ويدعُ لتصحه إذعانَ  
المريض الجاهل للطبيب المشفي الحاذق .

وينبغي أن يتواضع لمعلمه ويطلب الشواب والشرف بخدمته ، قال  
الشعبي : صلى زيد بن ثابت على جنازة ، فقررت إلى بغله ليركبها ، فجاء  
ابن عباس فأخذ بركابه ، فقال زيد : خل عنه يا بن عم رسول الله ، فقال ابن  
عباس : هكذا أمرنا أن نفعل بالعلماء والكبار<sup>(١)</sup> ، فقبل زيد بن ثابت يده  
وقال : هكذا أمرنا أن نفعل بأهل بيت نبئاً محمد صلى الله عليه وسلم<sup>(٢)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : « ليس من أخلاق المؤمن التملق إلا في  
طلب العلم »<sup>(٣)</sup> .

فلا ينبغي للطالب أن يتكبر على المعلم ، ومن تكبره على المعلم أن  
يستنكف من الاستفادة إلا من المرموقين المشهورين ، وهو عين الحماقة ؛  
فإن العلم سبب النجاة والسعادة ، ومن يطلب مهرباً من سبع ضار يفترسه ..  
لم يفرق بين أن يرشده إلى الهرب مشهور أو خامل ، وضراؤه سباع

(١) الكباء هنا : ذوق الأسنان والشيوخ .

(٢) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٨٣٢ ) بتمامه ، وأصله عند الطبراني  
في « الكبير » ( ١٠٧ / ٥ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ٤٢٣ / ٣ ) .

(٣) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٨٥٩ ) ، والخطيب في « الجامع  
لأخلاق الرواية وأداب السامع » ( ١٤٧٣ ) .

النار بالجهال بالله تعالى أشد من ضراوة كل سبع .

فالحكمة ضالة المؤمن ، يغتنمها حيث يظفر بها ، ويتقلد الملة لمن ساقها إليه كائناً من كان ، ولذلك قيل : [من الكامل]

**العلم حرب للفتى المتعالي كالسيط حرب للمكان العالي<sup>(١)</sup>**

فلا ينال العلم إلا بالتواضع وإلقاء السمع ؛ قال الله تعالى : « إن في ذلك لذكراً لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد » ، ومعنى قوله ذا قلب : أن يكون قابلاً للعلم فهما ، ثم لا تغنى القدرة على الفهم حتى يلقي السمع وهو شهيد حاضر القلب ، يستقبل كل ما يلقى إليه بحسن الإصغاء والضراوة والشكر والفرح وقبول الملة .

فليكن المتعلم لمعلّمه كأرض دمثة<sup>(٢)</sup> نالت مطرًا غزيرًا ، فشربت بجميع أجزائها ، وأذعنت بالكلية لقبوله ، ومهما أشار عليه المعلم بطريق في التعليم .. فليقلدْه وليدع رأيه ؛ فإن خطأ مرشدِه أفع له من صوابه في نفسه ؛ إذ التجربة تطلع على دقائق يُستغرب سماعها مع أنه يعظم نفعها ، فكم من مريض محروم يعالج الطبيب في بعض أوقاته بالحرارة ؛ ليزيد في قوته إلى حد يحتمل صدمة العلاج ، فيتعجب منه من لا خبرة له .

(١) انظر « البيان » (ص ٦٣) ، و« المجموع » (١/٦٢) ، و« نشر طي التعريف » (ص ٢٤٥) .

(٢) الدمثة : الأرض السهلة المنخفضة .

وقد نبأَ اللهُ تَعَالَى بِقَصْةِ الْخَضْرِ وَمُوسَى عَلَيْهِمَا السَّلَامُ حِيثُ قَالَ  
الْخَضْرُ : «إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِعَ مَعِي صَبَرًا ۝ وَكَيْفَ تَصِيرُ عَلَىٰ مَا لَمْ تُحْكُمْ بِهِ خَبْرًا» ، ثُمَّ  
شَرَطَ عَلَيْهِ السُّكُوتَ وَالتَّسْلِيمَ فَقَالَ : «فَإِنْ أَتَبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّىٰ  
أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا» ، ثُمَّ لَمْ يَصْبِرْ وَلَمْ يَزُلْ فِي مِرَادِهِ إِلَى أَنْ كَانَ ذَلِكَ سَبِبَ  
فِرَاقِ مَا بَيْنَهُمَا .

وَبِالْجَمْلَةِ : كُلُّ مُتَعَلِّمٍ اسْتَبْقَى لِنَفْسِهِ رَأِيًّا وَاحْتِيَارًا وَرَاءَ اخْتِيَارِ الْمَعْلُومِ .  
فَاحْكُمْ عَلَيْهِ بِالْخَفَاقِ وَالخَسْرَانِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : «فَسَعَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ» ،  
فَالسُّؤَالُ مَأْمُورٌ بِهِ .

فَاعْلَمْ : أَنَّهُ كَذَلِكَ ، وَلَكِنْ فِيمَا يَأْذِنُ الْمَعْلُومُ فِي السُّؤَالِ عَنْهُ ؛ فَإِنَّ  
السُّؤَالَ عَمَّا لَمْ تَبْلُغْ رَتْبَكَ إِلَى فَهْمِهِ مَذْمُومٌ ، وَلَذَلِكَ مِنْعَ الْخَضْرِ مُوسَى  
عَلَيْهِمَا السَّلَامُ عَنِ السُّؤَالِ ؛ أَيْ : دَعِ السُّؤَالَ قَبْلَ أَوَانِهِ ، فَالْمَعْلُومُ أَعْلَمُ بِمَا  
أَنْتَ أَهْلُ لَهُ ، وَبِأَوَانِ الْكَشْفِ ، وَمَا لَمْ يَدْخُلْ أَوَانَ الْكَشْفِ فِي كُلِّ درْجَةٍ مِنْ  
مَرَاقِي الدَّرَجَاتِ . . لَا يَدْخُلُ أَوَانُ السُّؤَالِ عَنْهُ .

وَقَدْ قَالَ عَلَيْهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : (إِنَّ مِنْ حَقِّ الْعَالَمِ : أَلَا تَكْثُرْ عَلَيْهِ  
بِالسُّؤَالِ ، وَلَا تَعْتَتُهُ فِي الْجَوَابِ ، وَلَا تَلْحَ عَلَيْهِ إِذَا كَسَلَ ، وَلَا تَأْخُذْ بِثُوبِهِ  
إِذَا نَهَضَ ، وَلَا تَفْسِي لَهُ سَرَّاً ، وَلَا تَغْتَبَنَّ عَنْهُ أَحَدًا ، وَلَا تَطْلَبَنَّ عَثْرَةً ،

وإنْ زلَ.. قبلتَ معدرتَهُ ، وعليكَ أَنْ توقَّرْهُ وتعظِّمَهُ اللَّهُ تَعَالَى مَا دامَ يحفظُ  
أَمْرَ اللَّهِ تَعَالَى ، ولا تجلسْ أَمَامَهُ ، وإنْ كانَتْ لَهُ حاجَةٌ.. سبقَتَ الْقَوْمَ إِلَى  
خَدْمَتِهِ )<sup>(١)</sup> .

**الوظيفةُ الرابعةُ :** أَنْ يحترَزَ الْخَائِضُ فِي الْعِلْمِ فِي مُبْدَأِ الْأَمْرِ عَنِ الإِصْغَاءِ  
إِلَى اخْتِلَافِ النَّاسِ ، سَوَاءً كَانَ مَا خَاضَ فِيهِ مِنْ عِلْمٍ الدِّينِ أَوْ مِنْ عِلْمِ  
الآخِرَةِ :

فَإِنَّ ذَلِكَ يَدْهُشُ عَقْلَهُ وَيَحْيِيْ ذَهْنَهُ ، وَيَفْتَرُ رَأْيَهُ وَيُؤْسِئُ عَنِ الْإِدْرَاكِ  
وَالْإِطْلَاعِ ، بَلْ يَنْبَغِي أَنْ يَتَقَنَّ أَوْلًا الطَّرِيقَةَ الْحَمِيدَةَ الْوَاحِدَةَ الْمَرْضِيَّةَ عِنْدَ  
أَسْتَاذِهِ ، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ يَصْغِي إِلَى الْمَذَاهِبِ وَالشَّبَهِ .

وَإِنْ لَمْ يَكُنْ أَسْتَاذُهُ مُسْتَقْلًا بِاِخْتِيَارِ رَأْيٍ وَاحِدٍ وَإِنَّمَا عَادَتْهُ نَقْلُ الْمَذَاهِبِ  
وَمَا قِيلَ فِيهَا.. فَلِيَحْذَرْ مِنْهُ ؛ فَإِنَّ إِضْلَالَهُ أَكْثَرُ مِنْ إِرْشَادِهِ ، وَلَا يَصْلُحُ  
الْأَعْمَى لِقُودِ الْعُمَيَانِ وَإِرْشَادِهِمْ ، وَمَنْ هَذَا حَالُهُ فَهُوَ بَعْدُ فِي عَمَى الْحَيْرَةِ  
وَتِيهِ الْجَهَلِ .

وَمَنْعُ الْمُبْتَدِئِ عَنِ الشَّبَهِ يَضَاهِي مَنْعَ الْحَدِيثِ الْعَهِدِ بِالْإِسْلَامِ عَنِ  
مَخَالَطَةِ الْكُفَّارِ ، وَنَدْبُ الْقَوِيِّ إِلَى النَّظَرِ فِي الْاخْتِلَافَاتِ يَضَاهِي حَثَّ الْقَوِيِّ

(١) الفقيه والمتفقه (٨٥٦) بنحوه .

على مخالطة الكفار ، ولذلك يُمنع العاجز عن التهجم على صفات الكفار ، ويندب الشجاع له .

ومن الغفلة عن هذه الدقيقة ظن بعض الضعفاء أن الاقتداء بالأقوباء فيما يُنقل عنهم من المساهلات جائز ، ولم يدرك أن وظائف الأقوباء تخالف وظائف الضعفاء ، ولذلك قال بعضهم : ( من رأني في البداية .. صار صديقا ، ومن رأني في النهاية .. صار زنديقا )<sup>(١)</sup> ؛ إذ النهاية تردد الأعمال إلى الباطن ، وتسكن الجوارح إلا عن رواتب الفرائض ، فيتراءى إلى الناظر أنه بطالة وكسل وإهمال ، وهيهات هيهات ! فذلك مرابطة للقلب في عين الشهد والحضور ، وملازمة لذكر الذي هو أفضل الأعمال على الدوام .

وتشبه الضعيف بالقوى فيما يرى من ظاهره أنه هفوة يضاهي اعتذار من يُلقي نجاسة يسيرة في كوز ماء ويتعلل بأن أضعف هذه النجاسة قد يُلقي في البحر والبحر أعظم من الكوز ، فما جاز للبحر .. فهو للكوز أجوز ، ولا يدرى المسكين أن البحر بقوته يحيل النجاسة ماء ، فتنقلب عين النجاسة باستيلائه إلى صفتِه ، والقليل من النجاسة يغلب الكوز ويحيله إلى صفتِه .

وبمثل هذا جوز النبي صلى الله عليه وسلم ما لم يجوز لغيره ؛ حتى أبى له تسع نسوة<sup>(٢)</sup> ؛ إذ كان له من القوة ما يتعدى منه صفة العدل إلى نسائه .

(١) ميزان العمل (ص ٣٤٧) .

(٢) كما روى البخاري ( ٢٦٨ ) ، ولفظ ( تسع نسوة ) من رواية سعيد عن قتادة عن أنس عنده ، وفيه كذلك رواية ( إحدى عشرة ) .

وإن كثُرَنَ ، وأمَّا غيرُهُ.. فلا يقدرُ على بعضِ العدْلِ ، بل يتعذرُ ما بينُهُنَّ منَ الضرارِ إلَيْهِ ، حتَّى ينجرَ إلَى معصيةِ اللهِ تَعَالَى في طلبِ رضاهُنَّ ، فما أفلحَ مَنْ قاسَ الملائكةَ بالحدَادينَ .



**الوظيفةُ الخامسةُ :** ألا يدعَ طالبُ العلومِ فنَّاً مِنَ العلومِ المحمودةِ ولا نوعاً مِنْ أنواعها إِلَّا وينظرُ فِيهِ نظراً يطلعُ بِهِ عَلَى مقصدهِ وغايتهِ : ثمَّ إِنْ ساعدَهُ الْعُمُرُ.. طلبَ التبعُّرِ فِيهِ، وَإِلَّا.. اشتغلَ بالآهُمْ مِنْهُ واستوفاهُ، وتطَرَّفَ مِنَ البقيةِ<sup>(١)</sup>؛ فَإِنَّ الْعِلُومَ مُتَعَاوِنَةٌ ، وبعضاًها مُرْتَبِطٌ بِالبعضِ.

ويستفيدُ منهُ في الحالِ الانفكاكَ عنْ عداوةِ ذلكَ الْعِلْمِ بسبِبِ جهلهِ؛ فَإِنَّ النَّاسَ أَعْدَاءُ مَا جهلوهُ ، قالَ اللهُ تَعَالَى : «وَإِذْلَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِلَكُّ قَدِيرٌ» .

وقالَ الشاعرُ<sup>(٢)</sup> : [من الوافر]

وَمَنْ يَكُ ذَا فِيمْ مُرِّ مَرِيضٍ يَجِدْ مُرَاً بِهِ الْمَاءَ الْزُّلَالَ  
فَالْعِلُومُ عَلَى درجاتِها : إِمَّا سالكَةٌ بالعِدَّ إلى اللهِ تَعَالَى ، أوْ معيَنةٌ على  
السلوكِ نوعاً مِنَ الإعانةِ ، ولها منازلٌ مُرتبَةٌ في القربِ والبعدِ مِنَ المقصودِ ،  
وَالقُوَّامُ بِهَا حفظَةُ حفاظِ الرباطاتِ والثغورِ ، ولكلَّ واحدٍ رتبَةٌ ، ولهُ

(١) أي : أخذ منها الطرف والنواذر المحتاج إليها في حال طلبه . «إتحاف» (٣٢١/١) .

(٢) البيت للمنتبي في «ديوانه بشرح العكيري» (٢٢٨/٣) .

بحسب درجته أجر في الآخرة إذا قصد به وجه الله تعالى .

**الوظيفة السادسة :** إنَّ العُمرَ إِذَا كَانَ لَا يَسْعُ لِجَمِيعِ الْعِلْمِ غَالِبًا . فَالْحَزْمُ أَنْ يَأْخُذَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ أَحْسَنَهُ :

ويكتفي منه بشيء ، ويصرف جمام قوته في الميسور من علمه إلى استكمال العلم الذي هو أشرف العلوم وهو علم الآخرة ؛ أعني : قسم المعاملة والمكافحة ، فغاية المعاملة المكافحة ، وغاية المكافحة معرفة الله عز وجل .

ولست أعني به الاعتقاد الذي تلقنه العامي وراثة أو تلقفًا ، ولا طريق تحرير الكلام والمجادلة في تحصين ذلك عن مراوغات الخصوم كما هو غاية المتكلم ، بل الذي أعنيه نوع يقين هو ثمرة نور يقذفه الله تعالى في قلب عبد طهر بالمجاهدة باطنه عن الخبائث حتى ينتهي إلى رتبة إيمان أبي بكر رضي الله عنه الذي لو وزن بإيمان العالمين . لرجح ، كما شهد له به سيد البشر صلى الله عليه وسلم <sup>(١)</sup> ، مما عندي <sup>(٢)</sup> أنَّ ما يعتقد العامي ويرتبه المتكلم الذي لا يزيد على العامي إلا في صنعة الكلام ولأجله سميت صناعته كلاما . كان يعجز عن عمر وعثمان وعلى وسائل الصحابة رضي الله عنهم ، حتى كان يفضلهم أبو بكر رضي الله عنه بالسر الذي وقر في صدره .

(١) رواه مرفوعاً ابن عدي في «الكامل» (٤/٢٠١) ، والبيهقي موقوفاً على عمر رضي الله عنه في «الشعب» (٣٥) .

(٢) (ما) هنا نافية ؛ أي : ليس عندي .

والعجبُ ممَّن يسمعُ مثلَ هذِه الأقوالِ مِنْ صاحِبِ الشرعِ صلواتُ اللهِ عَلَيْهِ وسَلَامُهُ ثُمَّ يزدري ما يسمعُهُ عَلَى وَفْقِهِ ، ويَزعمُ أَنَّهُ مِنْ ترَهاتِ الصوفيةِ ، وَأَنَّ ذَلِكَ غَيْرُ معقولٍ .

في ينبغي أنْ تتدَّ في هذا ، فعندَهُ ضيَّعتَ رأسَ المالِ ، وَكُنْ حريصاً عَلَى معرفةِ ذَلِكَ السَّرِّ الْخَارِجِ عَنْ بضاعةِ الفقهاءِ والمتكلمينَ ، فَلَا يرشُدُكَ إِلَيْهِ إِلَّا حرصُكَ فِي الطلبِ .

وعلى الجملةِ : فأشرفُ العلومِ وغايَتُها معرفةُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وهيَ بحرٌ لا يُدركُ مُنتهيُ غورِهِ ، وأقصى درجاتِ البشرِ فِيهِ رتبةُ الأنبياءِ ، ثُمَّ الأولياءِ ، ثُمَّ الذين يلونَهُمْ .

وقد رُوِيَ أَنَّ رَئِيَ صورةً حَكِيمينِ مِنَ الْحَكَمَاءِ الْمُتَقْدِمِينَ فِي مسجدٍ وَفِي يَدِ أحدهما رقعةٌ فِيهَا : (إِنْ أَحْسَنْتَ كُلَّ شَيْءٍ .. فَلَا تَظَنَّ أَنَّكَ أَحْسَنْتَ شَيْئاً حَتَّى تعرَفَ اللَّهَ تَعَالَى وَتَعْلَمَ أَنَّهُ مُسْبِبُ الْأَسْبَابِ وَمُوجِدُ الْأَشْيَاءِ) ، وَفِي يَدِ الآخرِ : (كُنْتُ قَبْلَ أَنْ أَعْرَفَ اللَّهَ سَبَحَانَهُ أَشْرَبُ وَأَظْمَأُ ، حَتَّى إِذَا عَرَفْتُهُ .. رَوِيَتُ بِلَا شَرْبٍ) .

الوظيفةُ السابعةُ : أَلا يخوضَ فِي فنونِ الْعِلْمِ دفعَةً ، بلْ يراعي الترتيبَ ، فيبدأ بالأهمِ فالأهمُ ، ولا يخوضُ فِي فنٍ حَتَّى يَسْتَوِيَ الْفَنُّ الَّذِي قَبْلَهُ : فإنَّ الْعِلْمَ مَرْتَبَةٌ تَرْتِيباً ضروريَاً ، وبعْضُهَا طَرِيقٌ إِلَى بَعْضٍ ، والمُوقَّعُ

مراجع ذلك الترتيب والتدرج ، قال الله تعالى : ﴿ الَّذِينَ مَاتَتْنَاهُمُ الْكِتَبَ يَتَلَوَّنُهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ ﴾ أي : لا يجاوزون فناً حتى يحكموا علمًا وعملًا .

ول يكن قصده من كل علم يتحرر الترقى إلى ما فوقه ، وينبغي إلا تحكم على علم بالفساد لوقوع الاختلاف بين أصحابه فيه ، ولا بخطأ واحد أو أحد فيه ، ولا بمخالفتهم موجب العلم بالعمل ، فترى جماعة تركوا النظر في العقليات والفقهيّات المتعلّقة فيها بأنّها لؤ كأن لها أصل .. لأدركها أربابها ، وقد مضى كشف هذه الشبه في كتابنا « معيار العلم » ، وترى طائفة يعتقدون بطلان الطبع لخطأ شاهدوه من طبيب .

وطائفة اعتقدوا صحة النجوم لصواب اتفق لواحد ، وطائفة اعتقدوا بطلانه لخطأ اتفق لواحد ، والكل خطأ ، بل ينبغي أن يعرف الشيء في نفسه ، فلا كل علم يستقل به كل شخص ، ولذلك قال علي رضي الله تعالى عنه : ( لا تعرف الحق بالرجال ، اعرف الحق .. تعرف أهله ) .

الوظيفة الثامنة : أن يعرف السبب الذي به يدرك شرف العلوم ، وأن ذلك يراد به شيئاً :

أحدّهما : شرف الشمرة .

والثاني : وثاقة الدليل وقوته .

وذلك كعلم الدين وعلم الطبع ؟ فإن ثمرة أحدّهما الحياة الأبدية ،

وثرمة الآخر الحياة الفانية ، فيكون علم الدين أشرف .

ومثل علم الحساب وعلم النجوم ؛ فإن علم الحساب أشرف ؛ لوثاقة أداته وقوتها .

وإذا نسب الحساب إلى الطب .. كان الطب أشرف باعتبار ثمرته ، والحساب أشرف باعتبار أداته ، وملحوظة الثمرة أولى ، ولذلك كان الطب أشرف وإن كان أكثره بالتخمين .

وبهذا يتبيّن أن أشرف العلوم العلم بالله عز وجل وملائكته وكتبه ورسليه ، والعلم بالطريق الموصى إلى هذه العلوم ، فإياك وأن ترحب إلا فيه ، وأن تحرض إلا عليه .



الوظيفة التاسعة : أن يكون قصد المتعلم في الحال تحلية باطنية وتجميلاً بالفضيلة ، وفي المالِ القرب من الله سبحانه وترقى إلى جوار الملائكة الأعلى من الملائكة والمقربين :

ولا يقصد به الرئاسة والمال والجاه وممارسة السفهاء ومباهة الأقران ، وإذا كان هذا<sup>(١)</sup> مقصده .. طلب - لا محالة - الأقرب إلى مقصوده ، وهو علم الآخرة ، ومع هذا فلا ينبغي له أن ينظر بعين الحقارة إلى سائر العلوم ؛ أعني : علم الفتاوى ، وعلم النحو واللغة المتعلّقين بالكتاب والسنة ، وغير

(١) يعني : الوصول إلى الله تعالى . « إتحاف » ( ٣٢٦ / ١ ) .

ذلكَ ممَّا أوردناهُ في المقدِّماتِ والمتَّمِّماتِ منْ ضروبِ العلومِ التي هيَ فرضٌ  
كفايةٌ .

وَلَا تفهَّمَنَّ مِنْ غلوْنَا فِي الشَّنَاءِ عَلَى عِلْمِ الْآخِرَةِ تهْجِينَ هَذِهِ الْعِلْمَوْنِ ؛  
فَالْمُتَكَفِّلُونَ بِالْعِلْمِ كَالْمُتَكَفِّلِينَ بِالشَّغْوِرِ وَالْمَرَابِطِينَ بِهَا ، وَالْغَزَّةِ الْمُجَاهِدِينَ  
فِي سَبِيلِ اللَّهِ ؛ فَمِنْهُمُ الْمُقَاتِلُ ، وَمِنْهُمُ الرَّدُّ ، وَمِنْهُمُ الَّذِي يُسَقِّيْهُمُ الْمَاءَ ،  
وَمِنْهُمُ الَّذِي يَحْفَظُ دُوَابَّهُمْ وَيَتَعَهَّدُهُمْ ، وَلَا يَنْفَكُّ وَاحِدٌ مِنْهُمْ عَنْ أَجْرٍ إِذَا كَانَ  
قَصْدُهُ إِعْلَاءُ كَلْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى دُونَ حِيَازَةِ الْغَنَائِمِ ، فَكَذَلِكَ الْعُلَمَاءُ ، قَالَ اللَّهُ  
تَعَالَى : « يَرَفَعُ اللَّهُ أَلَّا ذِيْنَ أَمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِيْنَ أَوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجَتٍ » ، وَقَالَ تَعَالَى :  
« هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللَّهِ » .

وَالْفَضْيَلَةُ نَسْبِيَّةٌ ، وَاسْتَحْقَارُنَا لِلصِّيَارَفَةِ عِنْدَ قِيَاسِهِمْ بِالْمُلُوكِ لَا يَدُلُّ عَلَى  
حَقَارَتِهِمْ إِذَا قَيَسُوا بِالْكَنَاسِينَ .

وَلَا تَظْنَنَّ أَنَّ مَا نَزَّلَ عِنْ الرَّتَبَةِ الْقَصْوَى سَاقِطُ الْقَدْرِ ، بَلِ الرَّتَبَةُ الْعَلِيَا  
لِلْأَنْبِيَاءِ ، ثُمَّ الْأُولَيَاءِ ، ثُمَّ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخِينَ فِي الْعِلْمِ ، ثُمَّ لِلصَّالِحِينَ عَلَى  
تَفَاوِتِ درَجَاتِهِمْ .

وَبِالْجَمْلَةِ : مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا .. يَرَهُ ، وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ  
شَرًا .. يَرَهُ ، وَمَنْ قَصَدَ اللَّهَ تَعَالَى بِالْعِلْمِ أَيَّ عِلْمٍ كَانَ .. نَفْعَهُ وَرَفْعَهُ  
لَا مَحَالَةَ .

**الوظيفة العاشرة :** أن يعلم نسبة العلوم إلى المقصد :

كما يؤثّر الرفيع القريب على البعيد ، والمهم على غيره ، ومعنى المهم : ما يهمك ، ولا يهمك إلا شأنك في الدنيا والآخرة ، وإذا لم يمكن الجمع بين ملادِ الدنيا ونعيم الآخرة كما نطق به القرآن وشهد له من نور البصائر ما يجري مجرى العيان .. فالأهم ما يبقى أبداً الآباء ؛ وعنده ذلك تصير الدنيا متلاً ، والبدن مركباً ، والأعمال سعياً إلى المقصد ، ولا مقصد إلا لقاء الله عز وجل ، ففيه النعيم كله ، وإن كان لا يعرف في هذا العالم قدره إلا الأقلون .

والعلوم بالإضافة إلى سعادة لقاء الله تعالى والنظر إلى وجهه الكريم - أعني النظر الذي طلبه الأنبياء وفهموه ، دون ما يسبق إلى فهم العوام والمتكلمين - على ثلاث مراتب ، تفهمها بالموازنة بمثال :

وهو أنَّ العبد الذي عُلقَ عتقه وتمكينه من الملك بالحج ، وقيل له : إن حجّت وأتممت .. وصلت إلى العتق والملك جميعاً ، وإن ابتدأت بطريق الحج والاستعداد له وعاشك في الطريق مانع ضروري .. فلك العتق والخلاص من شقاء الرق فقط دون سعادة الملك .. فله ثلاثة أصناف من الشغل :

**الأول :** تهيئة الأسباب بشراء الناقة وخرز الراوية وإعداد الزاد والراحلة .

والثاني : السلوكُ ومفارقةُ الوطنِ بالتوجهِ إلى الكعبةِ متزلاً بعدَ متزلٍ .

والثالثُ : الاستغالُ بأعمالِ الحجَّ ركناً بعدَ ركنٍ .

ثمَّ بعدَ الفراغِ والتزوعِ عنْ هيئةِ الإحرامِ وطوافِ الوداعِ .. استحقَّ التعرُضَ للملُكِ والسلطنةِ ، ولهُ في كلِّ مقامٍ منازلٌ ، منْ أوَّلِ إعدادِ الأسبابِ إلى آخرِهِ ، ومنْ أوَّلِ سلوكِ البوادي إلى آخرِهِ ، ومنْ أوَّلِ أركانِ الحجَّ إلى آخرِهِ ، وليسَ قربُ مَنِ ابتدأَ بأركانِ الحجَّ منَ السعادةِ كقربِ مَنْ هوَ بعدُ في إعدادِ الزادِ والراحلةِ ، ولا كقربِ مَنِ ابتدأَ بالسلوكِ ، بلْ هوَ أقربُ منهُ .

فالعلومُ أيضاً ثلاثةُ أقسامٍ :

قسمٌ يجري مجرىً إعدادِ الزادِ والراحلةِ وشراءِ الناقةِ : وهو علمُ الطبِّ والفقهِ وما يتعلَّقُ بمصالحِ البدنِ في الدنيا .

وقسمٌ يجري مجرىً سلوكِ البوادي وقطعِ العقباتِ : وهو تطهيرُ الباطنِ عنْ كدوراتِ الصفاتِ ، وطلوعُ تلكَ العقباتِ الشامخةِ التي عجزَ عنها الأوَّلونَ والآخرونَ إلا الموفقينَ ، فهذا سلوكُ الطريقِ ، وتحصيلُ علمِهِ كتحصيلِ علمِ جهاتِ الطريقِ ومنازلِهِ ، وكما لا يغني علمُ المنازلِ وطرقِ البوادي دونَ سلوكِها .. كذلكَ لا يغني علمُ تهذيبِ الأخلاقِ دونَ مباشرةِ التهذيبِ ، ولكنَّ المباشرةَ دونَ العلمِ غيرُ ممكِّنٍ .

وسمٌ ثالثٌ يجري مجرىً نفسِ الحجَّ وأركانِهِ : وهو العلمُ باللهِ تعالى وصفاتهِ وملائكتِهِ وأفعالِهِ وجميعِ ما ذكرناهُ في تراجمِ علمِ المكاشفةِ .

وهل هنا نجاةٌ وفوزٌ بالسعادةِ ، والنجاةُ حاصلةٌ لكلَّ سالكِ للطريقِ إذا كانَ غرضُه المقصودُ الحقُّ وهو السلامةُ .

وأمَّا الفوزُ بالسعادةِ . فلا ينالُهُ إلا العارفونَ بِاللهِ تَعَالَى ، فهمُ المقربونَ المنعمونَ في جوارِ اللهِ بالرَّوحِ والريحانِ وجنةِ النعيمِ .

وأمَّا الممنوعونَ دونَ ذُرْوَةِ الكمالِ .. فلهمُ النجاةُ والسلامةُ ؛ كما قالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿فَإِنَّمَاٰ إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقْرَبِينَ فَرُوحٌ وَرِيحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ إِنْ كَانَ مِنَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ فَسَلَّمَ لَكَ مِنَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ﴾ .

وكلُّ منْ لَمْ يَتَوَجَّهْ إِلَى الْمَقْصِدِ ، وَلَمْ يَتَهَضَّ لَهُ ، أَوْ انتَهَضَ إِلَى جَهَتِهِ لَا عَلَى قَصْدِ الْإِمْتَالِ وَالْعِبُودِيَّةِ ، بَلْ لِغَرْضِ عَاجِلٍ .. فَهُوَ مِنْ أَصْحَابِ الشَّمَالِ وَمِنَ الضَّالِّينَ ، فَلَهُ نُزُلٌ مِنْ حَمِيمٍ وَتَصْلِيَّةٍ جَحِيمٍ .

واعلمْ : أَنَّ هَذَا هُوَ حُقُّ الْيَقِينِ عَنَّ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخِينَ ؛ أَعْنِي أَنَّهُمْ أَدْرَكُوهُ بِمَشَاهِدَةِ مِنَ الْبَاطِنِ هِيَ أَقْوَى وَأَجْلَى مِنْ مَشَاهِدَةِ الْأَبْصَارِ ، وَتَرَقُّوا فِيهِ عَنْ حَدِّ التَّقْلِيدِ بِمَجْرِدِ السَّمَاعِ ، وَحَالُهُمْ حَالٌ مِنْ أَخْبَرَ فَصَدَّقَ ، ثُمَّ شَاهَدَ فَتَحَقَّقَ ، وَحَالُ غَيْرِهِمْ حَالٌ مِنْ قَبْلِ بَحْسِنِ التَّصْدِيقِ وَالْإِيمَانِ ، وَلَمْ يَحْظَ بِالْمَشَاهِدَةِ وَالْعِيَانِ .

فَالسعادةُ وراءَ عِلْمِ الْمَكَاشِفَةِ ، وَعِلْمِ الْمَكَاشِفَةِ وراءَ عِلْمِ الْمُعَامَلَةِ الَّتِي هِيَ سُلُوكُ طَرِيقِ الْآخِرَةِ ، وَقطْعُ عَقَبَاتِ الصَّفَاتِ ، وَسُلُوكُ طَرِيقِ مَحْوِ الصَّفَاتِ الْمَذْمُومَةِ وراءَ عِلْمِ الصَّفَاتِ ، وَعِلْمِ طَرِيقِ الْمُعَالَجَةِ وَكِيفِيَّةِ السُّلُوكِ ، وَذَلِكَ

وراءَ عِلْمٍ سَلَامَةُ الْبَدْنِ وَمَسَاعِدُهُ أَسْبَابُ الصَّحَّةِ ، وَسَلَامَةُ الْبَدْنِ بِالْجَمْعِ  
وَالْتَّظَاهِرِ وَالْتَّعَاوِنِ الَّذِي يُتَوَصَّلُ بِهِ إِلَى الْمَلْبُسِ وَالْمَطْعُمِ وَالْمَسْكِنِ ، وَهُوَ  
مَنْوَطٌ بِالْسُّلْطَانِ وَقَانُونِهِ فِي ضَبْطِ النَّاسِ عَلَى نَهْجِ الْعَدْلِ وَالسِّيَاسَةِ فِي نَاصِيَةِ  
الْفَقِيهِ .

وَأَمَّا أَسْبَابُ الصَّحَّةِ .. فَفِي نَاصِيَةِ الطَّبِيبِ ، وَمَنْ قَالَ : (الْعِلْمُ  
عَلْمَانِ : عِلْمُ الْأَبْدَانِ ، وَعِلْمُ الْأَدِيَانِ) وَأَشَارَ بِهِ إِلَى الْفَقِيمِ .. أَرَادَ بِهِ الْعِلْمَ  
الظَّاهِرَةَ الشَّائِعَةَ ، لَا الْعِلْمَ الْعَزِيزَةَ الْبَاطِنَةَ<sup>(۱)</sup> .



فَإِنْ قُلْتَ : لِمَ شَبَهَتْ عِلْمَ الْفَقِيمِ وَالْطَّبِيبِ بِإِعْدَادِ الزَّادِ وَالرَّاحِلَةِ ؟

فَاعْلَمْ : أَنَّ السَّاعِيَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى لِيَنْالَ قَرْبَهُ هُوَ الْقَلْبُ دُونَ الْبَدْنِ ،  
وَلَسْتُ أَعْنِي بِالْقَلْبِ الْلَّحْمَ الْمَحْسُوسَ ، بَلْ هُوَ سُرٌّ مِنْ أَسْرَارِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ  
لَا يَدْرِكُهُ الْحَسْنُ ، وَلَطِيفَةً مِنْ لَطَائِفِهِ تَارَةً يُعْبَرُ عَنْهُ بِالرُّوحِ ، وَتَارَةً بِالنَّفْسِ  
الْمَطْمَئِنَةِ ، وَالشَّرْعُ يُعْبَرُ عَنْهُ بِالْقَلْبِ ؛ لَأَنَّهُ الْمَطْيَةُ الْأُولَى لِذَلِكَ السُّرِّ ،  
وَبِوَاسْطِيَهِ صَارَ جَمِيعُ الْبَدْنِ مَطْيَةً وَآلَةً لِتَلْكَ الْلَّطِيفَةِ .

وَكَشَفُ الغَطَاءِ عَنْ ذَلِكَ السُّرِّ مِنْ عِلْمِ الْمَكَاشِفَةِ ، وَهُوَ مَضْنُونٌ بِهِ ، بَلْ  
لَا رِخْصَةَ فِي ذَكِيرَهِ ، وَغَایَةُ الْمَأْذُونِ فِيهِ أَنْ يُقَالَ : هُوَ جَوْهَرٌ نَفِيسٌ وَدَرْ عَزِيزٌ  
أَشَرَفُ مِنْ هَذِهِ الْأَجْرَامِ الْمَرَئِيَّةِ ، وَإِنَّمَا هُوَ أَمْرٌ إِلَهِيٌّ ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى :

(۱) وَالْقَوْلُ لِلإِمَامِ الشَّافِعِيِّ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ، كَمَا فِي « حَلْيَةِ الْأُولَى » ( ۱۴۲ / ۹ ) .

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الْرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبٍِّ ﴾ .

وكل المخلوقات منسوبة إلى الله تعالى ، ولكن نسبته أشرف من نسبةسائر أعضاء البدن ، فللله الخلق والأمر جميماً ، والأمر أعلى من الخلق ، وهذه الجوهرة النفيسة الحاملة لأمانة الله تعالى المتقدمة بهذه الرتبة على السماوات والأرضين والجبال إذ أبيئ أن يحملنها وأشفقن منها .. هي من عالم الأمر .

ولا تفهم من هذا تعريضا بقدمه ، فالقائل بقدم الأرواح مغورو حاصل لا يدرى ما يقول<sup>(١)</sup> .

فلنقض عنان البيان عن هذا الفن ، فهو وراء ما نحن بصدده .



والمقصود : أن هذه اللطيفة هي الساعية إلى قرب رب ; لأنها من أمر رب ، فمنه مصدرها ، وإليه مرجعها ، وأمّا البدن .. فمطيتها التي تركبها وتسعى بواسطتها ، فالبدن لها في طريق الله تعالى كالناقة للبدن في طريق الحجّ ، وكالراوية الحاوية للماء الذي يفتقر إليه البدن .

فكُل علم مقصده مصلحة البدن .. فهو من جملة مصالح المطية ، ولا يخفى أن الطب كذلك ؛ فإنه قد يحتاج إليه في حفظ الصحة على البدن ، ولو كان الإنسان وحده .. لا تحتاج إليه ، والفقه يفارقه في أنه لو كان

(١) كالفلسفه ومن على قدمهم . « إتحاف » ( ٣٣٢ / ١ ) .

الإنسانُ وحْدَهُ . . ربَّما كانَ يَسْتَغْنِي عَنْهُ ، وَلَكِنَّهُ خُلِقَ عَلَى وَجْهِهِ لَا يَمْكُنُهُ أَنْ يَعِيشَ وحْدَهُ ، إِذْ لَا يَسْتَقْلُ بِالسعيِ فِي تَحْصِيلِ طَاعَاتِهِ بِالْحَرَاثَةِ وَالْزَرْعِ وَالْخَبِزِ وَالْطَبِخِ ، وَفِي تَحْصِيلِ الْمَلْبِسِ وَالْمَسْكِنِ ، وَفِي إِعْدَادِ آلاتِ ذَلِكَ كُلِّهِ ، فَاضْطَرَّ إِلَى الْمُخَالَطَةِ وَالْاسْتِعَانَةِ .

وَمَهْمَا اخْتَلَطَ النَّاسُ وَثَارَتْ شَهْوَاتُهُمْ . . تَجَاذِبُوا أَسْبَابَ الشَّهْوَاتِ ، وَتَنَازِعُوا وَتَقَاتِلُوا ، وَحَصَلَ مِنْ قَاتِلِهِمْ هَلَاكُهُمْ بِسَبِّ التَّنَافِسِ مِنْ خَارِجٍ ، كَمَا يَحْصُلُ هَلَاكُهُمْ بِسَبِّ تَضَادِ الْأَخْلاَطِ مِنْ دَاخِلٍ ، وَبِالْطَبِ يُحْفَظُ الْاعْتَدَالُ فِي الْأَخْلاَطِ الْمُتَنَازِعَةِ مِنْ دَاخِلٍ ، وَبِالسِيَاسَةِ وَالْعَدْلِ يُحْفَظُ الْاعْتَدَالُ فِي التَّنَافِسِ مِنْ خَارِجٍ ، وَعِلْمُ طَرِيقِ اعْتَدَالِ الْأَخْلاَطِ طَبٌ ، وَعِلْمُ طَرِيقِ اعْتَدَالِ أَحْوَالِ النَّاسِ فِي الْمَعَامِلَاتِ وَالْأَفْعَالِ فَقْهٌ ، وَكُلُّ ذَلِكَ يُحْفَظُ الْبَدْنَ الَّذِي هُوَ مَطِيهٌ .

فَالْمُتَجَرِّدُ لِعِلْمِ الْفَقِهِ أَوِ الطَبِّ إِذَا لَمْ يَجَاهِدْ نَفْسَهُ وَلَمْ يَصْلُحْ قَلْبَهُ . . كَالْمُتَجَرِّدُ لِشَرَاءِ النَّاقَةِ وَعِلْفَهَا وَشَرَاءِ الرَّاوِيَةِ وَخَرْزِهَا إِذَا لَمْ يَسْلُكْ بَادِيَةَ الْحَجَّ ، وَالْمُسْتَغْرِقُ عُمْرَهُ فِي دَقَائِقِ الْكَلْمَاتِ الَّتِي تُحرَرُ فِي مُجَادِلَاتِ الْفَقِهِ . . كَالْمُسْتَغْرِقُ عُمْرَهُ فِي دَقَائِقِ الأَسْبَابِ الَّتِي بِهَا تُسْتَحْكُمُ الْخِيوَطُ الَّتِي تُخْرُزُ بِهَا رَاوِيَةُ الْحَجَّ .

وَنَسْبَةٌ هُؤُلَاءِ مِنَ السَّالِكِ لِطَرِيقِ إِصْلَاحِ الْقَلْبِ أَوِ الْوَاصِلِ إِلَى عِلْمِ الْمَكَاشِفَةِ . . كَنْسَبَةٌ أُولئِكَ إِلَى سَالِكِي طَرِيقِ الْحَجَّ أَوْ مُلَابِسِي أَرْكَانِهِ .

فتأملْ هذَا أولاً ، واقبِل النصيحةَ مجاناً ممَنْ قامَ علَيهِ ذلِكَ غالباً ولمْ يصلْ إلَيْهِ إلا بعْدَ جهْدِ جهيدٍ ، وجَرَاءةٍ تامَّةٍ علَى مبَاينةِ الْخُلُقِ ؛ العَامَّةِ والخَاصَّةِ فِي النَّزُوعِ مِنْ تَقْليدِهِمْ بِمَجْرِ الشَّهْوَةِ .  
فهذا الْقُدْرُ كافٍ فِي وظائفِ المَتَّعِلِمِ .



## بيان وظائف المرشد المعلم

اعلمْ : أَنَّ لِلإِنْسَانِ فِي عِلْمِهِ أَرْبَعَةَ أَحْوَالٍ ، كَمَا لَهُ فِي اقْتِنَاءِ الْأَمْوَالِ ؛ إِذْ لِصَاحِبِ الْمَالِ حَالٌ أَسْتِفَادَةٌ فِيهِ مُكْتَسِبًا ، وَحَالٌ ادْخَارٌ لِمَا اكْتَسَبَهُ فِيهِ بِغَيْرِهِ فِيهِ مُكْتَسِبًا مُتَفَضِّلًا ، وَهُوَ أَشْرَفُ أَحْوَالِهِ .

فَكَذَلِكَ الْعِلْمُ يَقْتَنِي كَالْمَالِ ، فَلَهُ حَالٌ طَلْبٌ وَاكْتَسَابٌ ، وَحَالٌ تَحْصِيلٌ يَغْنِي عَنِ السُّؤَالِ ، وَحَالٌ اسْتِبْصَارٌ وَهُوَ التَّفْكُرُ فِي الْمَحْصَلِ وَالْتَّمْتُّعُ بِهِ ، وَحَالٌ تَبْصِيرٌ وَهُوَ أَشْرَفُ الْأَحْوَالِ .

فَمَنْ عَلِمَ وَعَمِلَ وَعَلِمَ فَهُوَ الَّذِي يُدْعَى عَظِيمًا فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ ؛ فَإِنَّهُ كَالشَّمْسِ تُضِيءُ لِغَيْرِهَا وَهِيَ مُضِيئَةٌ فِي نَفْسِهَا ، وَكَالْمَسْكِ الَّذِي يَطِيبُ غَيْرَهُ وَهُوَ طَيِّبٌ .

وَالَّذِي يَعْلَمُ وَلَا يَعْمَلُ بِهِ كَالدَّفْرِ الَّذِي يَفِيدُ غَيْرَهُ وَهُوَ خَالٍ عَنِ الْعِلْمِ ، وَكَالْمَسَنِ الَّذِي يَشْحَدُ غَيْرَهُ وَلَا يَقْطَعُ ، وَالْإِبْرَةِ الَّتِي تَكْسُو غَيْرَهَا وَهِيَ عَارِيَةٌ ، وَذُبَالِهِ الْمَصْبَاحِ تُضِيءُ لِغَيْرِهَا وَهِيَ تَحْتَرِقُ ، كَمَا قَيَّلَ<sup>(١)</sup> : [مِنَ الْمَنْسَرِ]

صِرْتُ كَائِنِي ذُبَالَةً وُقِدَّتْ تُضِيءُ لِلنَّاسِ وَهِيَ تَحْتَرِقُ

(١) ديوان العباس بن الأحنف (ص ٢٢١) .

ومهما استغل بالتعليم.. فقد تقلّد أمراً عظيماً وخطراً جسيماً ، فليحفظ  
آدابه ووظائفه .

**الوظيفة الأولى :** الشفقة على المتعلمين ، وأن يجريهم مجرى بنيه :

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إنما أنا لكم مثل الوالد لولدي »<sup>(١)</sup> ، فإن قصده إنقاذهم من نار الآخرة ، وهو أهم من إنقاد الوالدين ولذهما من نار الدنيا .

ولذلك صار حق المعلم أعظم من حق الوالدين ، فإن الوالد سبب الوجود الحاضر والحياة الفانية ، والمعلم سبب الحياة الباقيه ، ولو لا المعلم . لساق ما حصل من جهة الأب إلى الهلاك الدائم ، وإنما المعلم هو المفيد للحياة الأخرى الدائمة ؛ أعني معلم علوم الآخرة ، أو علوم الدنيا على قصد الآخرة لا على قصد الدنيا ، فأمام التعليم على قصد الدنيا .. فهو هلاك وإهلاك ، نعوذ بالله منه .

وكما أن حق أبناء الرجل الواحد أن يتحابوا ويتعاونوا على المقاصد كلها .. فكذلك حق تلامذة الرجل الواحد التحاب والتوادد ، ولا يكون إلا كذلك إن كان مقصدهم الآخرة ، ولا يكون إلا التحسد والتباغض إن كان مقصدهم الدنيا .

(١) رواه أبو داود (٨) ، والنسائي (٣٨/١) ، وابن ماجه (٣١٣) .

فإنَّ الْعُلَمَاءَ وَأَبْنَاءَ الْآخِرَةِ مَسَافِرُونَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَسَالِكُوْنَ إِلَيْهِ  
الطَّرِيقَ مِنَ الدُّنْيَا ، وَسِنُونُهَا وَشَهُورُهَا مَنَازِلُ الطَّرِيقِ ، وَالتَّرَافِقُ فِي الطَّرِيقِ  
بَيْنَ الْمَسَافِرِينَ إِلَى الْأَمْصَارِ سَبِيلُ التَّوَادُّ وَالتَّحَابُّ ، فَكِيفَ السَّفَرُ إِلَى  
الْفَرْدَوْسِ الْأَعْلَى وَالتَّرَافِقُ فِي طَرِيقِهِ ؟ !

وَلَا ضِيقَ فِي سَعَادَاتِ الْآخِرَةِ ، فَلَذِكَ لَا يَكُونُ بَيْنَ أَبْنَاءِ الْآخِرَةِ تَنَازُعٌ ،  
وَلَا سَعَةَ فِي سَعَادَاتِ الدُّنْيَا ، فَلَذِكَ لَا يَنْفَكُ عنْ ضِيقِ التَّرَاحِمِ .

وَالْعَادِلُونَ إِلَى طَلْبِ الرِّئَاسَةِ بِالْعِلُومِ خَارِجُونَ عَنْ مَوْجِبِ قَوْلِهِ تَعَالَى :  
﴿إِنَّا لِمُؤْمِنُوْنَ لِحَوْهُ﴾ ، وَدَخْلُونَ فِي مَقْتَضِيِّ قَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿الْأَخْلَاءَ يَوْمَئِنُ  
بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ﴾ .



**الوظيفة الثانية :** أَنْ يقتديَ بِصَاحِبِ الشَّرِيعَ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ :

فَلَا يَطْلُبُ عَلَى إِفَاضَةِ الْعِلْمِ أَجْرًا ، وَلَا يَقْصُدُ بِهِ جَزَاءً وَلَا شَكْرًا ، بَلْ يَعْلَمُ  
لَوْجِهِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَطَلْبًا لِلتَّقْرِيبِ إِلَيْهِ ، وَلَا يَرَى لِنَفْسِهِ مَنَّةً عَلَيْهِمْ وَإِنْ كَانَتِ الْمَنَّةُ  
لَازِمَةً عَلَيْهِمْ ، بَلْ يَرَى الْفَضْلَ لَهُمْ ؛ إِذْ هَدَفُوا قُلُوبَهُمْ لِأَنْ تَقْرَبَ إِلَى اللَّهِ بِزَرَاعَةِ  
الْعِلُومِ فِيهَا<sup>(١)</sup> ، كَالَّذِي يَعِرُوكَ الْأَرْضَ لِتَزْرَعَ فِيهَا لِنَفْسِكَ زَرَاعَةً ، فَمَنْفَعَتُكَ بِهَا  
تَزِيدُ عَلَى مَنْفَعَةِ صَاحِبِ الْأَرْضِ ، فَكِيفَ تَقْلِدُهُ مَنَّةً وَثَوَابَكَ فِي التَّعْلِيمِ أَكْثَرُ مِنْ  
ثَوَابِ الْمَتَعَلِّمِ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَلَوْلَا الْمَتَعَلِّمُ .. مَا نَلَتْ هَذَا الثَّوَابَ ؟ !

(١) هَدَفُوا هَنَا : رَمَوا ، كَانُوهُمْ أَقْوَاهَا ابْتِغَاءَ الْقَرْبِ مِنْهُ سُبْحَانَهُ ، أَوْ عَرَضُوهَا لِذَلِكَ .

فلا تطلب الأجر إلا من الله تعالى؛ كما قال الله تعالى : ﴿ وَيَقُولُ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَا إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى اللَّهِ ﴾؛ فإنَّ المال وما في الدنيا خادمُ البدن ، والبدنُ مركبُ النفسِ ومطيتها ، والمخدومُ هوَ العلمُ ؛ إذ به شرفُ النفسِ ، فمنْ طلبَ بالعلمِ المال.. . كانَ كمنْ مسحَ أسفَلَ مدارِيهِ ونعلِيهِ بمحاسِنهِ لينظفه<sup>(١)</sup> ، فجعلَ المخدومَ خادماً والخادمَ مخدوماً ، وذلكَ هوَ الانكماشُ علىَ أمِّ الراسِ ، ومثلُه هوَ الذي يقومُ في العرضِ الأكبرِ معَ المجرمينَ ناكسي رؤوسِهم عندَ ربِّهم .

وعلى الجملة : فالفضلُ والمنةُ للمعلم .

فانظرْ كيفَ انتهىَ أمرُ الدينِ إلىِ قومٍ يزعمونَ أنَّ مقصودَهُمُ التقرُّبُ إلىَ اللهِ تعالىَ بما هُمْ فيهِ مِنْ عِلْمٍ الفقهِ والكلامِ والتدرِيسِ فيهما وفي غيرِهما ؛ فإنَّهُمْ يبذلونَ المالَ والجاهَ ، ويتحمّلونَ أصنافَ الذلِّ في خدمةِ السلاطينِ لاستطلاقِ الجرياياتِ<sup>(٢)</sup> ، ولو تركوا ذلك.. . لتركوا ولمْ يختلفُ إليهمْ .

ثمَّ يتوقَّعُ المعلمُ منَ المتعلمِ أنْ يقومَ لهُ في كلِّ نائبةٍ ، وينصرَ وليةُ ، ويعاديَ عدوَهُ ، ويتهضَّ حماراً لهُ في حاجاتهِ ، ومسحَراً بينَ يديهِ في أوطارِهِ ، فإنْ قصَّرَ في حقِّهِ.. . ثارَ عليهِ ، وصارَ مِنْ أعدائهِ ، فأخْسِنْ

(١) في (ج) : (كانَ كمنْ مسحَ أسفَلَ نعلِيهِ برجلهِ منْ نجاستهِ لينظفه) ، وفي بعضِ نسخِ الحافظِ الزيبيدي : (بوجهه) بدل (بمحاسنه) ، قال : (إليهِ يعودُ معنى المحسن) . «إتحاف» (٣٣٨/١) .

(٢) الجرایة : ما يجري من الرواتب المعلومة على الإنسان من نقد وغلة وغير ذلك .

بعالم يرضى لنفسه بهذه المنزلة ثم يفرح بها ، ثم لا يستحيي من أن يقول :  
غرضي من التدريس نشر العلم تقرباً إلى الله تعالى ونصرة لدينه !  
فانظر إلى الأمارات حتى ترى صنوف الاغترارات .

### الوظيفة الثالثة : ألا يَدْخُرَ مِنْ نَصْحَةِ الْمُتَعَلِّمِ شَيئاً :

وذلك بأن يمنعه من التصدي لرتبة قبل استحقاقها ، والتشاغل بعلم خفي قبل الفراغ من الجلي ، ثم ينبهه على أن الغرض بطلب العلوم القرب من الله تعالى دون الرئاسة والمنافسة ، ويقدم تقييحاً ذلك في نفسه بأقصى ما يمكن ، فليس ما يصلحه العالم الفاجر بأكثر مما يفسده .

فإن علم من باطنه أنه لا يطلب العلم إلا للدنيا .. نظر إلى العلم الذي يطلبه ، فإن كان هو علم الخلاف في الفقه ، والجدل في الكلام ، والفتاوي في الخصومات والأحكام .. فيمنعه من ذلك ؛ فإن هذه العلوم ليست من علوم الآخرة ولا من العلوم التي قيل فيها : ( تعلمنا العلم لغير الله ، فأبى العلم أن يكون إلا لله ) ، وإنما ذلك علم التفسير وعلم الحديث ، وما كان الأولون يشغلوه من علم الآخرة ، ومعرفة أخلاق النفس وكيفية تهذيبها ، فإذا تعلم الطالب وقصده الدنيا .. فلا بأس أن يتركه ؛ فإنه يت smear له طمعاً في الوعظ والاستتباع ، ولكن قد يتبنّه في أثناء الأمر أو آخره ؛ إذ فيه العلوم المخوفة من الله تعالى المحقرة للدنيا المعظمة لآخرة ، وذلك يوشك أن يرد إلى الصواب في الآخرة حتى يتعظ بما يعظ به غيره ، ويجري حب القبول

والجاهِ مجرى الحَبُّ الذي يُسْتُرُ حوالَيِ الفَخْ لِيُقْتَنِصَ بِهِ الطَّيْرُ ، وقد فعلَ اللهُ ذلكَ بعْبَادِهِ ، إِذْ خَلَقَ الشَّهْوَةَ لِيَصُلَّ الْخَلْقُ بِهَا إِلَى بَقَاءِ النَّسْلِ ، وَخَلَقَ أَيْضًا حُبَّ الْجَاهِ لِيَكُونَ سَبَبًا لِإِحْيَاءِ الْعِلُومِ ، وَهَذَا مُتَوقَّعٌ فِي هَذِهِ الْعِلُومِ .

فَأَمَّا الْخَلَافُ الْمَحْضُ وَمَجَادِلُهُ الْكَلَامُ وَمَعْرِفَةُ التَّفَرِيعَاتِ الْغَرْبِيَّةِ .. فَلَا يَزِيدُ التَّجَرُّدُ لَهَا مَعَ الإِعْرَاضِ عَنْ غَيْرِهَا إِلَّا قَسْوَةً فِي الْقَلْبِ ، وَغَفَلَةً عَنِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَتَمَادِيًّا فِي الْضَّلَالِ ، وَطَلْبًا لِلْجَاهِ ، إِلَّا مَنْ تَدَارَكَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِرَحْمَتِهِ ، أَوْ مَرْجَ بِهِ غَيْرَهُ مِنَ الْعِلُومِ الْدِينِيَّةِ ، وَلَا بَرْهَانٌ عَلَى هَذَا كَالْتَجْرِيَّةِ وَالْمَشَاهِدَةِ .  
فَانْظُرْ وَاعْتَبِرْ ، وَاسْتِبْرْ لِتَشَاهِدَ تَحْقِيقَ ذَلِكَ فِي الْعِبَادِ وَالْبَلَادِ ، وَاللهُ أَكْبَرُ .

وَقَدْ رُئِيَ سَفِيَانُ الثُّوْرَيْ رَحْمَهُ اللَّهُ حَزِينًا ، فَقَيِيلَ لَهُ : مَا لَكَ ؟ فَقَالَ : صَرَنَا مَتْجُرًا لِأَبْنَاءِ الدُّنْيَا ، يِلْزَمُنَا أَحْدُثُمْ ، حَتَّى إِذَا تَعْلَمَ .. جُعِلَ عَامِلًا أَوْ قَاضِيًّا أَوْ قَهْرَمَانًا<sup>(۱)</sup> .

\* \* \*

الوظيفةُ الرَّابِعَةُ وَهِيَ مِنْ دَقَائِقِ صَنَاعَةِ التَّعْلِيمِ : أَنْ يَزْجُرَ الْمُتَعَلِّمَ عَنْ سُوءِ الْأَخْلَاقِ بِطَرِيقِ التَّعْرِيْضِ مَا أَمْكَنَ :

وَلَا يَصْرَحَ ، وَبِطَرِيقِ الرَّحْمَةِ لَا بِطَرِيقِ التَّوْبِيْخِ ؛ فَإِنَّ التَّصْرِيْحَ يَهْتَكُ

(۱) قوت القلوب (۱/۱۳۳) ، والقهرمان : المسيطر الحفيظ على من تحت يديه ، لفظة فارسية معربة .

حجابَ الْهِيَّةِ ، وَيُورِثُ الْجَرَأَةَ عَلَى الْهَجُومِ بِالْخَلَافِ ، وَيَهِيجُ الْحَرْصَ عَلَى  
الإِصْرَارِ ، قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ مَرْشُدُ كُلِّ مَعْلُومٍ : « لَوْ مُنْعَنِّ النَّاسُ  
عَنْ فَتْتَ الْبَعْرِ . لَفَتْوَهُ وَقَالُوا : مَا نَهِيَنَا عَنْهُ إِلَّا وَفِيهِ شَيْءٌ ! »<sup>(١)</sup> .

وَيَنْبُهُكَ عَلَى هَذَا قَصْةُ آدَمَ وَحَوَاءَ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ وَمَا نَهَيَا عَنْهُ ، فَمَا  
ذَكَرْتِ الْقَصْةَ مَعَكَ لِتَكُونَ سَمِّراً ، بَلْ لِتَتَبَرَّأَ بِهَا عَلَى سَبِيلِ الْعِبَرَةِ .

وَلَأَنَّ التَّعْرِيْضَ أَيْضًا يُمِيلُ النُّفُوسَ الْفَاضِلَةَ وَالْأَذَهَانَ الْذَّكِيَّةَ إِلَى اسْتِبْطَاطِ  
مَعَانِيهِ ، فَيُفَيِّدُ فَرَحَ التَّفَطُّنِ لِمَعْنَاهُ رَغْبَةً فِي الْعِلْمِ بِهِ ؛ لِيَعْلَمَ أَنَّ ذَلِكَ مَمَّا  
لَا يَعْزِبُ عَنْ فَطْنَتِهِ .

**الوظيفة الخامسة:** أَنَّ الْمُتَكَفِّلَ بِيَعْضِ الْعِلُومِ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَقْبَحَ فِي نَفْسِ  
الْمُتَعَلِّمِ الْعِلُومَ الَّتِي وَرَاءَهُ :

كَمَعْلِمِ الْلُّغَةِ ؛ إِذْ عَادَتُهُ تَقْبِيحُ الْفَقِهِ ، وَمَعْلِمِ الْفَقِهِ عَادَتُهُ تَقْبِيحُ عِلْمِ  
الْحَدِيثِ وَالْتَّفْسِيرِ ، وَأَنَّ ذَلِكَ نَقْلُ مَحْضٍ وَسَمَاعٍ صَرْفٌ وَهُوَ شَأنُ الْعَجَائِزِ ،  
وَلَا نَظَرٌ لِلْعُقْلِ فِيهِ ، وَمَعْلِمُ الْكَلَامِ يَنْفَرُ عَنِ الْفَقِهِ وَيَقُولُ : ذَلِكَ فَرْعَ ، وَهُوَ

(١) قال الحافظ الزبيدي في «الإتحاف» (٣٤١/١) : (قال العراقي : «لم أجده إلا من  
حديث الحسن مرسلاً وهو ضعيف ، رواه ابن شاهين» اهـ ، قلت : ووُجدت بخط  
الداودي مانصه : ولفظ ابن شاهين : «لو منع الناس فت الشوك.. لقالوا : فيه  
الند» ، وفي المعنى حديث أبي جحيفة : «لو نهيتكم أن تأتوا الحجرون..  
لأنيتموها») .

كلامٌ في حيسِ النُّسوانِ ، فأينَ ذلكَ مِنَ الْكَلَامِ فِي صَفَةِ الرَّحْمَنِ؟!

فهذِهِ أخْلَاقٌ مَذْمُومَةٌ لِلْمُعْلِمِينَ يَنْبَغِي أَنْ تُجْتَنِبَ ، بَلِ الْمُتَكَفِّلُ بِعِلْمٍ وَاحِدٍ يَنْبَغِي أَنْ يُوَسِّعَ عَلَى الْمُتَعَلِّمِ طَرِيقَ التَّعْلِمِ فِي غَيْرِهِ ، وَإِنْ كَانَ مَتَكَفِّلاً بِعِلْمٍ . فَيَنْبَغِي أَنْ يَرَاعِي التَّدْرِيجَ فِي تَرْقِيَةِ الْمُتَعَلِّمِ مِنْ رَتْبَةِ إِلَى رَتْبَةِ .



**الوظيفةُ السادسةُ :** أَنْ يَقْتَصِرَ بِالْمُتَعَلِّمِ عَلَى قَدْرِ فَهِمِهِ :

فَلَا يُلْقِي إِلَيْهِ مَا لَا يَلْعُغُهُ عَقْلُهُ فَيُنْفَرِهُ أَوْ يَخْبِطُ عَلَيْهِ عَقْلَهُ ؛ اقْتَدَاءً فِي ذَلِكَ بَسِيدِ الْبَشَرِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِيثُ قَالَ : « نَحْنُ - مَعَاشُ الْأَبْيَاءِ - أَمْرَنَا أَنْ نُنْزِلَ النَّاسَ مَنَازِلَهُمْ ، وَنُكَلِّمُهُمْ عَلَى قَدْرِ عَقُولِهِمْ »<sup>(۱)</sup> .

فَلَيَبْثُ إِلَيْهِ الْحَقِيقَةَ إِذَا عَلِمَ أَنَّهُ يَسْتَقْلُ بِفَهِيمَهَا .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا أَحَدٌ يُحَدِّثُ قَوْمًا بِحَدِيثٍ لَا تَبَلَّغُهُ عَقُولُهُمْ إِلَّا كَانَ فَتَنَةً عَلَى بَعْضِهِمْ »<sup>(۲)</sup> .

(۱) هما حديثان ، فروي أبو داود (4842) مرفوعاً: «أنزلوا الناس منازلهم» ، وروى العقيلي في «الضعفاء» (4/1534): «إنا معشر الأنبياء كذلك أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم» ، ومعناه سبق في حديث البخاري (127) الموقوف على علي بن أبي طالب رضي الله عنه: (حدثوا الناس بما يعرفون...).

(۲) رواه العقيلي في «الضعفاء» (3/937) عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما ، ورواه مسلم في مقدمة «صحيحه» (11/1) موقوفاً على عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

وقال عليٌّ رضيَ اللهُ عنْهُ وأشارَ إِلَى صدِّرِهِ : ( إِنَّ هُنَّا عِلْمًا جَمِيعًا لَوْ جَدْتُ لَهَا حَمْلَةً )<sup>(١)</sup>.

وصدقَ رضيَ اللهُ عنْهُ ، فقلوبُ الْأَبْرَارِ قبورُ الأَسْرَارِ ، فلا ينبعي أَنْ يفشيَ الْعَالَمُ كُلَّ مَا يعْلَمُهُ إِلَى كُلَّ أَحَدٍ ، هَذَا إِذَا كَانَ يَفْهَمُهُ الْمُتَعَلَّمُ وَلَمْ يَكُنْ أَهْلًا لِلانتِفاعِ بِهِ ، فَكَيْفَ فِيمَا لَا يَفْهَمُهُ ؟ !

وقالَ عِيسَىٰ عَلَيْهِ السَّلَامُ : ( لَا تَعْلَقُوا بِالْجُوهرِ فِي أَعْنَاقِ الْخَنَازِيرِ ، فَإِنَّ الْحِكْمَةَ خَيْرٌ مِنَ الْجُوهرِ ، وَمَنْ كَرِهَهَا .. فَهُوَ شَرٌّ مِنَ الْخَنَازِيرِ )<sup>(٢)</sup>.

ولذلكَ قيلَ : ( كُلُّ لَكَلُّ عَبْدٍ بِمِعْيَارِ عَقْلِهِ ، وَزِنْ لَهُ بِمِيزَانِ فَهِمِهِ ؛ حَتَّى تَسْلَمَ مِنْهُ وَيَنْتَفِعَ بِكَ ، وَإِلَّا .. وَقَعَ الإِنْكَارُ لِتَفاوتِ الْمِعْيَارِ )<sup>(٣)</sup>.

وسيُلَّ بعضُ الْعُلَمَاءِ عَنْ شَيْءٍ فَلَمْ يَجْبُ ، فَقَالَ السَّائِلُ : أَمَا سَمِعْتَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « مَنْ كَتَمَ عِلْمًا نَافِعًا .. جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُلْجِمًا بِلِجَامٍ مِنْ نَارٍ »<sup>(٤)</sup> ؟ فَقَالَ : اتَرَكَ اللِّجَامَ وَأَذْهَبْ ؛ فَإِنْ جَاءَ مَنْ نَفَعَهُ وَكَتَمْتُهُ .. فَلِيَلْجُمْنِي<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٣٧٦ / ٦ ) ضمن حديث كعب بن ميمون المشهور والذي سبق ذكره ، وانظر « قوت القلوب » ( ١٣٤ / ١ ).

(٢) قوت القلوب ( ١٥٦ / ١ ) ، وانظر « تاريخ دمشق » ( ٦٣ / ٦٨ ) ضمن حديث طويل .

(٣) هو من قول صاحب « القوت » ( ١٥٦ / ١ ) ، وأصله من قول يحيى بن معاذ عنده : ( اغفر لك كل واحد من نهره ، واسقه بكأسه ) .

(٤) رواه ابن ماجه ( ٢٦٥ ) .

(٥) الذريعة ( ص ١٨١ ) .

وقول الله تعالى : ﴿وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُم﴾ تنبية على أن حفظ العلم ممن يفسده ويضره أولى ، وليس الظلم في إعطاء غير المستحق بأقل من الظلم في منع المستحق ، كما قيل<sup>(١)</sup> : [من الطويل]

أَنْشُرُ دُرْرِي بَيْنَ سَارِحَةِ النَّعْمٍ  
وَأَصْبِحُ مَخْزُونًا بِرَاعِيَةِ الْغَنَمِ  
لَاَنَّهُمْ أَمْسَوْا بِجَهْلٍ لِقَدْرِهِ  
فَلَا أَنَا أَضْحِي أَنْ أَطْوَقَهُ أَبْهَمْ  
فَإِنْ لَطَفَ اللَّهُ الْلَّطِيفُ بِلُطْفِهِ  
وَصَادَفْتُ أَهْلًا لِلْعِلُومِ وَلِلْحِكْمَ  
نَشَرْتُ مُفِيدًا وَأَسْتَفَدْتُ مَوَدَّةً  
وَإِلَّا فَمَخْزُونٌ لَدَيَّ وَمُكْسَمٌ  
فَمَنْ مَنَعَ الْجُهَّالَ عِلْمًا أَضَاعَهُ  
وَمَنْ مَنَعَ الْمُسْتَوْجِينَ فَقَدْ ظَلَمَ

\* \* \*

الوظيفة السابعة : أن المتعلم القاصر ينبغي أن يلقى إليه الجلي اللائق به ، ولا يذكر له أن وراء هذا تدقيقا وهو يدخل عنده :

فَإِنَّ ذَلِكَ يَفْتَرُ رَغْبَتَهُ فِي الْجَلِيِّ ، وَيُشَوِّشُ عَلَيْهِ قَلْبَهُ ، وَيُوَهِّمُ إِلَيْهِ الْبَخْلَ  
بِهِ عَنْهُ ؛ إِذْ يَظْنُ كُلُّ أَحَدٍ أَنَّهُ أَهْلٌ لِكُلِّ عِلْمٍ دَقِيقٍ ، فَمَا مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَهُوَ راضٍ  
عَنِ اللَّهِ سَبْحَانَهُ فِي كَمَالِ عِقْلِهِ ، وَأَشَدُهُمْ حِمَاقةً وَأَضَعُفُهُمْ عُقْلًا هُوَ أَفْرَحُهُمْ  
بِكَمَالِ عِقْلِهِ .

وبهذا يعلم : أن من تقيد من العوام بقيود الشرع ، ورسخت في نفسه

(١) الأبيات للإمام الشافعي في «ديوانه» (ص ١٢٨ - ١٢٩) ، والأبيات الأربع الأولى من (ب) و(ق) .

العقائد المأثورة عن السلف من غير تشبيه ومن غير تأويل ، وحسنَ مع ذلك سريرته ، ولم يتحمل عقلُه أكثرَ من ذلك .. فلا ينبغي أن يشوش عليه اعتقاده ، بل ينبغي أن يخلّى وحرفته ؛ فإنَّه لو ذكر له تأويلاتُ الظواهر .. انحلَّ عنه قيدُ العوامِ ولم يتيسَّرْ قيده بقيدِ الخواصِ ، فيرتفعُ السُّدُّ الذي بينه وبين المعاصي ، وينقلبُ شيطاناً مريداً يهلكُ نفسه وغيره .

بل لا ينبغي أن يخاض بالعوام في حقائق العلوم الدقيقة ، بل يقتصرُ معهم على تعليم العباداتِ ، وتعليم الأمانة في الصناعة التي هو بصددها ، ويملاُ قلوبَهُم من الرغبة والرهبة بالجنة والنار كما نطق به القرآن ، ولا يحركُ عليهم شبهة ؛ فإنَّه ربَّما تعلقَ الشبهة بقلبه ويعسرُ عليه حلُّها ، فيشقى ويهلك .

وبالجملة : لا ينبغي أن يفتح للعوام باب البحث ؛ فإنَّه يعطُلُ عليهم صناعاتِهم التي بها قوامُ الخلقِ ، ودوامُ عيشِ الخواصِ .

**الوظيفة الثامنة : أن يكون المعلم عاملًا بعلمه :**

فلا يكذبُ قوله فعله ؛ لأنَّ العلم يدركُ بال بصائرِ والعمل يدركُ بالأبصارِ ، وأربابُ الأبصارِ أكثرُ ، فإذا خالفَ العملُ العلمَ .. منعَ الرشدَ ، وكلُّ من تناولَ شيئاً وقالَ للناسِ : لا تتناولوه ؛ فإنَّه سُمٌّ مهلكٌ .. سخرَ الناسُ به واتهموه ، وزادَ حرصُهم عليه ، فيقولونَ : لو لا أنه أطيبُ الأشياء وأذلُّها .. لما كانَ يستأثرُ به !

ومَثُلُ المَعْلِمُ الْمَرْشِدُ مِنَ الْمَسْتَرِشِدِ مَثُلُ النَّقْشِ مِنَ الطِّينِ وَالْعُودِ مِنَ  
الظَّلَلِ ، فَكِيفَ يَنْتَقِشُ الطِّينُ بِمَا لَا نَقْشَ فِيهِ ، وَمَتَى اسْتَوَى الظَّلَلُ وَالْعُودُ  
أَعْوَجُ ؟ ! وَلَذِكَ قَيْلَ<sup>(١)</sup> : [من الكامل]

لَا تَنْهَ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِي مِثْلَهُ عَارٌ عَلَيْكَ إِذَا فَعَلْتَ عَظِيمًا  
وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْهَوْنَ أَنفُسَكُمْ » .

وَلَذِكَ كَانَ وِزْرُ الْعَالَمِ فِي مَعَاصِيهِ أَكْبَرَ مِنْ وِزْرِ الْجَاهِلِ ؛ إِذْ يَزِيلُ بِزَلَّتِهِ  
عَالَمٌ كَثِيرٌ ، فَيَقْتَدُونَ بِهِ ، وَ« مَنْ سَنَ سُنَّةً سَيِّئَةً .. فَعَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ  
عَمِلَ بِهَا »<sup>(٢)</sup> .

وَلَذِكَ قَالَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( قَصْمَ ظَهْرِي رَجَلَانِ : عَالَمٌ مَتَهِّكٌ ،  
وَجَاهِلٌ مَتَنَسِّكٌ ، فَالْجَاهِلُ يَغْرِي النَّاسَ بِتَنَسِّكِهِ ، وَالْعَالَمُ يَنْفَرُهُمْ بِتَهِّكِهِ )<sup>(٣)</sup> ،  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ .



(١) البيت لأبي الأسود الدؤلي في « ديوانه » ( ص ٤٠٤ ) ، وانظر « خزانة الأدب » ( ٥٦٤ / ٨ ) .

(٢) رواه مسلم ( ١٠١٧ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٤٠ / ١ ) بنحوه .

## البَابُ السَّادِسُ

### فِي آفَاتِ الْعِلْمِ

### وَبِيَانِ عَلَامَاتِ عُلَمَاءِ الْآخِرَةِ وَعُلَمَاءِ السَّوْءِ

قد ذكرنا ما ورد من فضائل العلم والعلماء ، وقد ورد في العلماء السوء تشدیدات عظيمة دلت على أنهم أشدُّ الخلق عذاباً يوم القيمة ، فمن المهمات العظيمة معرفة العلامات الفارقة بين علماء الدنيا وعلماء الآخرة ، ونعني بعلماء الدنيا العلماء السوء الذين قصدهم من العلم التنعم بالدنيا ، والتوصُل إلى الجاه والمنزلة عند أهليها .

قال صلى الله عليه وسلم : « إِنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَالَمٌ لَمْ يَنْفَعْهُ اللَّهُ بِعِلْمِهِ »<sup>(۱)</sup> .

ويروى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال : « لَا يَكُونُ الْمُرْءُ عَالَمًا حَتَّى يَكُونَ بِعِلْمِهِ عَامِلًا »<sup>(۲)</sup> .

(۱) رواه الطبراني في « الصغير » ( ۱۸۲ / ۱ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ۱۱۲۲ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ۱۶۴۲ ) .

(۲) رواه الخطيب في « اقتضاء العلم العمل » ( ۱۷ ) موقوفاً على أبي الدرداء رضي الله عنه ويلفظ : ( وَلَا تَكُونُ بِالْعِلْمِ عَالَمًا حَتَّى تَكُونَ بِهِ عَامِلًا ) ، قال الحافظ الزبيدي : ( قال العراقي في « التحرير الكبير » : لم أجده مرفوعاً ) ، وانظر « الإتحاف » ( ۳۴۸ / ۱ ) .

وقال أيضاً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «العلمُ عِلْمٌ : عِلْمٌ عَلَى اللِّسَانِ فَذَلِكَ حُجَّةٌ لِلَّهِ تَعَالَى عَلَى ابْنِ آدَمَ ، وَعِلْمٌ فِي الْقَلْبِ فَذَلِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ»<sup>(١)</sup> .

وقال أيضاً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «يَكُونُ فِي أَخْرِ الزَّمَانِ عُبَادٌ جُهَّاً وَعُلَمَاءُ فُسَاقٌ»<sup>(٢)</sup> .

وقال أيضاً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «لَا تَتَعَلَّمُوا الْعِلْمَ لِتُبَاهُوَا بِهِ الْعُلَمَاءُ ، وَلَتَمَارِوَا بِهِ السُّفَهَاءُ ، وَلَتَصْرِفُوا وِجْهَ النَّاسِ إِلَيْكُمْ ، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ .. فَهُوَ فِي النَّارِ»<sup>(٣)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «مَنْ كَتَمَ عِلْمًا عَنْهُ .. أَلْجَمَهُ اللَّهُ بِلِجَامِ مِنْ نَارٍ»<sup>(٤)</sup> .

وقال أيضاً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «لَا نَا مِنْ غَيْرِ الدَّجَالِ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ مِنَ الدَّجَالِ» فَقِيلَ : وَمَا ذَاكَ ؟ فَقَالَ : «مِنَ الْأَئِمَّةِ الْمُضَلِّينَ»<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (١٠٧-١٠٨/٥)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (١١٥١).

(٢) رواه الأجري في «أخلاق العلماء» (٦٨)، والحاكم في «المستدرك» (٤/٣١)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢/٣٣١).

(٣) رواه ابن ماجه (٢٥٩).

(٤) رواه ابن ماجه (٢٦٥).

(٥) رواه أحمد في «مسنده» (٥/١٤٥).

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ أَزْدَادَ عِلْمًا وَلَمْ يَزَدْ هَدَىً .. لَمْ يَزَدْ مِنَ اللَّهِ إِلَّا بُعْدًا » <sup>(١)</sup>.

وقالَ عِيسَىٰ عَلَيْهِ السَّلَامُ : ( إِلَى مَتَى تَصِفُونَ الطَّرِيقَ لِلْمُذْلِجِينَ وَأَنْتُمْ مُقِيمُونَ مَعَ الْمُتَحِيرِينَ ؟ ! ) <sup>(٢)</sup>.

فهذا وغيره من الأخبار يدل على عظيم خطر العلم ، وأن العالم إما متعرض لهلاك الأبد ، أو لسعادة الأبد ، وأنه بالخوض في العلم قد حرم السلامة إن لم يدرك السعادة .

وأما الآثار :

فقد قال عمر رضي الله عنه : إن أخوف ما أخاف على هذه الأمة المنافق العليم ، قالوا : وكيف يكون منافقاً عليماً ؟ قال : عليم اللسان جاهل القلب والعمل <sup>(٣)</sup> .

وقال الحسن : ( لا تكن ممن يجمع علم العلماء وطرائف الحكماء

(١) رواه الديلمي في « مستند الفردوس » ( ٥٨٨٧ ) ، قال الحافظ الزبيدي نقلًا عن الحافظ العراقي : ( والمشهور أن هذا الحديث من قول الحسن البصري ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٣٥١ / ١ ) .

(٢) اقتضاء العلم العمل ( ٦٠ ) ، والمذلجون : السائرون بالليل ، والمراد بهم : الزهاد والسالكون إلى الله تعالى ، والمتغيرون : الواقفون .

(٣) أخرجه الضياء في « الأحاديث المختارة » ( ٢٣٦ ) ، وأصله عند « أحمد » ( ٢٢ / ١ ) .

ويجري في العمل مجرى السفهاء<sup>(١)</sup> .

وقالَ رجُلٌ لأبِي هريرةَ : أَرِيدُ أَنْ أَتَعَلَّمَ الْعِلْمَ وَأَخَافُ أَنْ أُضِيقَّهُ ،  
فَقَالَ : كَفِى بِتِرْكِكَ الْعِلْمَ إِصْبَاعَةً لَهُ<sup>(٢)</sup> .

وَقَيلَ لِإِبْرَاهِيمَ بْنِ عَيْنَةَ : أَيُّ النَّاسِ أَطْوَلُ نَدَامَةً؟ قَالَ : أَمَّا فِي عَاجِلٍ  
الدُّنْيَا .. فَصَانُ� الْمَعْرُوفِ إِلَى مَنْ لَا يَشْكُرُهُ ، وَأَمَّا عِنْدَ الْمَوْتِ .. فَعَالِمٌ  
مُفْرِطٌ .

وَقَالَ الْخَلِيلُ بْنُ أَحْمَدَ : ( الرَّجُالُ أَرْبَعَةٌ ) : رَجُلٌ يَدْرِي وَيَدْرِي أَنَّهُ يَدْرِي ؛  
فَذَلِكَ عَالِمٌ فَاتَّبَعُوهُ ، وَرَجُلٌ يَدْرِي وَلَا يَدْرِي أَنَّهُ يَدْرِي ؛ فَذَلِكَ نَائِمٌ فَأَيْقَظُوهُ ،  
وَرَجُلٌ لَا يَدْرِي وَيَدْرِي أَنَّهُ لَا يَدْرِي ؛ فَذَلِكَ مُسْتَرْشِدٌ فَعَلِمَهُ ، وَرَجُلٌ لَا يَدْرِي  
وَلَا يَدْرِي أَنَّهُ لَا يَدْرِي ؛ فَذَلِكَ جَاهِلٌ فَارْفَضُوهُ<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ سَفيَانُ الثُّورِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( يَهْتَفُ الْعِلْمُ بِالْعَمَلِ ، فَإِنْ أَجَابَهُ ،  
وَإِلَّا .. ارْتَحِلَ )<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ ابْنُ الْمَبَارِكَ : ( لَا يَزَالُ الْمَرءُ عَالِمًا مَا طَلَبَ الْعِلْمَ ، فَإِذَا ظَنَّ أَنَّهُ  
قَدْ عِلِمَ .. فَقَدْ جَهَلَ )<sup>(٥)</sup> .

(١) أورده ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٢٦٢ ) .

(٢) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٣٦٨ / ٦٧ ) ، وفي « البیان والتبيین »  
( ٢٥٧ / ١ ) : ( وقال أبو هريرة النحوی ) .

(٣) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٥٣٨ ) بنحوه .

(٤) اقتضاء العلم العمل ( ٤١ ) .

(٥) أورده ابن قتيبة غير منسوب في « عيون الأخبار » ( ١١٨ / ٢ ) .

وقال الفضيل بن عياض رحمه الله : (إنّي لأرحم ثلاثة : عزيزٌ قومٌ ذلٌّ ، وغنياً افتقرَ ، وعالماً تلعبُ به الدنيا )<sup>(١)</sup>.

وقال الحسن : (عقوبةُ العلماءِ موتُ القلبِ ، وموتُ القلبِ طلبُ الدنيا بعملِ الآخرة)<sup>(٢)</sup>.

[من الطويل] وأنسدوا<sup>(٣)</sup> :

عَجِبْتُ لِمُبْتَاعِ الْضَّلَالَةِ بِالْهُدَى وَمَنْ يَشْرِي دُنْيَاهُ بِالدِّينِ أَعْجَبْ وَأَعْجَبْ مِنْ هَذَيْنِ مَنْ بَاعَ دِينَهُ بِدُنْيَا سِوَاهُ فَهُوَ مِنْ ذَيْنِ أَعْجَبْ  
وقال النبي صلى الله عليه وسلم : «إنَّ الْعَالَمَ لَيَعْذِبُ عَذَابًا يَطِيفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ أَسْتَعْظُمَا لِشَدَّةِ عَذَابِهِ»<sup>(٤)</sup> ، أرادَ بِهِ الْعَالَمَ الْفَاجِرَ .

وقال أسامة بن زيد : سمعتُ رسولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم يقولُ : «يُؤْتَى بِالْعَالَمِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، فَيُلْقَى فِي النَّارِ ، فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُهُ ، فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحَمَارُ بِالرَّحَى ، فَيَطِيفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ : مَا لَكَ ؟ فَيَقُولُ : كُنْتُ أَمْرًا بِالْخَيْرِ وَلَا أَتَيْتُهُ ، وَأَنْهَيْتُ عَنِ السُّرُّ وَأَتَيْتُهُ»<sup>(٥)</sup> .

(١) المدخل إلى السنن الكبيرى (٥٧٦) قوله روايات في المرفوع .

(٢) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (١٦٩٦)، وابن المبارك في «الزهد» (١٥١٤).

(٣) البيتان لمالك بن دينار، انظر «ربيع الأبرار» (٤/١٨٥)، و«وفيات الأعيان» (٦/١٧٠)، و«حياة الحيوان» (١/٤٢٢)، و«زهر الأكم» (١/٢٨٨).

(٤) قال الحافظ الزيبي : (قال العراقي : لم أجده بهذا اللفظ ، وهو بمعنى حديث أسامة بن زيد الآتي بعده) .

(٥) رواه البخاري (٣٢٦٧)، ومسلم (٢٩٨٩)، والأقتاب : الأمعاء .

وإنما يضاعف عذاب العالم في معصيته لأنَّه عصى عن علم ، ولذلك قال الله عزَّ وجلَّ : «إِنَّ الْمُنَفِّقِينَ فِي الدَّرَكِ أَلَّا سَفَلٌ مِّنَ النَّارِ» ؛ لأنَّهم جحدوا بعدَ العلم .

وجعل اليهود شرًا من النصارى مع أنَّهم ما جعلوا الله سبحانه ولدًا ولا قالوا : إنَّه ثالث ثلاثة ، ولكنْ أنكروا بعدَ المعرفة ؛ إذ قال تعالى : «يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ»<sup>(۱)</sup> ، وقال تعالى : «فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكُفَّارِ» .

وقال تعالى في قصة بَلْعَام بن باعوراء : «وَأَتَلُّ عَلَيْهِمْ بَأْلَذِي أَتَيْنَاهُمْ أَيَّسِنَا فَأَنْسَلَخَ مِنْهَا» حتى قال : «فَمِثْلُهُ كَمَثْلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَو تَرْكَهُ يَلْهَثُ» ، وكذلك العالم الفاجر ، فإنَّ بَلْعَام أُوتِيَ كتاب الله تعالى ، فأخذَ إلى الشهوات ، فشُبِّهَ بالكلب ؛ أي : سواءً أُوتِي الحكمة أو لم يُؤتَ . فهو يلْهَثُ إلى الشهوات .

وقال عيسى عليه السلام : ( مثل علماء السوء كمثل صخرة وقعت على فم النهر ، لا هي تشرب الماء ، ولا هي ترك الماء يخلص إلى الزرع ، ومثل علماء السوء مثل قناة الحُشْ ، ظاهرها جَصْ وباطنها نتن ، ومثل القبور ، ظاهرها عامر وباطنها عظام الموتى )<sup>(۲)</sup> .

(۱) أي : يعرفون النبي صلى الله عليه وسلم بأنه رسول الله دون أدنى ريبة .

(۲) قوت القلوب ( ۱۴۱ / ۱ ) .

فهذه الأخبار والأثار تبيّن أنَّ العالم الذي هوَ مِنْ أبناء الدنيا أحسن حالاً وأشد عذاباً مِنَ الجاهل ، وأنَّ الفائزين المقربين هُم علماء الآخرة ، ولهم علامات :

فمنها : ألا يطلب الدنيا بعلمه : فإنَّ أقل درجات العالم أنْ يدرك حقاره الدنيا وخستها وكدورتها وانصرامها ، وعظم الآخرة ودومتها وصفاء نعيمها وجلاله ملكها ، ويعلم أنَّهما متضادتان ، وأنَّهما كالضررتين ؛ مهما أرضيَ إحداهما.. أُسخطت الأخرى ، وأنَّهما ككفتني الميزان ؛ مهما رجحت إحداهما.. خفت الأخرى ، وأنَّهما كالشرق والمغرب ؛ مهما قربت من أحدهما.. بعده عن الآخر ، وأنَّهما كقدحين أحدهما مملوء ، والآخر فارغ ؛ فبقدر ما تصب منه في الآخر حتى يمتليء.. يفرغ الآخر .

إنَّ من لا يعلم حقاره الدنيا وكدورتها وامتزاج لذتها بآلمها ثمَّ انصرام ما يصفو منها.. فهو فاسد العقل ؛ فإنَّ المشاهدة والتجربة ترشد إلى ذلك ، فكيف يكون من العلماء من لا عقل له ؟ !

ومن لا يعلم عظَمَ أمر الآخرة ودومتها.. فهو كافر مسلوب الإيمان ، فكيف يكون من العلماء من لا إيمان له ؟ !

ومن لا يعلم مضادة الدنيا للآخرة ، وأنَّ الجمع بينهما طمع في غير مطعم.. فهو جاهل بشرائع الأنبياء كلِّهم ، بل هو كافر بالقرآن كله مِنْ أوَلِه إلى آخره ، فكيف يُعدُّ مِنْ زمرة العلماء ؟ !

ومن علم هذا كله ، ثمَّ لم يؤثِّر الآخرة على الدنيا.. فهو أسيء

الشيطان ، قد أهلكته شهوتُه ، وغلبتْ عليه شقوتُه ، فكيفَ يُعُدُّ من حزبِ  
العلماءِ مَنْ هَلَّ ذِرْجَتُهُ؟!

وفي أخبارِ داودَ عليه السلامُ حكايةً عن اللهِ تعالى : ( إِنَّ أَدْنَى مَا أَصْنَعُ  
بِالْعَالَمِ إِذَا آثَرَ شَهْوَتَهُ عَلَى مَحِبَّتِي أَنْ أَحْرَمَهُ لِذِيَّ مَنَاجَاتِي ، يَا دَاوُودُ ؛  
لَا تَسْأَلْنِي عَنِّي عَالَمًا قَدْ أَسْكَرْتُهُ الدُّنْيَا فِي صَدَّكَ عَنْ طَرِيقِ مَحِبَّتِي ، أَوْ لِئَلَّكَ  
قَطَّاعُ الطَّرِيقِ عَلَى عَبْدِي ، يَا دَاوُودُ ؛ إِذَا رَأَيْتَ لِي طَالِبًا . فَكُنْ لَهُ خَادِمًا ،  
يَا دَاوُودُ ؛ مَنْ رَدَ إِلَيَّ هَارِبًا . كَتَبْتُهُ جَهَنَّمًا ، وَمَنْ كَتَبْتُهُ جَهَنَّمًا . لَمْ أَعْذِبْهُ  
أَبْدًا ) <sup>(١)</sup> .

ولذلك قالَ الحسنُ رَحْمَةُ اللهِ : ( عَقُوبَةُ الْعَالَمِ مَوْتُ الْقَلْبِ ، وَمَوْتُ  
الْقَلْبِ طَلْبُ الدُّنْيَا بِعَمَلِ الْآخِرَةِ ) <sup>(٢)</sup> .

ولذلك قالَ يحيى بنُ معاذِ الرازِيُّ : ( إِنَّمَا يَذْهَبُ بِهِ الْعِلْمُ وَالْحِكْمَةُ إِذَا  
طُلِبَ بِهِمَا الدُّنْيَا ) <sup>(٣)</sup> .

وقالَ سعيدُ بْنُ الْمُسِيْبِ رَحْمَةُ اللهِ : ( إِذَا رَأَيْتُمُ الْعَالَمَ يَغْشَى الْأَمْرَاءَ . .  
فَهُوَ لَصٌ ) <sup>(٤)</sup> .

(١) قوتُ القلوب (١٤١/١) ، والقطعة الأخيرة روى بنحوها أحمد في « الزهد » (٩٧٧).

(٢) جامع بيان العلم وفضله (١١٦٥) .

(٣) رواه ابن أبي الدنيا في « ذم الدنيا » (٤٧٦) منسوباً لأحد الحكماء .

(٤) رواه ابن الطيوري في « الطيوريات » (٦٩٠) من طريق سعيد بن المسيب عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه .

وقال عمر رضي الله عنه : ( إذا رأيتم العالم محبًا للدنيا .. فاتهموه على دينكم ؛ فإن كل محب يخوض فيما أحب )<sup>(١)</sup> .

وقال مالك بن دينار رحمة الله : ( قرأت في بعض الكتب السالفة أن الله تعالى يقول : إن أهون ما أصنع بالعالم إذا أحب الدنيا أن أخرج حلاوة مناجاتي من قلبه )<sup>(٢)</sup> .

وكتبَ رجُلٌ إِلَى أَخِّهِ لِهِ : إِنَّكَ قَدْ أُوتِيتَ عِلْمًا ، فَلَا تُطْفِئْنَ نُورَ عِلْمِكَ بِظُلْمِ الْذُنُوبِ فَتَبْقِي فِي الظُّلْمَةِ يَوْمَ يَسْعَى أَهْلُ الْعِلْمِ فِي نُورِ عِلْمِهِمْ<sup>(٣)</sup> .

وكان يحيى بن معاذ الرازى رحمة الله يقول لعلماء الدنيا : ( يا أصحاب العلم ؛ قصوركم قيسارية ، وبيوتكم كسروية ، وأوثابكم طاهرية<sup>(٤)</sup> ، وأخفافكم جالوتية ، ومراكبكم قارونية ، وأوانيكم فرعونية ، وما تمكم جاهلية ، ومذاهبكم شيطانية ، فain الشريعة المحمدية ! )<sup>(٥)</sup> .

قال الشاعر<sup>(٦)</sup> : [من الوافر]

وَرَاعِيَ الشَّاةِ يَحْمِيَ الْذَّئْبَ عَنْهَا      فَكَيْفَ إِذَا أَرْعَاهُ لَهَا ذِئْبٌ

(١) جامع بيان العلم وفضله ( ١١٧٤ ) من قول جعفر بن محمد بنحوه .

(٢) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٢ / ٣٦٠ ) بنحوه .

(٣) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٩ / ١٤٦ ) .

(٤) طاهرية : منسوبة إلى عبد الله بن طاهر بن الحسين الوزير ، وكان يتغالي في الشياب . « إتحاف » ( ١ / ٣٥٨ ) .

(٥) رواه الحافظ السلفي في « معجم السفر » ( ٨٠٤ ) .

(٦) سراج الملوك ( ١ / ٢١١ ) .

[من الرجز]

وقال آخر<sup>(١)</sup> :

يا مَعْشَرَ الْقُرَاءِ يَا مِلْحَ الْبَلْدِ  
مَا يُصْلِحُ الْمِلْحَ إِذَا الْمِلْحُ فَسَدٌ  
وَقِيلَ لِبَعْضِ الْعَارِفِينَ : أَتَرَى أَنَّ مَنْ تَكُونُ الْمَعَاصِي قَرَّةً عَيْنِهِ  
لَا يَعْرُفُ اللَّهَ ؟ قَالَ : مَا أَشْكُ أَنَّ مَنْ تَكُونُ الدُّنْيَا عَنْهُ آثَرٌ مِنَ الْآخِرَةِ أَنَّهُ  
لَا يَعْرُفُ اللَّهَ تَعَالَى ، وَهَذَا دُونَ ذَلِكَ بِكَثِيرٍ<sup>(٢)</sup> .

وَلَا تَظْنَنَّ أَنَّ تَرْكَ الْمَالِ يَكْفِي فِي الْلَّهُوْقِ بِعِلْمِ الْآخِرَةِ ؛ فَإِنَّ الْجَاهَ أَضَرُّ  
مِنَ الْمَالِ ، وَلَذِكَّ قَالَ بَشَّرٌ : ( « حَدَّثَنَا » بَابُ مِنْ أَبْوَابِ الدُّنْيَا ، فَإِذَا  
سَمِعَتِ الرَّجُلُ يَقُولُ : « حَدَّثَنَا » . . . فَإِنَّمَا يَقُولُ : أَوْسِعُوا لِي )<sup>(٣)</sup> .

وَدَفَنَ بَشْرُ بْنُ الْحَارِثِ بِضَعْفَةِ عَشَرَ مَا بَيْنَ قَمْطَرٍ وَقُوْصَرَةٍ مِنَ الْكِتَبِ ، وَكَانَ  
يَقُولُ : ( أَنَا أَشْتَهِي أَنْ أَحَدَّثَ ، وَلَوْ ذَهَبْتُ عَنِ شَهْوَةِ الْحَدِيثِ . . . لَحَدَّثْتُ )<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ هُوَ وَغَيْرُهُ : ( إِذَا اشْتَهَيْتَ أَنْ تَحَدَّثَ . . . فَلَا تَحَدَّثْ ، وَإِذَا لَمْ  
تَشْتَهِ . . . فَحَدَّثْ )<sup>(٥)</sup> .

وَهَذَا لِأَنَّ التَّلْذُذَ بِجَاهِ الْإِفَادَةِ وَمَنْصِبِ الْإِرْشَادِ أَعْظَمُ لَذَّةً مِنْ كُلِّ تَنْعُمٍ  
فِي الدُّنْيَا ، فَمَنْ أَجَابَ شَهْوَتَهُ فِيهِ . . . فَهُوَ مِنْ أَبْنَاءِ الدُّنْيَا ، وَلَذِكَّ قَالَ

(١) عجائب المقدور ( ٤٨٥ ) .

(٢) حلية الأولياء ( ٢٧٩ / ٦ ) بنحوه .

(٣) قوت القلوب ( ١ / ١٣٥ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١ / ١٥٦ ) .

(٥) قوت القلوب ( ١ / ١٥٦ ) ، وشرف أصحاب الحديث ( ٢٣٠ ) بنحوه .

الثوري : ( فتنَةُ الْحَدِيثِ أَشَدُّ مِنْ فَتْنَةِ الْأَهْلِ وَالْمَالِ وَالْوَلَدِ ، وَكَيْفَ لَا تُخَافُ فَتْنَتُهُ وَقَدْ قِيلَ لِسَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « وَلَوْلَا أَنْ تَبَيَّنَ لَكَ لَقَدْ كَدَّ تَرَكْنَ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلًا » ؟ ! )<sup>(١)</sup> .

وقال سهل رحمه الله : ( الْعِلْمُ كُلُّهُ دُنْيَا ، وَالآخِرَةُ مِنْهُ الْعَمَلُ بِهِ ، وَالْعَمَلُ كُلُّهُ هَبَاءٌ إِلَّا الإِحْلَاصُ )<sup>(٢)</sup> .

وقال : ( النَّاسُ كُلُّهُمْ مُوتَىٰ إِلَّا الْعُلَمَاءُ ، وَالْعُلَمَاءُ سُكَارَىٰ إِلَّا الْعَامِلِينَ ، وَالْعَامِلُونَ مُغَرُورُونَ إِلَّا الْمُخْلَصِينَ ، وَالْمُخْلَصُ عَلَىٰ وَجْلٍ حَتَّىٰ يَخْتَمَ لَهُ بِهِ )<sup>(٣)</sup> .

وقال أبو سليمان الداراني : ( إِذَا طَلَبَ الرَّجُلُ الْحَدِيثَ أَوْ تَزْوِيجَ أَوْ سَافَرَ فِي طَلْبِ الْمَعَاشِ . . فَقَدْ رَكِنَ إِلَى الدُّنْيَا )<sup>(٤)</sup> .

وإِنَّمَا أَرَادَ بِهِ طَلَبَ الْأَسَانِيدِ الْعَالِيَّةِ ، أَوْ طَلَبَ الْحَدِيثِ الَّذِي لَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي طَرِيقِ الْآخِرَةِ .

وقال عيسى عليه السلام : ( كَيْفَ يَكُونُ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مَنْ مَصِيرُهُ إِلَى آخِرَتِهِ وَهُوَ مَقْبُلٌ عَلَى دُنْيَا ؟ ! وَكَيْفَ يَكُونُ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ مَنْ يَطْلُبُ الْكَلَامَ لِيَخْبِرَ بِهِ لَا لِيَعْمَلَ بِهِ ؟ ! )<sup>(٥)</sup> .

(١) قوت القلوب (١٥٦/١) .

(٢) اقتضاء العلم العمل (٢٠) .

(٣) قوت القلوب (١٥٨/١) ، واقتضاء العلم العمل (٢٢) بنحوه .

(٤) قوت القلوب (١٣٥/١) .

(٥) سنن الدارمي (٣٨٠) ضمن حديث طويل عنه عليه السلام .

وقال صالح بن حسان البصري : ( أدركتُ الشيوخَ وهم يتعوذون باللهِ مِنَ الفاجرِ العالمِ بالسنة )<sup>(١)</sup> .

وروى أبو هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « مَنْ طَلَبَ عِلْمًا مَمَّا يُتَنَاهَى بِهِ وَجْهُ اللهِ تَعَالَى لِيُصِيبَ بِهِ عَرْضًا مِنَ الدُنْيَا . . لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »<sup>(٢)</sup> .

وقد وصفَ اللهُ تعالى علماءَ السُّوءِ بِأَكْلِ الدُّنْيَا بِالْعِلْمِ ، ووصفَ علماءَ الْآخِرَةِ بِالْخُشُوعِ وَالْزَهْدِ ؛ فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ فِي عِلْمَاءِ الدُّنْيَا : « وَإِذَا خَذَ اللَّهَ مِيَثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ » إِلَى قَوْلِهِ : « ثُمَّا قَلِيلًا » ، وَقَالَ تَعَالَى فِي عِلْمَاءِ الْآخِرَةِ : « وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ » إِلَى قَوْلِهِ : « لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ »<sup>(٣)</sup> .

وقال بعضُ السلفِ : ( العُلَمَاءُ يُحَشَّرُونَ فِي زَمْرَةِ الْأَنْبِيَاءِ ، وَالْقَضَايَا يُحَشَّرُونَ فِي زَمْرَةِ السَّلَاطِينِ )<sup>(٤)</sup> .

وَفِي مَعْنَى الْقَضَايَا : كُلُّ فَقِيهٍ قَصْدُهُ طَلْبُ الدُّنْيَا بِعِلْمِهِ .

(١) قوت القلوب (١٤١/١) .

(٢) رواه أبو داود (٣٦٦٤) ، وابن ماجه (٢٥٢) .

(٣) وَتَمَامُ الْأُولَى : « وَإِذَا خَذَ اللَّهَ مِيَثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكُنُمُوهُ فَسَبِّدُوهُ وَرَأَءُوهُرُهُمْ وَأَشْرَقُوهُمْ ثُمَّا قَلِيلًا فَيَسَّرُونَ » ، وَالثَّانِيَةُ : « وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزَلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزَلَ إِلَيْهِمْ خَشِعَنَ لِلَّهِ لَا يَسْتَرُونَ يُعَايَنَتِ اللَّهُ ثُمَّا قَلِيلًا أُولَئِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ » .

(٤) قوت القلوب (١٥٧/١) .

وروى أبو الدرداء رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « أوحى الله عز وجل إلى بعض الأنبياء : قل للذين يتفقهون لغير الدين ، ويتعلمون لغير العمل ، ويطلبون الدنيا بعمل الآخرة ، يلبسون للناس مسوك الكباش وقلوبهم كقلوب الذئاب ، أست THEM أحلى من العسل ، وقلوبهم أمر من الصبر ، إياتي يخادعون ، وبي يستهزئون ، لأفتحن لهم فتنة تذر الحليم حيران » <sup>(١)</sup> .

وروى الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « علماء هذه الأمة رجالٌ رجلٌ آتاه الله علماً ، فبذله للناس ، ولم يأخذ عليه طمعاً ، ولم يشتربه ثمناً ؛ فذلك يُصلّى عليه طير السماء وحيتان الماء ودواب الأرض والكرام الكاتبون ، يقدم على الله عز وجل يوم القيمة سيداً شريفاً حتى يرافق المرسلين .

ورجل آتاه الله علماً في الدنيا ، ففضّل به على عباد الله ، وأخذ عليه طمعاً ، واشترب به ثمناً ؛ فذلك يأتي يوم القيمة ملجحاً بلجام من نار ، ينادي مناد على رؤوس الخلائق : هذا فلان بن فلان ، آتاه الله علماً في

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١٣٩ ) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ( ١٠٦٨ ) ، وأصله عند الترمذى ( ٢٤٠٤ ) ، والمسوک : جمع مسک ، وهو الجلد ؛ إشارة إلى لبس الصوف .

الدنيا فضَّلَ بِهِ عَلَى عبادِ اللهِ ، وأخذَ بِهِ طمعاً ، واشترى بِهِ ثمناً ، فُيعدُّ  
حتَّى يفرغَ مِنْ حسابِ النَّاسِ »<sup>(١)</sup> .

وأشدُّ مِنْ هَذَا مَا رُوِيَ أَنَّ رجلاً كَانَ يخْدُمُ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فَجَعَلَ  
يَقُولُ : ( حَدَّثَنِي مُوسَى صَفَّيُ اللَّهِ ، حَدَّثَنِي مُوسَى نَجَّيُ اللَّهِ ، حَدَّثَنِي مُوسَى  
كَلِيمُ اللَّهِ ) حَتَّى أَثْرَى وَكَثَرَ مَالُهُ ، فَفَقَدَهُ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فَجَعَلَ يَسْأَلُ  
عَنْهُ فَلَا يَحْسُنُ لَهُ خَبْرًا ، حَتَّى جَاءَهُ رَجُلٌ ذَاتَ يَوْمٍ وَفِي يَدِهِ خَتْرِيرٌ وَفِي عَنْقِهِ  
حِيلٌ أَسْوَدٌ ، فَقَالَ لَهُ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ : أَتَعْرَفُ فَلَانَا؟ قَالَ : نَعَمْ ، هُوَ  
هَذَا الْخَتْرِيرُ ، فَقَالَ مُوسَى : يَا رَبِّ ؎ أَسْأَلُكَ أَنْ تَرْدَهُ إِلَى حَالِهِ حَتَّى أَسْأَلَهُ  
بِمَ أَصَابَهُ هَذَا؟ فَأَوْحَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْهِ : لَوْ دَعَوْتَنِي بِالذِّي دَعَانِي بِهِ أَدْمُ  
فَمَنْ دُونَهُ.. مَا أَجْبَتُكَ فِيهِ ، وَلَكِنْ أَخْبَرُكَ لَمْ صُنِعْتُ هَذَا بِهِ : لَأَنَّهُ كَانَ  
يَطْلُبُ الدُّنْيَا بِالدِّينِ<sup>(٢)</sup> .

وَأَغْلَظُ مِنْ هَذَا مَا رُوِيَ عَنْ معاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُوقَوفاً وَمَرْفُوعاً  
فِي رَوَايَةٍ : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « مِنْ فِتْنَةِ الْعَالَمِ أَنْ  
يَكُونَ الْكَلَامُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الْإِسْتِمَاعِ ، وَفِي الْكَلَامِ تَنْمِيقٌ وَزِيَادَةٌ ، وَلَا يُؤْمِنُ  
عَلَى صَاحِبِهِ الْخَطَا ، وَفِي الصَّمْتِ سَلَامَةٌ وَعِلْمٌ ، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَخْرُنُ  
عِلْمَهُ فَلَا يَحْبُّ أَنْ يَوْجَدَ عَنْهُ غَيْرُهُ ؎ فَذَلِكَ فِي الدَّرْكِ الْأَوَّلِ مِنَ النَّارِ ، وَمِنَ  
الْعُلَمَاءِ مَنْ يَكُونُ فِي عِلْمِهِ بِمَنْزِلَةِ السُّلْطَانِ ، فَإِنْ رُدَّ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ عِلْمِهِ ، أَوْ

(١) رواه الطبراني في «الأوسط» (٧١٨٣) .

(٢) تاريخ دمشق (٦١/١٥٢) ، وقوت القلوب (١/١٤٤) .

تُهُوونَ بِشَيْءٍ مِنْ حَقِّهِ.. غَضِبَ ؛ فَذَلِكَ فِي الدُّرُكِ الثَّانِي مِنَ النَّارِ ، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَجْعَلُ عِلْمَهُ وَغَرَائِبَ حَدِيثِهِ لِأَهْلِ الْشَّرْفِ وَالْيَسَارِ وَلَا يَرَى أَهْلَ الْحَاجَةِ لَهُ أَهْلًا ؛ فَذَلِكَ فِي الدُّرُكِ الثَّالِثِ مِنَ النَّارِ ، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَنْصُبُ نَفْسَهُ لِلْفَتِيَا فِي قَتْبِي بالخَطَا ، وَاللَّهُ تَعَالَى يَعْنِي بِعَيْنِ الْمُتَكَلِّفِينَ ؛ فَذَلِكَ فِي الدُّرُكِ الرَّابِعِ مِنَ النَّارِ ، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَتَكَلَّمُ بِكَلَامِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى لِيَغْزُرَ بِهِ عِلْمُهُ ؛ فَذَلِكَ فِي الدُّرُكِ الْخَامِسِ مِنَ النَّارِ ، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَتَخَذُ عِلْمَهُ مَرْوِعَةً وَنُبُلاً وَذِكْرًا فِي النَّاسِ ؛ فَذَلِكَ فِي الدُّرُكِ السَّادِسِ مِنَ النَّارِ ، وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَسْتَفِرُ الزَّهْرُ وَالْعَجْبُ ، فَإِنْ وَعَظَ.. عَنَّفَ ، وَإِنْ وُعِظَ.. أَنْفَ . فَذَلِكَ فِي الدُّرُكِ السَّابِعِ مِنَ النَّارِ .

وَعَلَيْكَ بِالصِّمَتِ ؛ فِيهِ تَغْلِبُ الشَّيْطَانَ ، وَإِيَّاكَ أَنْ تَضْحِكَ مِنْ غَيْرِ عَجَبٍ ، أَوْ تَمْشِيَ فِي غَيْرِ أَرْبِ «<sup>(١)</sup>».

وَفِي خَبْرٍ آخَرَ : « إِنَّ الْعَبْدَ لِيُنْشَرُ لَهُ مِنَ الشَّنَاءِ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ

(١) قال أبو طالب في « القوت » (١٤٤/١) : ( وقد روينا في مقامات علماء السوء حدثاً شديداً نعوذ بالله من أهله ، ونسأله ألا يبلونا بمقام منه ، فرويناه مرة مسندأ من طريق ، ورويناه موقوفاً على معاذ بن جبل رضي الله عنه ، وأنا أذكره موقوفاً أحب إلى ، حدثنا عن منذر بن علي ، عن أبي نعيم الشامي ، عن محمد بن زياد ، عن معاذ بن جبل يقول فيه : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ووافقته أنا على معاذ ) وذكره بالفظه هنا ، وأصله عند ابن المبارك في « الزهد » (٤٨) ، وانظر « جامع بيان العلم وفضله » (٩١٠، ٩١١).

والغرب ، وما يزنُ عندَ اللهِ جناحَ بعوضةٍ »<sup>(١)</sup> .

ورُوِيَ أَنَّ الحسنَ انصرفَ مِنْ مجْلِسِهِ ، فَحملَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ خَرَاسَانَ كِيساً فِيهِ خَمْسَةُ آلَافٍ دَرَاهِمٍ وَعَشْرَةُ أَثْوَابٍ مِنْ رَقِيقِ الْبَزْ وَقَالَ : يَا أَبا سَعِيدٍ ؛ هَذِهِ نَفْقَةٌ وَهَذِهِ كُسُوفَةٌ ، فَقَالَ الْحَسَنُ : عَافَاكَ اللَّهُ تَعَالَى ، ضُمِّ إِلَيْكَ نَفْقَتَكَ وَكُسُوفَتَكَ ، فَلَا حَاجَةَ لَنَا بِذَلِكَ ؛ إِنَّهُ مِنْ جَلْسَ مِثْلَ مجْلِسِي هَذَا وَقَبْلَ مِنَ النَّاسِ مِثْلَ هَذَا . . لَقِيَ اللَّهَ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا خَلَاقَ لَهُ»<sup>(٢)</sup> .

وَرَوِيَ عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَوْقِفًا وَمَرْفُوعًا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : « لَا تَجْلِسُوا عَنْدَ كُلِّ عَالَمٍ إِلَّا عَالَمٍ يَدْعُوكُمْ مِنْ خَمْسٍ إِلَى خَمْسٍ : مِنَ الشَّكِّ إِلَى الْيَقِينِ ، وَمِنَ الرِّيَاءِ إِلَى الْإِخْلَاصِ ، وَمِنَ الرَّغْبَةِ إِلَى الزَّهْدِ ، وَمِنَ الْكِبْرِ إِلَى التَّوَاضُعِ ، وَمِنَ الْعِدَاوَةِ إِلَى النَّصِيحَةِ »<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا يَلَيَّتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِتَ قَدْرُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ » . وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ

(١) كذا أورده في « القوت » (١٤٤/١) ، وفي « البخاري » (٤٧٢٩) ، ومسلم (٢٧٨٥) مرفوعاً : « إِنَّهُ لِيَأْتِي الرَّجُلُ الْعَظِيمُ السَّمِينُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يَزَنُ عَنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بعوضةٍ ، قَالَ : أَقْرُؤُوا : « فَلَا تَقْبِمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزَنَّا » .

(٢) قوت القلوب (١٤٤/١) .

(٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » (٧٢/٨) ، وارتضى أبو طالب وقفه في « القوت » (١٤٤/١) على جابر رضي الله عنه ، وقال الحافظ الزيدي في « الإتحاف » (٣٦٧/١) بعد أن جمع له طرقاً : ( فِيهِذِهِ الْطُرُقُ يَتَقوَى جَانِبُ الرُّفْعِ ) .

وَيَكُونُ ثَوَابُ أَلَّا يَحِدُّ لِمَنْ أَمَرَهُ الْآيَةُ ، فَعَرِفَ أَهْلُ الْعِلْمِ بِإِيَّاهُ الْآخِرَةِ عَلَى الدُّنْيَا .

وَمِنْهَا : أَلَا يَخَالِفُ فَعْلُهُ قَوْلُهُ : بَلْ لَا يَأْمُرُ بِالشَّيْءِ مَا لَمْ يَكُنْ هُوَ أَوْلَى عَامِلٍ بِهِ .

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنفُسَكُمْ » .

وَقَالَ تَعَالَى : « كَبَرَ مَقْتاً إِنَّ اللَّهَ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ » .

وَقَالَ تَعَالَى فِي قَصَّةِ شَعِيبٍ : « وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَيْ مَا أَنْهَكُمْ عَنْهُ » .

وَقَالَ تَعَالَى : « وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُكُمُ اللَّهُ » ، وَقَالَ تَعَالَى : « وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا » ، « وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَعُوا » .

وَقَالَ تَعَالَى لِعِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ : « يَا بْنَ مَرِيمَ ؛ عَظِّ نَفْسَكَ ، فَإِنِ اتَّعَذْتَ .. فَعُظِّ النَّاسَ ، وَإِلَّا .. فَاسْتَحْيِ مِنِّي » <sup>(١)</sup> .

وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَرَرْتُ لِيَلَةً أَسْرِيَ بِي بِأَقْوَامٍ تُقْرَضُ شَفَاهُهُمْ بِمَقَارِيضَ مِنْ نَارٍ ، فَقُلْتُ : مَنْ أَنْتُمْ ؟ فَقَالُوا : إِنَّا كَنَّا نَأْمُرُ بِالْخَيْرِ وَلَا نَأْمُرُ بِالشَّرِّ وَنَنْهَا عَنِ الشَّرِّ وَنَأْمُرُ بِهِ » <sup>(٢)</sup> .

(١) رواه أحمد في « الزهد » ( ٣٠٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٣٨٢ / ٢ ) .

(٢) رواه أحمد في « مسنده » ( ١٢٠ / ٣ ) بعنوانه ، وفي ( ج ) : ( نَأْمُرُ بِالْخَيْرِ وَلَا نَفْعَلُهُ ، وَنَنْهَا عَنِ الشَّرِّ وَنَفْعَلُهُ ) .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « هَلَّا كُلُّ أَمَّيْتِي عَالَمٌ فَاجِرٌ وَعَابِدٌ جَاهِلٌ ، وَشَرُّ الشَّرَّارِ شَرَّ الْعُلَمَاءِ ، وَخَيْرُ الْخِيَارِ خَيْرُ الْعُلَمَاءِ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ الْأَوْزَاعِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( شَكَّتِ النَّوَاوِيسُ<sup>(٢)</sup> مَا تَجَدُّ مِنْ نَنْجِيفِ الْكُفَّارِ ، فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهَا : بَطَوْنُ عُلَمَاءِ السَّوَءِ أَنْتُنْ مَمَّا أَنْتُمْ فِيهِ )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ الْفَضِيلُ بْنُ عِيَاضٍ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( بَلَغْنِي أَنَّ الْفَسَقَةَ مِنَ الْعُلَمَاءِ يُدَأْ بِهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَبْلَ عَبْدَةِ الْأَوْثَانِ )<sup>(٤)</sup> .

وقالَ أَبُو الدَّرَداءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( وَيْلٌ لِمَنْ لَا يَعْلَمُ مَرَّةً ، وَوَيْلٌ لِمَنْ يَعْلَمُ وَلَا يَعْمَلُ سَبْعَ مَرَّاتٍ )<sup>(٥)</sup> .

وقالَ الشَّعْبِيُّ : ( يَطَّلِعُ قَوْمٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ عَلَى قَوْمٍ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَيَقُولُونَ لَهُمْ : مَا أَدْخَلْنَاكُمُ النَّارَ وَإِنَّمَا أَدْخَلْنَا اللَّهُ الْجَنَّةَ بِفَضْلِ تَأْدِيبِكُمْ وَتَعْلِيمِكُمْ ؟

(١) علقة ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١٦٢ ) من حديث ابن وهب مرفوعاً ، والشطر الثاني منه عند الدارمي في « سننه » ( ٣٨٢ ) ، قال الحافظ الزبيدي : ( ومن الشواهد للجملة الأولى ما أورده صاحب « القوت » ( ١٤٠ / ١ ) : « وروينا عن عمر وغيره : كم من عالم فاجر وعابد جاهل ، فاتقوا الفاجر من العلماء ، والجاهل من المتعبدين » ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٣٦٩ / ١ ) .

(٢) التَّوَاوِيسُ : جمع نَاوِوسَ ، وهي المقابر .

(٣) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١٦٣ ) .

(٤) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١٦٤ ) .

(٥) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٢١١ / ١ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٢١٢ ) .

قالوا : إِنَّا كَنَّا نَأْمُرُ بِالْخَيْرِ وَلَا نَفْعَلُهُ<sup>(١)</sup> .

وقال حاتِم الأصمُ رحمةُ اللهُ : ( لِيَسَ فِي الْقِيَامَةِ أَشَدَّ حُسْنَةً مِنْ رَجُلٍ عَلِمَ النَّاسَ عِلْمًا فَعَمِلُوا بِهِ وَلَمْ يَعْمَلْ هُوَ بِهِ ، فَفَازُوا بِسَبِيلِهِ وَهُنَّ هُوَ )<sup>(٢)</sup> .

وقال مالكُ بْنُ دِينَارٍ : ( إِنَّ الْعَالَمَ إِذَا لَمْ يَعْمَلْ بِعِلْمِهِ .. زَلَّتْ مَوْعِظَتُهُ عَنِ الْقُلُوبِ كَمَا يَزِلُّ الْقَطْرُ عَنِ الصَّفَا )<sup>(٣)</sup> .

وأنشدوا<sup>(٤)</sup> : [من البسيط]

يَا وَاعِظَ النَّاسِ قَدْ أَصْبَحْتَ مُتَهَمًا  
إِذْ عَيْتَ مِنْهُمْ أُمُورًا أَنْتَ تَأْتِيهَا  
أَصْبَحْتَ تَنْصَحُهُمْ بِالْوَعْظِ مُجْتَهِدًا  
فَالْمُوْبِقَاتُ لَعْمَرِي أَنْتَ جَانِيهَا  
وَأَنْتَ أَكْثَرُ مِنْهُمْ رَغْبَةً فِيهَا  
تَعِيبُ دُنْيَا وَنَاسًا رَاغِبِينَ بِهَا

وقال آخر<sup>(٥)</sup> :

لَا تَنْهَ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِيَ مِثْلَهُ عَارٌ عَلَيْكَ إِذَا فَعَلْتَ عَظِيمًا  
وقال إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ رحمةُ اللهُ : ( مررتُ بِحَجَرٍ مَكْتُوبٍ عَلَيْهِ :  
أَقْلِبِنِي .. تَعْتَبِرْ ، فَقُلْبِتُهُ ، فَإِذَا عَلَيْهِ مَكْتُوبٌ : أَنْتَ بِمَا تَعْلَمُ لَا تَعْمَلُ ،  
فَكِيفَ تَطْلُبُ عِلْمًا لَمْ تَعْلَمْ ! ؟ )<sup>(٦)</sup> .

(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٦٤ ) .

(٢) أخرج بنحوه ابن عساكر في « تاريخه » ( ١٣٧ / ٥١ - ١٣٨ ) .

(٣) رواه الخطيب في « اقتضاء العلم العمل » ( ٩٧ ) .

(٤) البيت الأول لأبي العتاهية في « ديوانه » ( ص ٤٢٥ ) ، ولم تقف على نسبة البيتين الآخرين.

(٥) البيت لأبي الأسود الدؤلي في « ديوانه » ( ص ٤٠٤ ) ، وانظر « خزانة الأدب » ( ٥٦٤ / ٨ ) .

(٦) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٣٥٨ / ٣ ) بنحوه .

وقال ابن السماك رحمة الله : ( كم من مذكور بالله ناسٌ لله ، وكم من مخوّفٍ  
بالله جريءٌ على الله ، وكم من مقرِبٍ إلى الله بعيدٌ من الله ، وكم من داعٍ إلى الله  
فارٌّ من الله ، وكم من تالٍ لكتاب الله منسلخٌ من آيات الله ! )<sup>(١)</sup> .

وقال إبراهيم بن أدهم رحمة الله : ( لقد أعرَبنا في كلامنا فلم نلحّن ،  
ولحنًا في أعمالنا فلم نعرب )<sup>(٢)</sup> .

وقال الأوزاعي : ( إذا جاء الإعراب .. ذهب الخشوع )<sup>(٣)</sup> .

وروى مكحولٌ عن عبد الرحمن بن غنمٍ أنَّه قال : حدثني عشرةٌ من  
 أصحاب رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قالوا : كنَّا ندرسُ العلمَ في مسجدٍ  
قباءً ، إذ خرج علينا رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال : « تَعَلَّمُوا مَا شئْتُمْ  
أَنْ تَعَلَّمُوا ، فلن يأْجُرَكُمُ اللهُ حَتَّى تَعْمَلُوا »<sup>(٤)</sup> .

وقال عيسى عليه السلام : ( مثلُ الذي يتعلَّمُ العلمَ ولا يعملُ به كمثل امرأةٍ  
زنت في السر فحملت ، ظهر حملها فافتضحت ، فكذلكَ مَنْ لا يعملُ بعلمه  
يفضحه الله تبارك وتعالى يوم القيمة على رؤوس الأشهاد )<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٤٥١/٣ ) .

(٢) رواه الخطيب في « اقتضاء العلم العمل » ( ١٥١ ) بفتحه .

(٣) قوت القلوب ( ١٦٦ / ١ ) بفتحه .

(٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٣٦ / ١ ) ، والخطيب في « اقتضاء العلم العمل »  
( ٨ ) ، وأوفقه الدارمي في « سننه » ( ٢٦٦ ) على معاذ رضي الله عنه .

(٥) نسبة الحافظ الزبيدي لصاحب « القوت » نقلًا .

وقال معاذ رحمة الله : ( احذروا زلّة العالم ، لأنَّ قدرَهُ عندَ الخلقِ عظيمٌ فيتبعونَهُ على زلّته ) .

وقال عمر رضي الله عنه : ( إذا زلَّ العالم . . . زلَّ بزلّته عالمٌ منَ الخلق )<sup>(١)</sup> .

وقال : ( ثلثٌ بهنَّ ينهدمُ الزمانُ : إداهنَّ زلّة العالم )<sup>(٢)</sup> .

وقال ابن مسعود : ( سيأتي على الناسِ زمانٌ تملحُ فيه عذوبةُ القلوبِ ، فلا يستفْعُ يومئذٍ بالعلمِ عالمُه ولا متعلّمُه ، فتكونُ قلوبُ علمائهم مثل السباحِ مِنْ ذاتِ الملْحِ ، ينزلُ عليها قطرُ السماءِ فلا يوجدُ لها عذوبةٌ ، وذلكَ إذا مالتُ قلوبُ العلماءِ إلى حبِّ الدنيا وإيثارِها على الآخرةِ ، فعندهُ ذلكَ يسلُبُها اللهُ تعالى ينابيعَ الحكمةِ ، ويطفىءُ مصابيحَ الهدى مِنْ قلوبِهم ، فيخبرُكَ عالمُهم حين تلقاهُ أنه يخشى اللهَ بلسانِهِ والفحورُ بينُ في عملِهِ ، فما أخصبَ الألسنَ يومئذٍ وما أجدبَ القلوبَ ! فواللهِ الذي لا إلهَ إلا هو ؛ ما ذلكَ إلا لأنَّ المعلمينَ علّموا الغيرَ اللهِ ، والمتعلّمينَ تعلّموا الغيرَ اللهِ تعالى )<sup>(٣)</sup> .

وفي الإنجيل مكتوبٌ : ( لا تطلبوا علمَ ما لم تعلموا حتى تعملا بما علمتمْ )<sup>(٤)</sup> .

وقال حذيفةُ رضي الله عنه : ( إنَّكُمْ في زمانٍ مَنْ تركَ فيهِ عشرَ ما يعلمُ . . . هلكَ ،

(١) روى بنحوه على لسان سيدنا عيسى عليه السلام ابن المبارك في « الزهد » ( ١٤٧٤ ) .

(٢) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٨٦٧ ) .

(٣) انظر « الإتحاف » ( ٣٧٤ / ١ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٣٨ / ١ ) .

وسيأتي زمانٌ مَنْ عَمِلَ فِيهِ بِعُشْرِ مَا يَعْلَمُ . . نجا ، وَذَلِكَ لِكثِيرِ الْبَطَالِينَ<sup>(١)</sup> .

واعلم : أَنَّ مِثْلَ الْعَالَمِ مِثْلُ الْقَاضِيِّ ، وَقَدْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «الْقَضَايَا تِلْاثَةٌ» : قاضٍ قَضَى بِالْحَقِّ وَهُوَ يَعْلَمُ ، فَذَلِكَ فِي الْجَنَّةِ ، وَقاضٍ قَضَى بِالْجُورِ وَهُوَ يَعْلَمُ أَوْ لَا يَعْلَمُ ، فَهُوَ فِي النَّارِ ، وَقاضٍ قَضَى بِغَيْرِ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ ، فَهُوَ بِالنَّارِ<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ كَعْبُ رَحْمَةُ اللَّهِ : ( يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ عُلَمَاءُ يَزْهَدُونَ النَّاسَ فِي الدِّنِيَا وَلَا يَزْهَدُونَ ، وَيَخْوِفُونَ النَّاسَ وَلَا يَخَافُونَ ، وَيَنْهَوْنَ عَنْ غَشْيَانِ الْوَلَاةِ وَيَأْتُونَهُمْ ، وَيَؤْثِرُونَ الدِّنِيَا عَلَى الْآخِرَةِ ، يَأْكُلُونَ بِالسُّتْهِمِ ، يَقْرَبُونَ الْأَغْنِيَاءِ دُونَ الْفَقَرَاءِ ، يَتَغَيَّرُونَ عَلَى الْعِلْمِ كَمَا تَغَيَّرُ النِّسَاءُ عَلَى الرِّجَالِ ، يَغْضِبُ أَحَدُهُمْ عَلَى جَلِيلِهِ إِذَا جَالَسَ غَيْرَهُ<sup>(٣)</sup> ، أُولَئِكَ الْجَبَارُونَ أَعْدَاءُ الرَّحْمَنِ .

وَقَدْ رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : «إِنَّ الشَّيْطَانَ رَبِّمَا يُسْبِقُكُمْ بِالْعِلْمِ» ، فَقَيْلَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ وَكَيْفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ : «يَقُولُ : اطْلُبُ الْعِلْمَ وَلَا تَعْمَلْ حَتَّى تَعْلَمَ ، فَلَا يَزَالُ لِلْعِلْمِ قَائِلًا وَلِلْعَمَلِ مُسَوِّفًا حَتَّى يَمُوتَ وَمَا عَمِلَ»<sup>(٤)</sup> .

(١) قوت القلوب (١٣٨/١) ، وروي مرفوعاً كذلك كما في «الترمذى» (٢٢٦٧) .

(٢) رواه الترمذى (١٣٢٢) ، وأبو داود (٣٥٧٣) ، وابن ماجه (٢٣١٥) .

(٣) قوت القلوب (١٤٠/١) .

(٤) رواه الخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع» (١٣٢/١) بفتحه ، وانظر «الإنحاف» (٣٧٦/١) .

وقال سريّ السقطي : ( اعترضت للتعبد رجلٌ كان حريصاً على طلب علم الظاهر ، فسألته فقال : رأيت في النوم قائلاً يقول لي : إلى كم تضيئ العلم ضيئتك الله ! فقلت : إنني لأحفظه ، فقال : إن حفظ العلم العمل به ، فتركـتـ الطلبـ وأقبلـتـ علىـ العملـ )<sup>(١)</sup> .

وقال ابن مسعود رضي الله عنه : ( ليس العلم بكثرة الرواية ، إنما العلم الخشية )<sup>(٢)</sup> .

وقال الحسن : ( أعلمـواـ ماـ شـئـتـ أـنـ تـعـلـمـواـ ،ـ فـوـالـلـهـ ؛ـ لـاـ يـأـجـرـكـمـ اللـهـ حـتـىـ تـعـلـمـواـ ،ـ فـإـنـ السـفـهـاءـ هـمـتـهـمـ الرـوـاـيـةـ ،ـ وـالـعـلـمـاءـ هـمـتـهـمـ الرـعـاـيـةـ )<sup>(٣)</sup> .

وقال مالك رحمه الله : ( إن طلبـ العلمـ لـحـسـنـ ،ـ وـإـنـ نـشـرـ لـحـسـنـ إـذـاـ صـحـتـ فـيـهـ الـنـيـةـ ،ـ وـلـكـ انـظـرـ مـاـ يـلـزـمـكـ مـنـ حـيـنـ تـصـبـحـ إـلـىـ حـيـنـ تـمـسـيـ ،ـ فـلـاـ تـؤـثـرـنـ عـلـيـهـ شـيـئـاـ )<sup>(٤)</sup> .

وقال ابن مسعود رضي الله عنه : ( أـنـزـلـ الـقـرـآنـ لـيـعـمـلـ بـهـ ،ـ فـاتـخـذـتـ دراستـهـ عمـلـاـ ،ـ وـسـيـأـتـيـ قـوـمـ يـشـفـونـهـ مـثـلـ الـقـنـاـةـ ،ـ لـيـسـواـ بـخـيـارـكـمـ ،ـ وـالـعـالـمـ

(١) قوت القلوب ( ١٣٣ / ١ ) .

(٢) رواه أحمد في « الزهد » ( ٨٦٧ ) .

(٣) روى هذا الخبر مرفوعاً وموقوفاً ومقطوعاً ، وانظر « القوت » ( ١٣٣ / ١ ) ، و « الإتحاف » ( ٣٧٧ / ١ ) .

(٤) ما رواه الأكابر عن مالك ( ٣٧ ) ، وانظر « قوت القلوب » ( ١٣٥ / ١ ) ، و « حلية الأولياء » ( ٣١٩ / ٦ ) .

الذى لا يعمل كالمريض الذى يصف الدواء ، والجائع الذى يصف لذائذ الأطعمة ولا يجدُها ، وفي مثله قوله تعالى : « وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ » (١) . وفي الخبر : « مِمَّا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي زَلَّةُ عَالَمٍ وَجَدَالٌ مَنَافِقٌ فِي الْقُرْآنِ » (٢) .

ومنها : أن تكون عنایتُه بتحصیلِ العلم النافع في الآخرة : المرغب في الطاعة ، مجتنباً للعلوم التي يقلُّ نفعُها ، ويكثرُ فيها الجدالُ والقيلُ والقالُ . فمثلاً من يعرضُ عن علم الأعمالِ ويشتغلُ بالجدالِ مثلُ رجلٍ مريضٍ به عللٌ كثيرةً ، وقد صادفَ طبيباً حاذقاً في وقتٍ ضيقٍ يخشى فواتُه ، فاشتغلَ بالسؤالِ عن خاصية العقاقير والأدوية وغرائبِ الطبِّ ، وتركَ مهمَّةُ الذي هو مؤاخذُ بهِ ، وذلكَ محضُ السفةِ .

وقد رُويَ : أنَّ رجلاً جاءَ رسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقالَ : عَلِّمْنِي مِنْ غرائبِ العلمِ ، فقالَ لهُ : « ما صنعتَ في رأسِ العلمِ؟ » فقالَ : وما رأسُ العلمِ؟ قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « هلْ عرفَتَ الرَّبَّ تَعَالَى؟ » قالَ : نعم ، قالَ : « فما صنعتَ في حقِّهِ؟ » قالَ : ما شاءَ اللهُ ، فقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « هلْ عرفَتَ الموتَ؟ » قالَ : نعم ، قالَ : « فما أعددْتَ

(١) قوت القلوب (١٤٥/١) ، ورواه بنحوه الأجري في « أخلاق حملة القرآن » (٣١) عن الفضيل بن عياض .

(٢) رواه الطبراني في « الكبير » (١٣٨/٢٠) .

له؟» قال : ما شاء الله ، قال صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «اذهب فاحكم ما هنالك ، ثم تعال .. نعلمك من غرائب العلم »<sup>(١)</sup> .

بل ينبغي أن يكون التعلم من جنس ما روي عن حاتِم الأصم تلميذ شقيق البخاري رضي الله عنهما أنه قال له شقيق : متذكرةكم صحبتي؟ قال حاتِم : متذكرة ثلاث وثلاثين سنة ، قال : فما تعلمت مني في هذه المدة؟ قال : ثمان مسائل ، قال شقيق له : إنما الله وإنا إليه راجعون ، ذهب عمري معك ولم تتعلم إلا ثمانية مسائل ! قال : يا أستاذ ! لم أتعلم غيرها ، وإنني لا أحب أن أكذب ، فقال : هات هذه الثمانية مسائل حتى أسمعها ، قال حاتِم :

أما الأولى : نظرت إلى هذا الخلق ، فرأيت كل واحد يحب محبوباً فهو مع محبوبه إلى القبر ، فإذا وصل إلى القبر .. فارقه ، فجعلت الحسنات محبوببي ، فإذا دخلت القبر .. دخل محبوببي معي .

فقال : أحسنت يا حاتِم ، فما الثانية؟ قال : نظرت في قول الله عز وجل : ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ، وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى﴾ ، فلما جئتُ قبورَ أئمةَ أهلِ الْجَنَّةِ ، فوجئتُ بِقُبورِ أئمَّةِ أهلِ الْمَأْوَى ، فتعلمت أن قوله سبحانه هو الحق ، فأجهدت نفسي في دفع الهوى حتى استقررت على طاعة الله تعالى .

الثالثة : أني نظرت إلى هذا الخلق ، فرأيت كل من معه شيء له قيمة

(١) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٢٤/١) ، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (١٢٢٢) ، وانظر «الإتحاف» (٣٧٩/١) .

ومقدارٌ عندهُ رفعهُ وحفظهُ ، ثمَّ نظرتُ في قولِ اللهِ عزَّ وجلَّ : « مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدِعُ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ بِأَقِيرٍ » ، فكُلُّما وقعَ معي شيءٌ لهُ قيمةٌ ومقدارٌ .. وجهتهُ إلى اللهِ ليبقى لي عندَهُ محفوظاً .

الرابعةُ : أني نظرتُ إلى هذا الخلقِ ، فرأيتُ كلَّ واحدٍ منهمُ يرجعُ إلى المالِ والحسبِ والشرفِ والنسبِ ، فنظرتُ فيها فإذا هيَ لا شيءَ ، ثمَّ نظرتُ إلى قولِ اللهِ عزَّ وجلَّ : « إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْ قَنَّتُكُمْ » ، فعملتُ في التقوى حتى أكونَ عندَ اللهِ كريماً .

الخامسةُ : نظرتُ إلى هذا الخلقِ وهم يطعنُ بعضُهم في بعضٍ ويلعنُ بعضُهم بعضاً ، وأصلُ هذا كلهُ الحسدُ ، ثمَّ نظرتُ إلى قولِ اللهِ عزَّ وجلَّ : « لَنَّ حَسَنَاتِنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا » ، فتركتُ الحسدَ واجتبنتُ الخلقَ ، وعلمتُ أنَّ القسمَ مِنْ عِنْدِ اللهِ سبحانهَ ، فتركتُ عداوةَ الخلقِ عنِّي .

السادسةُ : نظرتُ إلى هذا الخلقِ يبغى بعضُهم على بعضٍ ، ويقاتلُ بعضُهم بعضاً ، فرجعتُ إلى قولِ اللهِ تعالى : « إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُلُّ عَدُوٍّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا » ، فعاديةُهُ وحدهُ ، واجتهدتُ في أخذِ حذرٍ منهُ ؛ لأنَّ اللهَ تعالى شهدَ عليهِ أَنَّهُ عدوٌ لي ، فتركتُ عداوةَ الخلقِ غيرَهُ .

السابعةُ : نظرتُ إلى هذا الخلقِ ، فرأيتُ كلَّ واحدٍ منهمُ يطلبُ هذهِ الكسرةَ ، فيذلُّ نفسهُ فيها ، ويدخلُ فيما لا يحلُّ لهُ ، ثمَّ نظرتُ إلى قولهِ تعالى : « وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا » ، فعلمتُ أنِّي واحدٌ مِنْ

هذه الدواب التي على الله رزقها ، فاشغلت بما لله تعالى على ، وتركت ما لي عندَه .

الثامنة : نظرت إلى هذا الخلق ، فرأيتُهم كلُّهم متوكِّلين على مخلوق ؛ هذا على ضياعته ، وهذا على تجارتِه ، وهذا على صناعته ، وهذا على صحة بدنِه ، وكلُّ مخلوق متوكِّل على مخلوقٍ مثلِه ، فرجعت إلى قوله تعالى : « وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ » ، فتوكلت على الله عزَّ وجلَّ ، فهو حسبي .

قال شقيق : يا حاتِم ؟ وفَقَكَ اللهُ تعالى ، فإنِّي نظرت في علوم التوراة والإنجيل والزبور والقرآن العظيم ، فوجدت جميع أنواع الخير والديانة ، وهي تدور على هذه الشمان مسائل ، فمن استعملها .. فقد استعمل الكتب الأربعية<sup>(١)</sup> .

فهذا الفن من العلم لا يهتم بادراكه والتقطُّن له إلا علماء الآخرة ، أما علماء الدنيا .. فيشتغلون بما يتيسّر به اكتساب المال والجاه ، ويهملون أمثال هذه العلوم التي بها بعث الله الأنبياء كلُّهم عليهم السلام .

وقال الضحاك بن مراحِم : ( أدركُتُهم وما يتعلّمُ بعضُهم من بعض إلا الورع ، وهم اليوم ما يتعلّمون إلا الكلام )<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٧٩ / ٨ ) بنحوها .

(٢) قوت القلوب ( ٩٦ / ١ ) .

ومنها : أن يكونَ غيرَ مائلٍ إلى الترُفَّه في المطعمِ والمشربِ ، والنعمَ في الملبسِ ، والتجمُل في الأثاثِ والمسكنِ : بلْ يؤثُرُ الاقتصادَ في جميعِ ذلكَ ، ويتشبَّهُ فيه بالسلفِ رحمةً للهُ تعالى ، ويميلُ إلى الاكتفاءِ بالأقلِّ في جميعِ ذلكَ ، وكلَّما زادَ إلى طرفِ القلةِ ميلُه .. ازدادَ مِنَ اللهِ قربُه ، وارتَفعَ في علماءِ الآخرةِ حزبه .

ويشهدُ لذلكَ ما حَكِيَ عنْ أبي عبدِ اللهِ الخواصِ وكانَ مِنْ أصحابِ حاتِمِ الأصمِ ، قالَ : دخلتُ معَ حاتِمِ الرَّئِيْسِ ومعنا ثلاَثُ مائَةٍ وعشرونَ رجلاً نريدُ الْحَجَّ وعليهمُ الزُّرَبَانِقَاتُ<sup>(١)</sup> ، وليسَ مَعَهُمْ جِرَابٌ ولا طعامٌ ، فدخلنا على رجلٍ مِنَ التجَّارِ متَقْشِفٍ يحبُّ المساكينَ ، فأضافنا تلكَ الليلةَ ، فلمَّا كَانَ مِنَ الغدِ .. قالَ لحاتِمٍ : أَلَكَ حاجَةٌ ؟ فَإِنِّي أَرِيدُ أَنْ أَعُودَ فِيهَا لَنَا هُوَ عَلِيْلٌ ، قالَ حاتِمٌ : عيادةُ المريضِ فيها فضلٌ ، والنظرُ إلى الفقيهِ عبادةٌ ، وأنا أَيْضًا أجيءُ مَعَكَ ، وكانَ العليلُ محمدًا بنَ مقاتلٍ قاضيَ الرَّئِيْسِ ، فلمَّا جئنا إلى البابِ .. فَإِذَا هُوَ يُشْرِقُ حسناً ، فبقيَ حاتِمٌ مُتَفَكِّرًا يَقُولُ : بَابُ عَالَمٍ عَلَى هَذِهِ الْحَالِ !

ثُمَّ أَذْنَ لَهُمْ فَدَخَلُوا ، فَإِذَا دَارُ حسناً قُوراءُ ، واسعةً نِزَهَةً ، وَإِذَا بَرَّةً وأُمْتَعَةً وسُتُورًّا ، فبقيَ حاتِمٌ مُتَفَكِّرًا ، ثُمَّ دَخَلُوا إِلَى الْمَجْلِسِ الَّذِي هُوَ فِيهِ ، فَإِذَا بَفْرُشٍ وطِيَّةٍ وَهُوَ راقِدٌ عَلَيْهَا ، وَعِنْدَ رَأْسِهِ غَلامٌ وَبِيَدِهِ مِذَبَّةٌ ، فَقَعَدَ الزائرُ عِنْدَ رَأْسِهِ وَسَأَلَ عَنْ حَالِهِ وَحاتِمٌ قَائِمٌ ، فَأَوْمَأَ إِلَيْهِ ابْنُ مقاتلٍ أَنِ

(١) الزَّرَبَانِقَاتُ : جُبَابُ الصُّوفِ .

اجلس ، فقال : لا أجلس ، فقال : لعل لك حاجة ، قال : نعم ، فقال : وما هي ؟ قال : مسألة أسألك عنها ، قال : سلني ، قال : قم فاستو جالسا حتى أسألك ، فاستوئي جالسا .

قال حاتم : علمك هذا من أين أخذته ؟ قال : من الثقات حديثوني به ، قال : عمن ؟ قال : عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : وأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عمن ؟ قال : عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : ورسول الله صلى الله عليه وسلم عمن ؟ قال : عن جبريل عليه السلام عن الله سبحانه وتعالى .

قال حاتم : ففيما أداء جبريل عليه السلام عن الله تعالى إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأداء رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أصحابه ، وأصحابه إلى الثقات ، وأداء الثقات إليك : هل سمعت فيه : من كان في داره أميراً وكانت سعته أكثر . . كان له عند الله عز وجل المنزلة أكبر ؟ قال : لا ، قال : فكيف سمعت ؟ قال : سمعت : أنه من زهد في الدنيا ورغبة في الآخرة وأحب المساكين وقدم لآخرته . . كانت له عند الله المنزلة .

قال له حاتم : فأنت من اقتديت ؟ أبالنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم والصالحين ، أم بفرعون ونمرود أول من بنى بالجص والأجر ؟

يا علماء السوء ؛ مثلكم يراه الجاهل المتكالب على الدنيا الراغب فيها

فيقول : العالم على هذه الحالة ، لا أكون أنا شرًا منه ! وخرج من عنده .  
فازداد ابن مقاتل مرضًا .

وبلغ أهل الرئيسي ما جرى بينه وبين ابن مقاتل ، فقالوا له : إن الطنافسي بقزوين أكثر توسعًا منه ، فسار حاتم إليه متعمداً ، فدخل عليه ، فقال : رحمك الله ؛ أنا رجل أعمى أحب أن تعلمني مبتدأ ديني ومفتاح صلاتي كيف أتوضأ للصلاه ، قال : نعم وكرامة ، يا غلام ؛ هات إماء فيه ماء ، فأتي به ، فقعد الطنافسي فتوضأ ثلاثة ثلاثة ثم قال : هكذا فتوضاً .

قال حاتم : مكانك حتى أتوضأ بين يديك فيكون أوكل لما أريد ، فقام الطنافسي وقعد حاتم فتوضأ ، ثم غسل ذراعيه أربعاً أربعاً ، فقال له الطنافسي : يا هذا ؛ أسرفت ، قال له حاتم : في ماذا ؟ قال : غسلت ذراعيك أربعاً .

قال حاتم : يا سبحان الله العظيم ! أنا في كف من ماء أسرفت ، وأنت في جميع هذا كله لم تصرف ؟ !

فعلم الطنافسي أنه قصد ذلك دون التعلم ، فدخل إلى البيت فلم يخرج إلى الناس أربعين يوماً .

فلما دخل حاتم بغداد .. اجتمع إليه أهل بغداد ، فقالوا : يا أبا عبد الرحمن ؛ أنت رجل ألم أعمى وليس يكلمك أحد إلا قطعته !

قال : معي ثلاثة خصالي بهن أظهر على خصمي : أفرح إذا أصاب

خصمي ، وأحزن إذا أخطأ ، وأحفظ نفسي ألاً أجهل عليه .  
بلغ ذلك أَحْمَدَ ابْنَ حَنْبِيلَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ : سُبْحَانَ اللَّهِ ، مَا أَعْقَلَهُ !  
قُومُوا بِنَا إِلَيْهِ .

فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ . . قَالَ لَهُ : يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ ؛ مَا السَّلَامَةُ مِنَ الدُّنْيَا ؟ قَالَ : يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؛ لَا تَسْلِمُ مِنَ الدُّنْيَا حَتَّىٰ يَكُونَ مَعَكَ أَرْبَعُ خَصَائِلٍ : تَغْفِرُ لِلنَّاسِ جَهَلَهُمْ ، وَتَمْنَعُ جَهَلَكَ مِنْهُمْ ، وَتَبْذُلُ لَهُمْ شَيْئَكَ ، وَتَكُونُ مِنْ شَيْئِهِمْ آيْسًا ، فَإِذَا كُنْتَ هَكَذَا . . سَلَّمَتْ .

ثُمَّ سَارَ إِلَى الْمَدِينَةِ ، فَاسْتَقْبَلَهُ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ، فَقَالَ : يَا قَوْمٌ ؛ أَيْهُ مَدِينَةُ هَذِهِ ؟ قَالُوا : مَدِينَةُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : فَأَيْنَ قَصْرُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّىٰ أَصْلِيَ فِيهِ ؟ قَالُوا : مَا كَانَ لَهُ قَصْرٌ ، إِنَّمَا كَانَ لَهُ بَيْتٌ لَاطِيءٌ بِالْأَرْضِ ، قَالَ : فَأَيْنَ قَصُورُ أَصْحَابِهِ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ؟ قَالُوا : مَا كَانَ لَهُمْ قَصُورٌ ، إِنَّمَا كَانَ لَهُمْ بَيْوتٌ لَاطِئَةٌ بِالْأَرْضِ .  
فَقَالَ حَاتَمٌ : يَا قَوْمٌ ؛ فَهَذِهِ مَدِينَةُ فَرَعُوْنَ !

فَأَخْذُوهُ وَذَهَبُوا بِهِ إِلَى السُّلْطَانِ ، وَقَالُوا : هَذِهِ الْعِجْمَيُّ يَقُولُ : هَذِهِ مَدِينَةُ فَرَعُوْنَ ، قَالَ الْوَالِيُّ : وَلِمَ ذَلِكَ ؟ قَالَ حَاتَمٌ : لَا تَعْجَلْ عَلَيَّ ، أَنَا رَجُلٌ أَعْجَمَيُّ غَرِيبٌ ، دَخَلْتُ الْبَلَدَ فَقُلْتُ : مَدِينَةُ مَنْ هَذِهِ ؟ فَقَالُوا : مَدِينَةُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقُلْتُ : فَأَيْنَ قَصْرُهُ . . وَقَصْرُ الْقَصَّةَ ، ثُمَّ قَالَ : وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَشْوَأْ حَسَنَةً » ، فَأَنْتُمْ

بمن تأسّيتمْ؟ أَبْرَسُوكَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَمْ بِفَرْعَوْنَ أَوْلِ مَنْ بَنَى  
بِالْجَصْنَ وَالْأَجْرَ؟ فَخَلُوا عَنْهُ وَتَرَكُوهُ<sup>(١)</sup>.

فهذِه حَكَايَةُ حَاتِمِ الْأَصْمَمِ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى، وَسِيَّاتِي مِنْ سِيرَةِ السَّلْفِ فِي  
الْبَذَادَةِ وَتَرَكِ التَّجَمُّلِ مَا يَشَهُدُ لِذَلِكَ فِي مَوَاضِعِهِ.

وَالْتَّحْقِيقُ فِيهِ: أَنَّ التَّزِينَ بِالْمَبَاحِ لِيْسَ بِحَرَامٍ، وَلَكِنَّ الْخَوْضَ فِيهِ  
يُوجَبُ الْأَنْسَ بِهِ حَتَّى يَشَقَّ تَرْكُهُ، وَاسْتِدَامُ الزَّينَةِ لَا تَمْكُنُ إِلَّا بِمُبَاشِرَةِ  
أَسْبَابِ فِي الْغَالِبِ يَلْزُمُ مِنْ مَرَاعَاتِهَا ارْتِكَابُ الْمَعَاصِي؛ مِنَ الْمَدَاهِنِ،  
وَمَرَاعَاةِ الْخُلُقِ وَمَرَاءِ اتِّهَمِ، وَأَمْرِرُ أَخْرَ هِيَ مَحْظُورَةُ، وَالْحَزْمُ اجْتِنَابُ  
ذَلِكَ؛ لِأَنَّ مَنْ خَاطَرَ فِي الدُّنْيَا لَا يَسْلُمُ مِنْهَا أَلْبَتَةً، وَلَوْ كَانَتِ السَّلَامَةُ  
مِبْذُولَةً مَعَ الْخَوْضِ فِيهَا.. لَكَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَبَالُ فِي تَرَكِ  
الْدُّنْيَا، حَتَّى نَزَعَ الْقَمِيصَ الْمُطَرَّزَ بِالْعِلْمِ<sup>(٢)</sup>، وَنَزَعَ حَاتِمَ الْذَّهَبِ فِي أَثْنَاءِ  
الْخُطْبَةِ<sup>(٣)</sup>، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مَمَّا سِيَّاتِي بِيَانُهُ.

وَقَدْ حُكِيَ أَنَّ يَحِيَّا بْنَ يَزِيدَ النَّوْفَلِيَّ كَتَبَ إِلَى مَالِكِ بْنِ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ  
عَنْهُمَا :

(١) رواها أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٨٠/٨).

(٢) فقد روى البخاري (٣٧٣)، ومسلم (٥٥٦) واللقط له : أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى في خميسة لها أعلام وقال : «شغلتني أعلام هذه ، فاذهبو بها إلى أبي جهم وأتووني بآنچانية» .

(٣) ففي «البخاري» (٥٨٦٧)، و«مسلم» (٢٠٩١) : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يلبس خاتماً من ذهب ، فنبذه فقال : «لا ألبسه أبداً» فنبذ الناس خواتيمهم .

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مُحَمَّدٍ فِي الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ

مِنْ يَحِيَّيِّ بْنِ يَزِيدَ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ إِلَى مَالِكِ بْنِ أَنْسِ .

أَمَّا بَعْدُ :

فَقُدْ بَلَغْنِي أَنَّكَ تَلْبَسُ الدَّفَاقَ ، وَتَأْكُلُ الرُّقَاقَ<sup>(۱)</sup> ، وَتَجْلِسُ عَلَى الْوَطَاءِ ، وَتَجْعَلُ عَلَى بَابِكَ حَاجِبًا ، وَقُدْ جَلَسَتَ مَجْلِسَ الْعِلْمِ ، وَضُرِبَتْ إِلَيْكَ الْمَطْيَّ ، وَارْتَحَلَ إِلَيْكَ النَّاسُ ، وَاتَّخَذْتُكَ إِمَامًا ، وَرَضُوا بِقَوْلِكَ ، فَاتَّقِ اللَّهَ تَعَالَى يَا مَالِكُ ، وَعَلَيْكَ بِالتَّوَاضِعِ .

كَتَبْتُ إِلَيْكَ بِالنَّصِيحَةِ مِنِّي كَتَابًا مَا اطَّلَعَ عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى ، وَالسَّلَامُ .

فَكَتَبَ إِلَيْهِ مَالِكُ :

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ

مِنْ مَالِكِ بْنِ أَنْسٍ إِلَى يَحِيَّيِّ بْنِ يَزِيدَ ، سَلَامُ اللَّهِ عَلَيْكَ .

أَمَّا بَعْدُ :

فَقُدْ وَصَلَّى إِلَيَّ كَتَابَكَ ، فَوَقَعَ مِنِّي مَوْقِعُ النَّصِيحَةِ فِي الشَّفَقَةِ وَالْأَدْبِ ، أَمْتَعَكَ اللَّهُ بِالْتَّقْوَى ، وَجَزَاكَ بِالنَّصِيحَةِ خَيْرًا ، وَأَسْأَلُ اللَّهَ تَعَالَى التَّوْفِيقَ ،

(۱) الدفاق : الثياب الرفيعة ، وهي دق الثياب منكتان وقطن ، والرقاق : بضم الراء ، الخبيز المرقق الذي عجن من دقيق منخول . «إتحاف» (۳۸۵/۱) .

وَلَا حُوْلَّ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .

فَأَمَّا مَا ذَكَرْتَ لِي أَنِّي أَكَلُ الرِّقَاقَ وَأَلْبَسْتُ الدَّفَاقَ وَأَحْتَجَبْ وَأَجْلَسْ عَلَى  
الوَطَاءِ . . فَنَحْنُ نَفْعِلُ ذَلِكَ وَنَسْتَغْفِرُ اللَّهَ تَعَالَى ، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « قُلْ مَنْ  
حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالظَّيْنَتِ مِنَ الْرِزْقِ » ، وَإِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّ تَرْكَ ذَلِكَ خَيْرٌ  
مِنَ الدُّخُولِ فِيهِ ، وَلَا تَدْعُنَا مِنْ كِتَابِكَ ، فَلَسْنَا نَدْعُكَ مِنْ كِتَابِنَا ، وَالسَّلَامُ .

فانظر إلى إنصافِ مالكٍ إذ اعترفَ أنَّ تركَ ذلكَ خيرٌ منَ الدخولِ فيهِ ،  
وأفتئِ بأنَّهُ مباحٌ ، وقدْ صدقَ فيهما جميـعاً .

ومثُلُ مالِكٍ في منصبهِ إذا سمحَتْ نفسُهُ بالإنصافِ والاعترافِ في مثلِ هذهِ النصيحةِ .. فتقوِيًّا أيضًا نفسُهُ على الوقوفِ على حدودِ المباحِ ، حتى لا يحملُهُ ذلكَ على المرأةِ والمداهنةِ ، والتجاوزِ إلى المكرهاتِ ، وأمَّا غيرُهُ .. فلا يقدرُ عليهِ .

فالتعريج على التنعم في المباح خطأ عظيم ، وهو بعيدٌ منَ الخوف والخشية ، وخاصيّة علماء الله تعالى الخشية ، وخاصيّة الخشية التباعدُ من مظان الخطأ .

ومنها : أن يكون منقبضاً عنِ السلاطينِ : فلا يدخلُ عليهم أبتهَ ما دام يجُدُّ إلى الفرارِ عنْهُمْ سبيلاً ، بل ينبغي أنْ يحترَزَ مِنْ مخالطتهمْ وإنْ جاؤوا إليهِ ؛ فإنَّ الدنيا حلوةٌ خَضِرَةٌ ، وزمامُها بأيديِ السلاطينِ ، والمُخالطُ لَهُمْ

لا يخلو عن تكليف في طلب مرضاتهم واستهلاكه قلوبهم مع أنهم ظلمة ، ويجب على كل متدين الإنكار عليهم ، وتضيق صدورهم باظهار ظلمهم وتقبيح فعلهم .

فالداخل عليهم إما أن يلتفت إلى تجميلهم فيزدرى نعمة الله عليه ، أو يسكت عن الإنكار عليهم فيكون مداهنا لهم ، أو يتكلف في كلامه كلاماً لمرضاتهم وتحسين حالهم وذلك هو البهتان الصريح ، أو أن يطمع في أن ينال من دنياهם ، وذلك هو السخافة .

وسيأتي في كتاب الحلال والحرام ما يجوز أن يؤخذ من أموال المسلمين وما لا يجوز من الإدارات والجواائز وغيرها .

وعلى الجملة : فمخالطتهم مفتاح للشرور ، وعلماء الآخرة طريقهم الاحتياط .

وقد قال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ بَدَا .. جَفَا - يعني : من سكن الباية .. جفا - ومن اتبع الصيد .. غفل ، ومن أتى السلطان .. أفتئن »<sup>(١)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : « سِيَكُونُ عَلَيْكُمْ أَمْرَأٌ تَعْرَفُونَ مِنْهُمْ وَتَنْكِرُونَ ، فَمَنْ أَنْكَرَ .. فَقَدْ بَرِيءَ ، وَمَنْ كَرِهَ .. فَقَدْ سَلِيمَ ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَ .. أَبْعَدَهُ اللَّهُ تَعَالَى » ، قيل : أَفَلَا نَقَاتِلُهُمْ؟ قال : « لَا ، مَا صَلَوَا »<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه أبو داود ( ٢٨٥٩ ) .

(٢) رواه مسلم ( ١٨٥٤ ) .

وقال سفيان : ( في جهنَّمَ وادِ لا يسكنُهُ إلَّا القراءُ الزوَّارُونَ للملوكِ )<sup>(١)</sup>.

وقال حذيفة : إيَاكُمْ ومواقفَ الفتِنِ ، قيلَ : وما هيَ ؟ قالَ : أبوابُ الامرأةِ ، يدخلُ أحدُكُمْ على الأمِيرِ فيصِدِّقُهُ بالكذبِ ، ويقولُ فِيهِ مَا لِيَسَ فِيهِ<sup>(٢)</sup>.

وقالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْعُلَمَاءُ أَمْنَاءُ الرَّسُولِ عَلَى عَبْدِ اللَّهِ تَعَالَى مَا لَمْ يُخَالِطُوا السُّلْطَانَ ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ .. فَقَدْ خَانُوا الرَّسُولَ ، فَاحْذَرُوهُمْ وَاعْتَزِلُوهُمْ » ، رواهُ أنسٌ<sup>(٣)</sup>.

وقيلَ للأعمشِ : لقد أحييتَ العلمَ لكثرَةِ مَنْ يأخذُهُ عنكَ ، فقالَ : لا تعجلوا ؛ ثلثُ يموتونَ قبلَ الإدراكِ ، وثلثُ يلزمونَ أبوابَ السلاطينِ فهمُ شرُّ الخلقِ ، والثلثُ الباقِي لا يفلُحُ مِنْهُمْ إلَّا القليلُ<sup>(٤)</sup>.

ولذلكَ قالَ سعيدُ بْنُ الْمُسِيَّبِ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى : ( إِذَا رأَيْتُمُ الْعَالَمَ يَغْشِي الْأَمْرَاءَ فَاحْتَرِزوا مِنْهُ ؛ فَإِنَّهُ لَصٌ )<sup>(٥)</sup>.

(١) رواه ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٠٩٧ ).

(٢) رواه عبد الرزاق في « المصنف » ( ٣١٦ / ١١ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٢٧٧ / ١ ).

(٣) رواه العقيلي كما في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١١٣ ) ، والديلمي كما في « مسند الفردوس » ( ٤٢١٠ ) ، وقال الحافظ المناوي في « فيض القدير » ( ٤ / ٣٨٣ ) نقلًا عن السيوطي : ( قوله - أَيُّ ابْنُ الْجُوزِيَّ - : « مَوْضِعٌ » ممنوع ، وله شواهد فوق الأربعين ، فنحكم له على مقتضى صناعة الحديث بالحسن ) .

(٤) أورده ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١١٥ ).

(٥) وهذا الذي ذكره المصنف عن سعيد بن المسيب فقد ورد مرفوعاً عن أبي هريرة بلفظ :

وقال الأوزاعي : ( ما من شيء أبغض إلى الله تعالى من عالم يزوره عاملًا )<sup>(١)</sup>.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « شرар العلماء الذين يأتون النساء ، وخيار الأمراء الذين يأتون العلماء »<sup>(٢)</sup>.

وقال مكحول الدمشقي رحمه الله : ( من تعلم القرآن وتفقه في الدين ثم صحب السلطان تملقاً إليه وطمعاً فيما لديه .. خاض في نار جهنم بعد خطاه )<sup>(٣)</sup>.

وقال سُحنون : ( ما أسمج بالعالم أن يؤتى إلى مجلسه فلا يوجد ، فيسأل عنه ، فيقال : إنه عند الأمير ! )<sup>(٤)</sup>.

= « إذا رأيتم العالم يخالط السلطان مخالطة كثيرة .. فاعلم أنه لص » أخرجه الديلمي في « مسند الفردوس » ( ١٠٧٧ ) . « إتحاف » ( ٣٨٩ / ١ ).

(١) وشاهد من حديث أبي هريرة رفعه ، أخرجه ابن ماجه : « إن أبغض الخلق إلى الله العالم يزور العمال » . « إتحاف » ( ٣٨٩ / ١ ) ، وهذا الذي ذكره قد رواه الديلمي في « مسند الفردوس » ( ٨٢٢ ) ، والرافعي في « التدوين في أخبار قزوين » ( ٤٥٠ / ٣ ).

(٢) عند ابن ماجه ( ٢٥٦ ) : « وإن من أبغض القراء إلى الله الذين يزورون النساء » ، وفي « الحلية » ( ٢٤٣ / ٣ ) من كلام سلمة بن دينار : ( إن خير النساء من أحب العلماء ، وإن شر العلماء من أحب النساء ) .

(٣) وهذا قد روي مرفوعاً من حديث معاذ ، أخرجه أبو الشيخ في كتاب « الثواب » له ، وكذا الحاكم في « تاريخه » بلفظ : « إذا قرأ الرجل القرآن وتفقه في الدين ثم أتى بباب السلطان تملقاً إليه ، وطمعاً لما في يديه .. خاض بقدر خطاه في نار جهنم » . « إتحاف » ( ٣٩٠ / ١ ).

(٤) ذكره ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١١١٧ ) .

قال : و كنت أسمع آنَه يُقالُ : (إِذَا رأيْتُمُ الْعَالَمَ يَحْبُّ الدُّنْيَا.. فَاتَّهْمُوهُ عَلَى دِينِكُمْ) حَتَّى جَرَيْتُ ذَلِكَ ؛ إِذْ مَا دَخَلْتُ قَطُّ عَلَى هَذَا السُّلْطَانِ إِلَّا وَحَاسَبْتُ نفْسِي بَعْدَ الْخُروجِ ، فَأَرَى عَلَيْهَا الدَّرَكَ<sup>(١)</sup> ، وَأَنْتُم تَرَوْنَ مَا أَلْقَاهُ بِهِ مِنَ الْغَلْظَةِ وَالْفَظَاظَةِ وَكَثْرَةِ الْمُخَالَفَةِ لِهَوَاهُ ، وَلَوْدِدْتُ أَنْ أَنْجُو مِنَ الدُّخُولِ عَلَيْهِ كَفَافًا ، مَعَ أَنِّي لَا أَخْذُ مِنْهُ شَيْئًا ، وَلَا أَشْرُبُ لَهُ شَرْبَةً مَاءً ، ثُمَّ قَالَ : وَعُلَمَاءُ زَمَانِنَا شَرٌّ مِنْ عُلَمَاءِ بَنِي إِسْرَائِيلَ ؛ يَخْبِرُونَ السُّلْطَانَ بِالرُّؤْسَى وَبِمَا يَوَاقِفُ هَوَاهُ ، وَلَوْ أَخْبَرُوهُ بِالذِّي عَلَيْهِ وَفِيهِ نِجَاهُ.. لَا سَتْقَلَهُمْ ، وَكَرَهَ دُخُولَهُمْ عَلَيْهِ ، وَكَانَ ذَلِكَ نِجَاهًا لَهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ<sup>(٢)</sup> .

وقال الحسن : (كان فيمن كان قبلكم رجلٌ له قدمٌ في الإسلام وصحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم - قال عبد الله بن المبارك : عنى به سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه - قال : وكان لا يغشى السلاطين ، وينفر عنهم ، فقال له بنوه : يأتي هؤلاء من ليس هو مثلك في الصحابة والقدم في الإسلام ، فلو أتيتهم !

فقال : يا بنبي ؟ أتي جيفة قد أحاط بها قوم ؟! والله ؟ لئن استطعت لا شاركتهم فيها .

قالوا : يا أباها ؛ إذا نهلك هزا .

(١) الدَّرَكُ : التَّبَعَةُ وَمَا يَلْحِقُ مِنْهَا .

(٢) ترتيب المدارك (١/٣٥٧) .

قالَ : يا بَنِيَّ ، لَأْنْ أَمُوتَ مُؤْمِنًا مَهْزُولًا أَحْبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَمُوتَ مَنَافِقًا  
سَمِينًا<sup>(١)</sup> .

قالَ الْحَسْنُ : ( خَصِمْهُمْ وَاللَّهُ ؛ إِذْ عَلِمَ أَنَّ التَّرَابَ يَأْكُلُ اللَّحْمَ  
وَالسِّمَنَ ، دُونَ الإِيمَانِ )<sup>(٢)</sup> .

وَفِي هَذَا إِشَارَةٌ إِلَى أَنَّ الدَّاخِلَ عَلَى السُّلْطَانِ لَا يَسْلِمُ مِنَ النَّفَاقِ أَبْتَهَ ،  
وَهُوَ مَضَادٌ لِلإِيمَانِ .

وَقَالَ أَبُو ذَرٍّ لَسْلَمَةَ : ( يَا سَلْمَةُ ؛ لَا تَغْشَ أَبْوَابَ السَّلاطِينِ ، فَإِنَّكَ  
لَا تَصِيبُ مِنْ دُنْيَاهُمْ شَيْئًا إِلَّا أَصَابُوا مِنْ دِينِكَ أَفْضَلَ مِنْهُ )<sup>(٣)</sup> .

وَهَذِهِ فَتْنَةٌ عَظِيمَةٌ لِلْعُلَمَاءِ ، وَذَرِيعَةٌ صَعِبَةٌ لِلشَّيْطَانِ عَلَيْهِمْ ، لَا سِيمَا مَنْ  
لَهُ لَهْجَةٌ مَقْبُولَةٌ وَكَلَامٌ حَلْوٌ ، إِذْ لَا يَزَالُ الشَّيْطَانُ يُلْقِي إِلَيْهِ أَنَّ فِي وَعْدِكَ لَهُمْ  
وَدُخُولَكَ عَلَيْهِمْ مَا يَرْجُرُهُمْ عَنِ الظُّلْمِ وَيَقِيمُ شَعَائِرَ الشَّرْعِ ، إِلَى أَنْ يَخِيلَ  
إِلَيْهِ أَنَّ الدُّخُولَ عَلَيْهِمْ مِنَ الدِّينِ ، ثُمَّ إِذَا دَخَلَ .. لَمْ يَلِبِّثْ أَنْ يَتَلَطَّفَ فِي  
الْكَلَامِ وَيَدَاهُنَّ ، وَيَخُوضَ فِي الثَّنَاءِ وَالْإِطْرَاءِ ، وَفِيهِ هَلَالُ الدِّينِ .

(١) فَلَمْ يَزَلْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي حَالِ التَّقْشِفِ وَالصَّبْرِ حَتَّى لَحِقَ بِرَبِّهِ مَعْتَزِلًا فِي قَصْرِهِ بِالْعَقِيقِ  
فِي سَنَةِ خَمْسٍ وَخَمْسِينَ عَلَى الْمُشْهُورِ ، وَحَمَلَ عَلَى الْأَعْنَاقِ وَدُفِنَ بِالْبَقِيعِ ، وَهُوَ آخرُ  
الْعَشْرَةِ مُوْتَأً ، فَهُوَ قَدْوَةٌ مِنْ ابْتِلِي فِي حَالِهِ بِالْتَّلَوِينِ ، وَحَجَّةٌ مِنْ تَحْصِنَ بِالْوَحْدَةِ وَالْعَزْلَةِ  
مِنَ التَّفْتِينِ . « إِتْحَافُ » ( ٣٩١ / ١ ) .

(٢) رَوَاهُ أَبْنُ أَبِي الدِّنَيَا فِي « الْعَزْلَةِ » ( ٢٠٢ ) ، وَحَكَى البَلَادِرِيُّ فِي « أَنْسَابِ الْأَشْرَافِ »  
( ٣٨٩ / ١٢ ) هَذَا عَنْ إِيَّاسِ بْنِ قَتَادَةَ ، وَهُوَ تَابِعِيٌّ .

(٣) رَوَاهُ أَبْنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي « الْمُصْنَفِ » ( ٣٨٨٨٧ ) .

وكان يُقالُ : (العلماء إذا علموا.. عملوا ، فإذا عملوا.. شغلو ، فإذا شغلو.. فُقدوا ، فإذا فُقدوا.. طلبو ، فإذا طلبو.. هربوا) <sup>(١)</sup>.

وكتب عمر بن عبد العزيز إلى الحسن رحمهما الله : أما بعد : فأشر عليّ بقوم أستعين بهم على أمر الله تعالى .

فكتب إليه : أما أهل الدين .. فلن يريدوك ، وأما أهل الدنيا .. فلن تريدهم ، ولكن عليك بالأشراف ؛ فإنهم يصونون شرفهم لأن يدنسه بالخيانة <sup>(٢)</sup>.

هذا في عمر بن عبد العزيز رحمة الله ، وكان أزهد أهل زمانه ، فإذا كان شرط أهل الدين الهرب منه .. فكيف يستتب طلب غيره ومخالطته ؟

ولم يزل السلف العلماء مثل الحسن والثوري وابن المبارك والفضل وإبراهيم بن أدهم ويوسف بن أسباط يتكلّمون في علماء الدنيا من أهل مكة والشام وغيرهم ؛ إما لم يلهم إلى الدنيا ، وإما لمحالطتهم السلاطين .



ومنها : ألا يكون مسارعاً إلى الفتوى : بل يكون متوقفاً ومحترزاً ما وجد إلى الخلاص سبيلاً ، فإن سئلَ عما يعلمه تحقيقاً بنص كتاب الله أو بنص

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » (٢٣٤/٥) عن يزيد بن ميسرة رحمة الله تعالى ، ومعنى (شغلو) أي : بالله تعالى ، وهو نتيجة العمل الصادق ، و(هربوا) أي : من الخلق ؛ سلامه لدينهم وجمعًا لخواطر قلوبهم . « إتحاف » (٣٩١/١) .

(٢) قوت القلوب (١٣٤/١) .

حديث أو إجماع أو قياس جليٌّ .. أفتى ، وإن سُئلَ عَمَّا يشَكُّ فِيهِ .. قال : (لا أدرِي) ، وإن سُئلَ عَمَّا يظُنُّهُ باجتِهادٍ وتخمين .. احتاطَ ودفعَ عَنْ نفْسِهِ وأحالَ عَلَى غَيْرِهِ إِنْ كَانَ فِي غَيْرِهِ غُنْيَةً .

هذا هو الحزمُ ؛ لأنَّ تقلُّدَ خطرٍ الاجتِهادِ عظيمٌ .

وفي الخبرِ : (العلمُ ثلاثةٌ) : كتابٌ ناطقٌ ، وسنةٌ قائمةٌ ،  
ولا أدرِي<sup>(١)</sup> .

وقال الشعبيُّ : (لا أدرِي نصفُ العلم)<sup>(٢)</sup> .

ومن سكتَ حيثُ لا يدرِي اللهُ تعالى .. فليسَ بأقلَّ أجرًا ممَّنْ نطقَ ؛ لأنَّ  
الاعترافَ بالجهلِ أشدُّ على النفس ، وهكذا كانت عادةُ الصحابةِ والسلفِ  
رضيَ اللهُ عنْهُمْ .

كانَ ابنُ عمرَ إذا سُئلَ عنِ الفتوىِ .. قالَ : اذهبْ إِلَى هذا الأمِيرِ الذي  
تقلَّدَ أمورَ النَّاسِ فضَعْها في عنقهِ<sup>(٣)</sup> .

وقالَ ابنُ مسعودٍ رضيَ اللهُ عنْهُ : (إِنَّ الَّذِي يُفْتَنُ النَّاسَ فِي كُلِّ  
مَا يُسْتَفْتَنُهُ لَمْ يَجِدْهُ<sup>(٤)</sup> ) .

(١) هو من كلام ابن عمر رضي الله عنهمَا ، رواه عنه الطبراني في «الأوسط» (١٠٥) ،  
وابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (١٣٨٧) .

(٢) رواه الدارمي في «سننه» (١٨٦) .

(٣) قوت القلوب (١/١٣١) .

(٤) رواه الدارمي في «سننه» (١٧٦) .

وقال : ( جُنَاحُ الْعَالَمِ لَا أَدْرِي ، فَإِذَا أَخْطَأْهَا .. أَصْبَيْتُ مُقَاتِلَهُ )<sup>(١)</sup> .

وقال إبراهيم بن أدhem رحمه الله : ( ليس شيء أشد على الشيطان من عالم يتكلّم بعلمٍ ويُسْكُتُ بعلمه ، يقول : انظروا إلى هذا ، سكوته أشد علىي من كلامه )<sup>(٢)</sup> .

ووصف بعضهم الأبدال فقال : ( أَكْلُهُمْ فاقهُ ، وَكَلَامُهُمْ ضرورة )<sup>(٣)</sup> أي : ما يتكلّمون حتى يسألوا ، فإذا سُئلوا ووجدوا من يكفيهم .. سكتوا ، فإن اضطروا .. أجابوا ، وكانوا يعذّون الابتداء قبل السؤال من الشهوة الخفية للكلام .

ومرّ عليّ عبد الله رضي الله عنّهما برجل يتكلّم على الناس ، فقالا : ( هذا يقول : اعرفوني )<sup>(٤)</sup> .

وقال بعضهم : ( إنما العالم الذي إذا سُئلَ عن المسألة فكأنّما يقلّع ضرسه )<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه الصنعاني في «الأمالي في آثار الصحابة» (١٦٢)، وهو مروي عن غيره من السلف .

(٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٢٦/٨) بعنده .

(٣) قوت القلوب (١٥٤/١)، والواصف هو فزارة الشامي كما جاء في غير هذا الموضع .

(٤) قوت القلوب (١٥٥/١)، وعبد الله هو ابن مسعود رضي الله عنه .

(٥) قوت القلوب (١٥٥/١)، والجامع لأخلاق الراوي وأداب السامع (١٤٥٩) بعنده .

وكان ابن عمر يقول : ( تريدون أن تجعلونا جسراً تعبرون علينا إلى جهنّم ! )<sup>(١)</sup>.

وقال أبو حفص النسابوري : ( العالم هو الذي يخاف عند السؤال أن يقال له يوم القيمة : من أين أجبت ؟ )<sup>(٢)</sup>.

وكان إبراهيم التيمي إذا سُئل عن مسألة . . يبكي ويقول : لم تجدوا غيري حتى احتجتم إلي ؟<sup>(٣)</sup>.

وكان أبو العالية الرياحي وإبراهيم والثوري وابن أدهم يتكلّمون على الاثنين والثلاثة والنفر اليسير ، فإذا كثروا . . انصرفا<sup>(٤)</sup>.

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « ما أدرى أعزير نبي أم لا ، وما أدرى أنت ملعون أم لا ، وما أدرى ذو القرنين نبي أم لا »<sup>(٥)</sup>.

ولمَّا سُئلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن خير البقاع في الأرض وشرّها ، قال : « لا أدرى » ، حتى نزل عليه جبريل عليه السلام ، فسألَهُ عن ذلك ، فقال : لا أدرى ، إلى أن أعلمَهُ اللهُ عزَّ وجلَّ أنَّ خير

(١) قوت القلوب ( ١٥٥ / ١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٥٥ / ١ ) بفتحه .

(٣) قوت القلوب ( ١٥٥ / ١ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٥٥ / ١ ) ، وإبراهيم هو النحوي .

(٥) رواه أبو داود ( ٤٦٧٤ ) ، والجملة الأخيرة عند الحاكم في « المستدرك » ( ١٤ / ٢ ) .

البقاء المساجدُ ، وشرَّها الأسواقُ<sup>(١)</sup> .

وكان ابن عمر رضي الله عنهما يسأل عن عشر مسائل ، فيجيب عن واحدة ويُسكت عن تسعة<sup>(٢)</sup> .

وكان ابن عباس رضي الله عنهما يجيب عن تسعة ويُسكت عن واحدة<sup>(٣)</sup> .

وكان في الفقهاء من يقول : ( لا أدرى ) أكثر من أن يقول : ( أدرى ) ؛ منهم سفيان الثوري ، ومالك بن أنس ، وأحمد بن حنبل ، والفضل بن عياض ، وبشر بن الحارث<sup>(٤)</sup> .

وقال عبد الرحمن بن أبي ليلى : ( أدركت في هذا المسجد مئة وعشرين من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ما منهم أحد يسأل عن حديث أو فتوى إلا وداد آن أخاه كفاه ذلك )<sup>(٥)</sup> .

وفي لفظ آخر : ( كانت المسألة تعرض على أحد هم فيردها إلى الآخر ، ويردها الآخر إلى الآخر ، حتى تعود إلى الأول ) .

وروي أن أصحاب الصفة أهدى إلى واحد منهم رأس مشوّي وهو في

(١) رواه ابن حبان في « صحيحه » ( ١٥٩٩ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٧١٣٦ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٣١ / ١ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٣١ / ١ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٣١ / ١ ) .

(٥) تاريخ دمشق ( ٣٦ / ٨٧ ) ، وكذا في « قوت القلوب » ( ١٣١ / ١ ) .

غايةِ الضرّ ، فأهداهُ إلى آخرَ ، وأهداهُ الآخرُ إلى آخرَ ، وهكذا دارَ بينهمْ حتى رجعَ إلى الأولِ<sup>(١)</sup> .

فانظُرِ الآنَ كيْفَ انعكَسَ أمرُ الْعَلَمَاءِ ، فصارَ المُهَرُوبُ عنْهُ مطلوبًا ، والمطلوبُ مهروباً عنْهُ .

ويشهدُ لحسنِ الاحترازِ مِنْ تقلُّدِ الفتوىِ ما رُوِيَ مسندًا أَنَّهُ قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يُفْتَنُ النَّاسُ إِلَّا ثَلَاثَةٌ : أَمِيرٌ ، أَوْ مَأْمُورٌ ، أَوْ مُتَكَلِّفٌ »<sup>(٢)</sup> .  
وقَالَ بعْضُهُمْ : ( كَانَ الصَّحَابَةُ يَتَدَافَعُونَ أَرْبَعَةَ أَشْيَاءَ : الْإِمَامَةُ ، وَالْوَصِيَّةُ ، وَالْوَدِيعَةُ ، وَالْفَتِيَّا )<sup>(٣)</sup> .

وقَالَ بعْضُهُمْ : ( كَانَ أَسْرَعُهُمْ إِلَى الْفَتِيَّا أَقْلَهُمْ عِلْمًا ، وَأَشَدُهُمْ دُفَعًا لَهَا أُورَعَهُمْ )<sup>(٤)</sup> .

وكانَ شغلُ الصَّحَابَةِ وَالتابعِينَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ فِي خَمْسَةِ أَشْيَاءٍ : قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ ، وَعِمَارَةِ الْمَسَاجِدِ ، وَذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ ، وَالنَّهِيِّ عَنِ الْمُنْكَرِ ؛ وَذَلِكَ لِمَا سَمِعُوهُ مِنْ قَوْلِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « كُلُّ كَلَامِ ابْنِ آدَمَ

(١) وإنما أورد المصنف هذه القصة هنا ليقاس عليه أمر الفتوى حتى يعيدها إلى الآخر .  
«إتحاف» (٣٩٨/١).

(٢) كذلك في «القوت» (١٣١/١) حيث قال : ( وقد روينا مسندًا ) وذكره ، وقد رواه بنحوه أحمد في «المسندي» (٢٢/٦) ، والطبراني في «الكبير» (٧٦/١٨) ، وأوله : « لا يقصُّ إلا أمير... » ، وله روايات أخرى .

(٣) قوت القلوب (١٣٢/١).

(٤) جامع بيان العلم وفضله (١٥٢٥) ، وكذلك في «قوت القلوب» (١٣٢/١).

عليه لا له إلا ثلاثة: أمرٌ معروفٌ، أو نهيٌ عن منكرٍ، أو ذكرُ الله تعالى»<sup>(١)</sup>.  
وقالَ تعالى : «لَا خَيْرٌ فِي كَثَيْرٍ مِّنْ نَجْوَانَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ  
أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ» الآية .

ورأى بعضُ العلماءِ بعضَ أصحابِ الرأيِ مِنْ أهْلِ الْكُوفَةِ فِي المِنَامِ ،  
فقالَ : ما رأيْتَ فِيمَا كنْتَ عَلَيْهِ مِنَ الْفَتِيَا وَالرَّأيِ ؟ فَكَرَهَ وَجْهَهُ وَأَعْرَضَ  
عَنْهُ ، وَقَالَ : مَا وَجَدْنَا شَيْئًا ، وَمَا حَمَدْنَا عَاقِبَتَهُ<sup>(٢)</sup> .

وقالَ أَبُو حَصِينٍ : (إِنَّ أَحَدَهُمْ لِيَفْتَيِ فِي مَسَأَلَةٍ لَهُ وَرَدَتْ عَلَى عُمَرَ بْنِ  
الخطابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لِجَمْعِ لَهَا أَهْلَ بَدْرٍ !)<sup>(٣)</sup> .

فلم يزَلِ السُّكُوتُ دَأْبَ أَهْلِ الْعِلْمِ إِلَّا عِنْدَ الْحُرُورَةِ ، وَفِي الْخَبَرِ : «إِذَا  
رَأَيْتُمُ الرَّجُلَ قَدْ أُوتِيَ صَمْتًا وَزَهْدًا.. فَاقْتَرِبُوا مِنْهُ؛ فَإِنَّهُ يُلَقِّي الْحِكْمَةَ»<sup>(٤)</sup> .

وَقَيلَ : الْعَالَمُ : إِمَّا عَالَمٌ عَامَّةٌ ، وَهُوَ الْمُفْتَيِ ، وَهُمْ أَصْحَابُ  
الْأَسَاطِينِ ، أَوْ عَالَمٌ خَاصَّةٌ ، وَهُوَ الْعَالَمُ بِالْتَّوْحِيدِ وَأَعْمَالِ الْقُلُوبِ ، وَهُمْ  
أَصْحَابُ الزَّوَاياِ الْمُنْفَرِدُونَ<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه الترمذى (٢٤١٢) ، وابن ماجه (٣٩٧٤) بنحوه .

(٢) قوت القلوب (١٣٢/١) بنحوه .

(٣) رواه البيهقي في «المدخل» (٨٠٣) ، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤١٠/٣٨) .

(٤) رواه ابن ماجه (٤١٠١) .

(٥) قوت القلوب (١٤٢/١) ، والأساطين : جمع أسطوانة ، وهي هنا السارية تكون في  
المسجد .

وكان يقال : ( مثل أَحْمَدَ ابْنِ حَنْبَلٍ مثُلْ دِجْلَةَ ، كُلُّ أَحَدٍ يَعْتَرِفُ مِنْهَا ، وَمثُلْ بَشْرِ بْنِ الْحَارِثِ مثُلْ بَئْرِ عَذْبَةَ مَغْطَاهِ ، لَا يَقْصِدُهَا إِلَّا وَاحِدٌ بَعْدَ وَاحِدٍ )<sup>(١)</sup> .

وكانوا يقولون : فلان عالم ، وفلان متكلم ، وفلان أكثر كلاماً ، وفلان أكثر علمًا<sup>(٢)</sup> .

وقال أبو سليمان : ( المعرفة إلى السكوت أقرب منها إلى الكلام )<sup>(٣)</sup> .

وقال بعضهم : ( إذا كثر العلم .. قل الكلام )<sup>(٤)</sup> .

وكتب سلمان إلى أبي الدرداء رضي الله عنهما وكان قد آخى بينهما رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٥)</sup> : ( يا أخي ؛ بلغني أنك أقعدت طيباً تداوي المرضى ، فانتظر فإن كنت طيباً .. فتكلم ؛ فإن كلامك شفاء ، وإن كنت مُتطيبياً .. فالله الله ، لا تقتل مسلماً ) ، فكان أبو الدرداء يتوقف بعد ذلك إذا سئل<sup>(٦)</sup> .

وكان أنس بن مالك رضي الله عنه إذا سُئل يقول : ( سلوا مولانا الحسن )<sup>(٧)</sup> .

(١) قوت القلوب ( ١٤٢ / ١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ٤٢ / ١ ) ، وإنما أراد التفرقة بين العلم والكلام .

(٣) قوت القلوب ( ١٤٢ / ١ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٤٢ / ١ ) ، وفي ( هـ ) زيادة : ( إذا كثر الكلام .. قل العلم ) .

(٥) كما جاء ذلك في « البخاري » ( ١٩٦٨ ) .

(٦) قوت القلوب ( ١٤٧ / ١ ) .

(٧) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٦٧٤٥ ) .

وكان ابن عباس رضي الله عنهما إذا سئل يقول: (سَلُوا جابرَ بْنَ زيدٍ) <sup>(١)</sup>.

وكان ابن عمر رضي الله عنهما يقول: (سَلُوا سعِيدَ بْنَ الْمُسِيَّبَ) <sup>(٢)</sup>.

وحكى أنَّه روى صحابي في حضرة الحسن عشرين حديثاً، فسئل عن تفسيرها فقال: ما عندي إلا ما رويت، فأخذ الحسن في تفسيرها حديثاً، فتعجبوا من حسن حفظه وحسن تفسيره، فأخذ الصحابي كفأاً من حصى ورماهُم به وقال: تسألوني عن العلم وهذا الخبر بين أظهركم؟! <sup>(٣)</sup>.

ومنها: أن يكون أكثر اهتمامه بعلم الباطن ومراقبة القلب، ومعرفة طريق الآخرة وسلوكه <sup>(٤)</sup>، وصدق الرجاء في انكشاف ذلك: من المجاهدة والمراقبة؛ فإن المجاهدة تفضي إلى المشاهدة في دقائق علوم القلوب وتتفجر بها ينابيع الحكم من القلب، وأمام الكتب والتعليم.. فلا تفي بذلك، بل الحكم الخارجة عن الحضر والعد إنما تنفتح بالمجاهدة والمراقبة، ومبشرة الأعمال الظاهرة والباطنة، والجلوس مع الله تعالى في الخلوة مع حضور القلب بصافي الفكر، والانقطاع إلى الله تعالى عمّا سواه، فذلك مفتاح الإلهام، ومنبع الكشف.

(١) قوت القلوب (١٤٧/١).

(٢) رواه ابن سعد في «طبقاته» (١٤٠/٧).

(٣) قوت القلوب (١٤٧/١) بنحوه.

(٤) بواسطة مرشد كامل أو عارف حاذق يستفيد ذلك بمجالسته. «إتحاف» (٤٠٢/١).

فكم من متعلم طال تعلمه ولم يقدر على مجاوزة مسموعه بكلمة ، وكم من مقتصر على المهم في التعلم ومتوفِّ على العمل ومراقبة القلب فتح الله له من لطائف الحكم ما تحار فيه عقول ذوي الألباب !

ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من عمل بما علم . . ورثه الله علم ما لم يعلم »<sup>(١)</sup> .

وفي بعض الكتب السالفة : ( يا بني إسرائيل ؛ لا تقولوا : العلم في السماء من ينزل به ، ولا في تُخوم الأرض من يصعد به ، ولا من وراء البحار من يعبر يأتي به ، العلم مجعل في قلوبكم ، تأدبوا بين يدي بآداب الروحانيين ، وتخلّقوا لي بأخلاق الصديقين .. أظهر العلم في قلوبكم حتى يغطيكم ويغمركم )<sup>(٢)</sup> .

وقال سهل بن عبد الله الشستري رحمه الله : ( خرج العلماء والعباد والزهاد من الدنيا وقلوبهم مقفلة ، ولم تفتح إلا قلوب الصديقين والشهداء ، ثم تلا قوله تعالى : ﴿وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ﴾ الآية )<sup>(٣)</sup> .

ولولا أنَّ إدراكَ قلبِ من له قلب بالنور الباطن حاكم على علم الظاهر .. لما قال صلى الله عليه وسلم : « أستفت قلبك وإن أفتوك وأفتوك وأفتوك »<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ١٠ / ١٤ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١ / ١٣٧ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١ / ١٥٢ ) .

(٤) رواه أحمد في « مسنده » ( ٤ / ٢٢٨ ) ، وهذا مخصوص لمن كان له قلب وألقى سمعه ، =

وقال عليه الصلاة والسلام فيما يرويه عن ربِّه: «لا يزال العبد يتقرَّب إلى ربِّه بالتوافل حتى أحبَّه ، فإذا أحبَّته . كنت سمعة الذي يسمع به . . .» الحديث<sup>(١)</sup> .

فكم من معانٍ دقيقةٍ من أسرار القرآن تخطرُ على قلب المتجرِّدين للذكر والفكر تخلو عنها كتب التفاسير ولا يطلع عليها أفضلي المفسرين ! وإذا انكشفَ ذلك للمرِيدِ المراقبِ وعُرِضَ على المفسرين<sup>(٢)</sup> . . . استحسنوه ، وعلموا أنَّ ذلك من تنبِيات القلوبِ الزكية ، وألطافِ اللهِ تعالى بالهممِ العاليةِ المتوجِّهةِ إليه ، وكذلك في علومِ المكافحةِ وأسرارِ علومِ المعاملةِ ودقائقِ خواطرِ القلوبِ ؛ فإنَّ كلَّ علمٍ من هذهِ العلوم بحرٌ لا يُدركُ عمقُه ، وإنما يخوضُه كلُّ طالِبٍ بقدرِ ما رُزِقَ منه ، وبحسَبِ ما وُفقَ له مِنْ حُسْنِ العملِ .

وفي وصفِ هؤلاءِ العلماءِ قالَ عليٌّ رضيَ اللهُ عنهُ في حديثٍ طويلٍ : (القلوبُ أوعيةٌ ، وخيرُها أواعها ، والناسُ ثلاثةٌ : عالمٌ ربانيٌّ ، ومتعلمٌ على سبيل النجاةِ ، وهمجٌ رَعاعٌ أتباعُ كلِّ ناعقٍ ، يميلونَ معَ كلِّ ريحٍ ، لم يستضئوا بنورِ العلمِ ، ولم يلجأوا إلى ركنٍ وثيقٍ ، العلمُ خيرٌ منَ المالِ ، العلمُ يحرسُكَ وأنَّ تحرسُ المالَ ، والعلمُ يزكي على الإنفاقِ والمالُ تنقصُه النفقةُ ، محبَّةُ العالمِ دينٌ يدانُ به ، تُكتسبُ به الطاعةُ في حياتهِ ، وجميلٌ

= وشهدَ قيام شاهده ، وعرى عن شهواته ومعهوده ؛ لأنَّ الفقه ليس من وصف اللسان .  
«إتحاف» (٤٠٣/١) .

(١) رواه البخاري (٦٥٠٢) .

(٢) المنصفين المحفوظين من علاقَ الشهوة . «إتحاف» (٤٠٤/١) .

الأحدوثة بعد موته ، العلم حاكم والمال محكوم عليه ، ومنفعة المال تزول بزواله ، مات خزان الأموال وهم أحياء ، والعلماء باقون ما بقي الدهر .

ثم تنفس الصعداء وقال : هاه ! إن هننا علماً جمّاً لو وجدت له حملة ، بل أجد طالباً غير مأمون يستعمل آلة الدين في طلب الدنيا ، ويستطيع بنعم الله على أوليائه ، ويستظهر بحججه على خلقه ، أو منقاداً لأهل الحق ، لكن ينزاع الشك في قلبه بأول عارضٍ من شبهة ، لا بصيرة له ، لا ذا ولا ذاك ، أو منهوماً باللذات سلس القياد في طلب الشهوات ، أو مغرى بجمع الأموال والادخار ، منقاداً لهواه ، أقرب شبهها بهما الأنعام السائمة<sup>(١)</sup> .

اللهم ؟ هكذا يموت العلم إذا مات حاملوه ، بل لا تخلو الأرض من قائم الله بحججه ، إما ظاهر مكشوف ، وإما خائف مقهور ؛ لئلا تبطل حجج الله تعالى وبيناته ، وكم وأين .. أولئك هم الأقلون عدداً ، الأعظمون قدرأ ؟ ! أعيانهم مفقودة ، وأمثالهم في القلوب موجودة ، يحفظ الله تعالى بهم حججه حتى يُدعوها نظارءهم ، ويزرعها في قلوب أشباههم ، هجم بهم العلم على حقيقة الأمر ، فباشروا روح اليقين ، فاستلانوا ما استوعر منه المترفون ، وأنسوا بما استوحش منه الغافلون ، صحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقة بال محل الأعلى ، أولئك أولياء الله عز وجل من خلقه ، وأمناؤه وعماله في أرضيه ، والدعاة إلى دينه .

(١) قوله : (بهما) المنهم باللذة ، والمغرى بجمع الأموال .

ثُمَّ بَكَىٰ وَقَالَ : وَاشْوَقَاهُ إِلَى رَؤْيَتِهِمْ )<sup>(١)</sup> .

فَهَذَا الَّذِي ذُكِرَهُ آخَرًا هُوَ وَضْفُ عُلَمَاءِ الْآخِرَةِ ، وَهُوَ الْعِلْمُ الَّذِي يُسْتَفَادُ أَكْثَرُهُ مِنَ الْعَمَلِ وَالْمُواظِبَةِ عَلَى الْمُجَاهِدَةِ .

وَمِنْهَا : أَنْ يَكُونَ شَدِيدَ الْعُنَيْةِ بِتَقْوِيَّةِ الْيَقِينِ : فَإِنَّ الْيَقِينَ هُوَ رَأْسُ مَالِ الدِّينِ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْيَقِينُ إِيمَانٌ كُلُّهُ »<sup>(٢)</sup> .

وَلَا بَدَّ مِنْ تَعْلِمِ عِلْمِ الْيَقِينِ ، أَعْنِي أَوَائِلَهُ ، ثُمَّ يَنْفَتُحُ لِلْقَلْبِ طَرِيقُهُ ، وَلَذِلِكَ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « تَعْلَمُوا الْيَقِينَ »<sup>(٣)</sup> ، وَمَعْنَاهُ : جَالُوا الْمُوْقِنِينَ ، وَاسْمَعُوا مِنْهُمْ عِلْمَ الْيَقِينِ ، وَوَاظَبُوا عَلَى الْاِقْتِدَاءِ بِهِمْ ؛ لِيَقُوْيُ يَقِينُكُمْ كَمَا قَوَىْ يَقِينُهُمْ ، وَقَلِيلٌ مِنَ الْيَقِينِ خَيْرٌ مِنْ كَثِيرٍ مِنَ الْعَمَلِ .

قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا قِيلَ لَهُ : رَجُلٌ حَسْنَ الْيَقِينَ كَثِيرُ الذُّنُوبِ ، وَرَجُلٌ مُجْتَهَدٌ فِي الْعِبَادَةِ قَلِيلُ الْيَقِينِ ؟ فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا مِنْ آدَمِيٍّ إِلَّا وَلَهُ ذُنُوبٌ ، وَلَكُنْ مَنْ كَانَ غَرِيزَتُهُ الْعُقْلُ وَسَجَيْتُهُ الْيَقِينَ . . لَمْ تَضُرُّهُ

(١) أَخْرَجَهُ أَبُو نُعَيْمَ فِي « الْحَلِيلَةِ » ( ٨٠ - ٧٩ / ١ ) ، وَالْخَطِيبُ فِي « تَارِيخِ بَغْدَادِ » ( ٦ / ٣٧٦ ) ، وَانْظُرْ « قُوتَ الْقُلُوبَ » ( ١ / ١٤٢ - ١٤٣ ) ، وَ« إِتْحَافُ السَّادَةِ الْمُتَقِّنِ » ( ١ / ٤٠٦ ) .

(٢) رَوَاهُ أَبُو نُعَيْمَ فِي « الْحَلِيلَةِ » ( ٥ / ٣٤ ) ، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي « الشَّعْبِ » ( ٩٢٦٥ ) .

(٣) رَوَاهُ أَبُو نُعَيْمَ فِي « الْحَلِيلَةِ » ( ٦ / ٩٥ ) ، وَابْنُ أَبِي الدِّنَيَا فِي « الْيَقِينِ » ( ٧ ) .

الذنوبُ ؛ لأنَّه كُلُّمَا أذنَبَ.. تابَ واستغفرَ وندَمَ ، فتُكْفَرُ ذنوبُهُ ، ويقْنِي لَهُ  
فضلٌ يدخلُ بِهِ الجنةَ»<sup>(١)</sup> .

ولذلك قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مِنْ أَقْلَ مَا أُوتِيتُمُ الْيَقِينُ وَعِزِيمَةُ  
الصَّبَرِ ، وَمَنْ أُعْطِيَ حَظًّا مِنْهُمَا .. لَمْ يُبَالِ مَا فَاتَهُ مِنْ قِيامِ اللَّيلِ وَصِيَامِ  
النَّهَارِ »<sup>(٢)</sup> .

وفي وصيَّةِ لقمانَ لابْنِهِ : ( يا بْنَيَّ ؛ لَا يُسْتَطَاعُ الْعَمَلُ إِلَّا بِالْيَقِينِ ،  
وَلَا يَعْمَلُ الْمَرءُ إِلَّا بِقَدْرِ يَقِينِهِ ، وَلَا يَقْصُرُ عَامِلُ حَتَّى يَنْقُصَ يَقِينُهُ )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ يَحِيَّيُّ بْنُ مَعاِدٍ : ( إِنَّ لِلتَّوْحِيدِ نُورًا ، وَلِلشُّرُكِ نَارًا ، وَإِنَّ نُورَ  
التَّوْحِيدِ أَحْرَقُ لَسْيَاتِ الْمُوْهَدِينَ مِنْ نَارِ الشُّرُكِ لِحَسَنَاتِ الْمُشْرِكِينَ )<sup>(٤)</sup> ،  
وأَرَادَ بِهِ الْيَقِينَ .

(١) الحديث عند الحكيم الترمذى في « نوادر الأصول » ( ص ٢٤٢ ) ، وهو في « القوت » ( ١٣٥ / ١ ) ، وانظر « المطالب العالية » ( ٧ / ٢٦٦ ، ٢٦٩ ) ، و « الإتحاف » ( ٤٠٩ / ١ ) .

(٢) قال صاحب « القوت » ( ١٩٤ / ١ ) : ( وأخْبَرَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنَّ الصَّبَرَ كَمَالُ  
الْعَمَلِ وَالْأَجْرِ ، فَقَالَ فِي حَدِيثٍ يَرْوِيهِ شَهْرَبْنَ حَوْشَبَ الْأَشْعَرِيَّ ، عَنْ أَبِي أَمَامَةَ  
الْبَاهْلَيِّ ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . . . ) وَذَكَرَهُ ، قَالَ مَلَأَ عَلِيٌّ فِي « الْأَسْرَارِ  
الْمَرْفُوعَةِ » : ( قَلْتَ : وَهُوَ مُسْتَفَادٌ مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى : « وَمَا أُوتِيشَدَ مِنَ الْعَلَمِ إِلَّا قَلَّا » ) ،  
وَأَمَّا عِزِيمَةُ الصَّبَرِ فِي الْعَمَلِ . . فَكَذَا قَلِيلٌ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا  
أَصْنَلَحَتِ وَقَلَّ مَا هُمْ بِهِ » .

(٣) قوت القلوب ( ١٣٥ / ١ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٣٦ / ١ ) .

وقد أشار الله تعالى في القرآن إلى ذكر الموقنين في مواضع دلّ بها على أنَّ اليقين هو الرابطة للخيرات والسعادات .

فإنْ قلتَ : فما معنى اليقين ، وما معنى قوته وضعفه ؟ فلا بدَّ منْ فهمِه أولاً ، ثمَّ الاشتغال بطلبِه وتعلُّمه ؛ فإنَّ ما لا تُفهَمُ صورتُه لا يمكنُ طلبُه .  
فاعلمْ : أنَّ اليقين لفظٌ مشتركٌ يطلقُه فريقان لمعنىين مختلفين :  
أمَّا النَّاظُرُ والمتكلمون : فيعبرُونَ به عن عدم الشكّ<sup>(۱)</sup> ؛ إذ ميلُ النفس إلى التصديق بالشيء له أربع مقامات :

الأولُ : أنْ يعتدَلَ التصديق والتکذيب ، ويُعبَرُ عنه بالشكّ ، كما إذا سُئلَت عن شخصٍ معينٍ أنَّ اللهَ تعالى يعاقبُ أمْ لا وهو مجهولُ الحال عندك .. فإنَّ نفسك لا تميلُ إلى الحكم فيه بإثباتٍ ولا نفي ، بل يسْتُوي عندك إمكانُ الأمرين ، فيسمى هذا شكاً .

الثاني : أنْ تميلَ نفسك إلى أحدِ الأمرين مع الشعور بإمكانِ نقاصِه ، ولكنَّه إمكانٌ لا يمنعُ ترجيحَ الأول ، كما إذا سُئلَت عنْ رجلٍ تعرَّفَه بالصلاح والتقوى أنهُ بعيدٌ لِمَا تَعلَمَ عنْ هذهِ الحالة هل يُعاقبُ ؟ فإنَّ نفسك تميلُ إلى أنهُ لا يُعاقبُ أكثرَ مِنْ ميلها إلى العقاب ، وذلكَ لظهورِ علاماتِ الصلاح ، ومعَ هذا فأنتَ تجُوزُ اختفاءَ أمرٍ موجِبٍ للعقابِ في باطنِه وسريرته ، فهذا

(۱) فالشكُّ نقاصِه ، وهذا هو مذهبُ أهل اللغة . « إتحاف » ( ۴۱۰ / ۱ ) .

التجويزُ مساوٍ لِذلِكَ الميلِ ، ولِكُنَّهُ غَيْرُ دافِعٍ رَجْحَانَهُ ، فَهَذِهِ الْحَالَةُ تُسَمَّى  
ظَنًا .

الثالثُ : أَنْ تَمِيلَ النَّفْسُ إِلَى التَّصْدِيقِ بِشَيْءٍ بِحِيثُ يَغْلِبُ عَلَيْهَا  
وَلَا يَخْطُرُ بِالبَالِ غَيْرُهُ ، وَلَوْ خَطَرَ بِالبَالِ . . لَنْبَتِ النَّفْسُ عَنْ قَبْوِلِهِ ، وَلَكِنْ  
لَيْسَ ذَلِكَ عَنْ مَعْرِفَةٍ مَحْقَقَةٍ ؛ إِذْ لَوْ أَحْسَنَ صَاحِبُ هَذَا الْمَقَامِ التَّأْمِلَ  
وَالإِصْغَاءَ إِلَى التَّشْكِيكِ وَالتَّجْوِيزِ . . لَا تَسْعَتْ نَفْسُهُ لِلتَّجْوِيزِ ، وَهَذَا يُسَمَّى  
اعْتِقَادًا مَقَارِبًا لِلْيَقِينِ ، وَهُوَ اعْتِقَادُ الْعَوَامِ فِي الشَّرْعِيَّاتِ كُلُّهَا ؛ إِذْ رَسَخَ فِي  
نَفْوِهِمْ بِمَجْرِدِ السَّمَاعِ ، حَتَّىٰ إِنَّ كُلَّ فِرْقَةٍ تَشْقُبْ بِصَحَّةٍ مَذْهِبِهَا وَإِصَابَةٍ إِمامِهَا  
وَمَتَبَوِّعِهَا ، وَلَوْ ذُكِرَ لِأَحَدِهِمْ إِمْكَانُ خَطَا إِمامِهِ . . نَفَرَ عَنْ قَبْوِلِهِ<sup>(١)</sup> .

الرابعُ : الْمَعْرِفَةُ الْحَقِيقَيَّةُ الْحَاصلَةُ بِطَرِيقِ الْبَرْهَانِ الَّذِي لَا يُشَكُّ فِيهِ ،  
وَلَا يُتَصَوَّرُ الشُّكُّ فِيهِ ، فَإِذَا امْتَنَعَ وَجْهُ الشُّكُّ وَإِمْكَانُهُ . . يُسَمَّى يَقِينًا عَنْدَ  
هُؤُلَاءِ .

وَمَثَالُهُ : أَنَّهُ إِذَا قِيلَ لِلْعَاقِلِ : هَلْ فِي الْوُجُودِ شَيْءٌ هُوَ قَدِيمٌ ؟ فَلَا يَمْكُنُهُ  
الْتَّصْدِيقُ بِهِ بِالْبَدِيهَةِ ؛ لَأَنَّ الْقَدِيمَ غَيْرُ مَحْسُوسٍ ، لَا كَالشَّمْسِ وَالْقَمَرِ ؛ فَإِنَّهُ  
يَصْدِقُ بِوْجُودِهِمَا بِالْحَسْنَ ، وَلَيْسَ الْعِلْمُ بِوْجُودِ شَيْءٍ قَدِيمٍ أَزْلَىً ضَرُورِيًّا  
مُثِلُّ الْعِلْمِ بِأَنَّ الْاثْنَيْنِ أَكْثَرُ مِنَ الْوَاحِدِ ، بَلْ مُثِلُّ الْعِلْمِ بِأَنَّ حَدْوَثَ حَادِثٍ بِلَا  
سَبِّ مَحَالٍ ، فَإِنَّ هَذَا أَيْضًا ضَرُورِيًّا ، فَحَقُّ غَرِيزةِ الْعُقْلِ أَنْ تَتوَقَّفَ عَنِ

(١) انظر «الاقتصاد في الاعتقاد» (ص ٢٢٨) ، وفضل تفصيلاً حسناً .

التصديق بوجود القديم على طريق الارتجال والبديهة .

ثمَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَسْمَعُ ذَلِكَ وَيَصِدِّقُ بِالسَّمَاعِ تَصْدِيقًا جَزْمًا وَيَسْتَمِرُ عَلَيْهِ ، وَذَلِكَ هُوَ الاعتقادُ ، وَهُوَ حَالٌ جَمِيعِ الْعَوَامِ ، وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَصِدِّقُ بِهِ بِالبرهانِ وَهُوَ أَنْ يُقَالُ لَهُ : إِنْ لَمْ يَكُنْ فِي الْوَجُودِ قَدِيمٌ .. فَالْمُوجُودَاتُ كُلُّهَا حادثَةٌ ، فَإِنْ كَانَتْ كُلُّهَا حادثَةً .. فَهِيَ حادثَةٌ بِلَا سَبِّبٍ ، أَوْ فِيهَا حادثَةٌ بِلَا سَبِّبٍ ، وَذَلِكَ مُحَالٌ ؛ فَالْمُؤْدِي إِلَى الْمُحَالِ مُحَالٌ ، فَيُلَزِّمُ فِي الْعُقْلِ التَّصْدِيقُ بِوَجْدِ شَيْءٍ قَدِيمٍ بِالضَّرُورَةِ ؛ لَأَنَّ الْأَقْسَامَ ثَلَاثَةٌ : وَهِيَ أَنْ تَكُونَ الْمُوجُودَاتُ كُلُّهَا قَدِيمَةً ، أَوْ كُلُّهَا حادثَةً ، أَوْ بَعْضُهَا قَدِيمَةً وَبَعْضُهَا حادثَةً .. فَإِنْ كَانَتْ كُلُّهَا قَدِيمَةً .. فَقَدْ حَصَلَ الْمُطْلُوبُ ؛ إِذْ ثَبَّتَ عَلَى الْجَمْلَةِ قَدِيمٌ ، وَإِنْ كَانَ الْكُلُّ حادثًا .. فَهُوَ مُحَالٌ ؛ إِذْ يَؤْدِي إِلَى حَدْوَتِ بَغْرِيبٍ سَبِّبٍ ، فَثَبَّتَ الْقَسْمُ الثَّالِثُ أَوِ الْأُولُّ .

وَكُلُّ عِلْمٍ حَصَلَ عَلَى هَذَا الْوَجْهِ يُسَمَّى يَقِينًا عَنَّدَ هُؤُلَاءِ ، سَوَاءً حَصَلَ بِنَظَرٍ مِثْلِ مَا ذُكْرَنَاهُ ، أَوْ حَصَلَ بِحَسْنٍ أَوْ بِغَرِيزَةِ الْعُقْلِ ؛ كَالْعِلْمِ بِاستحالةِ حادثٍ بِلَا سَبِّبٍ ، أَوْ بِتَوَاتِرٍ ؛ كَالْعِلْمِ بِوَجْدِ مَكَّةَ ، أَوْ بِتَجْرِيبَةِ ؛ كَالْعِلْمِ بِأَنَّ الْمَطْبُوخَ مَسْهُلٌ<sup>(۱)</sup> ، أَوْ بِدَلِيلٍ كَمَا ذُكْرَنَا .

فَشَرْطُ إِطْلَاقِ هَذَا الْاِسْمِ عَنْهُمْ عَدْمُ الشُّكُّ ، فَكُلُّ عِلْمٍ لَا شُكَّ فِيهِ

(۱) وَالْمَطْبُوخُ هُنَا : كُلُّ دَوَاءٍ طَبَخَ لِقَصْدِ الإِسْهَالِ . « إِنْجَافٌ » ( ۴۱۳ / ۱ ) .

يُسمى يقيناً عند هؤلاء ، وعلى هذا : لا يُوصَفُ اليقينُ بالضعفِ ؛ إذ لا تفاوتٌ في نفي الشكِ .

الاصطلاحُ الثاني اصطلاحُ الفقهاءِ والمتصوّفةِ وأكثرِ العلماءِ : وهو ألا يلتفتَ فيه إلى اعتبارِ التجويفِ والشكِ ، بل إلى استيلائهِ وغلبتهِ على القلبِ ، حتى يُقالُ : فلانُ ضعيفُ اليقينِ بالموتِ معَ أنهُ لا يشكُ فيهِ ، ويُقالُ : فلانُ قويُّ اليقينِ في إثباتِ الرزقِ معَ أنهُ قدْ يجوزُ أنهُ لا يأتيهِ .

فمهما مالتِ النفسُ إلى التصديقِ بشيءٍ ، وغلبَ ذلكَ على القلبِ ، واستولى حتى صارَ هوَ المتحكّمُ والمتصرّفُ في النفسِ بالتجويفِ والمنعِ .. سُميَ ذلكَ يقيناً .

ولا شكَّ في أنَّ الناسَ مشتركونَ في القطعِ بالموتِ والانفكاكِ عنِ الشكِ فيهِ ، ولكنْ فيهمْ مَنْ لا يلتفتُ إليهِ ، ولا إلى الاستعدادِ لهُ ، وكأنَّهُ غيرُ موقنٍ بهِ ، ومنهُمْ مَنْ استولى ذلكَ على قلبهِ حتى استغرقَ جميعَ همّهِ بالاستعدادِ لهُ ولمْ يغادرْ فيهِ متسعاً لغيرِهِ ، فيعيَّرُ عنْ مثلِ هذهِ الحالةِ بقوَّةِ اليقينِ ، ولذلكَ قالَ بعضُهمْ : ( ما رأيتُ يقيناً لا شكَّ فيهِ أشبهَ بشكٍ لا يقينَ فيهِ منَ الموتِ )<sup>(١)</sup> .

وعلى هذا الاصطلاحِ يُوصَفُ اليقينُ بالضعفِ والقوَّةِ .

ونحنُ إنما أردنا بقولنا : ( إنَّ مِنْ شَأْنِ عَلَمَاءِ الْآخِرَةِ صَرْفَ الْعَنَايَا إِلَى

(١) رواه أبو نعيم عن سلمة بن دينار في « الحلية » ( ٢٣٢ / ٣ ) .

تقوية اليقين ) المعنيين جميعاً ، وهو نفي الشك ، ثمَّ تسلیطُ اليقين على النفس حتى يكون هو الغالب المترکم وهو المتصرف .

فإذا فهمتَ هذا .. علمتَ أنَّ المراد مِنْ قولنا : ( إنَّ اليقينَ ينقسمُ ثلاثة أقسامٍ ) بالقوَّة والضعفِ ، والقلَّة والكثرةِ ، والخفاء والجلاءِ .

فأمَّا بالقوَّة والضعفِ : فعلى الاصطلاح الثاني ؛ وذلك في الغلبة والاستيلاء على القلبِ ، ودرجاتُ اليقين في القوَّة والضعف لا تتناهى ، وتفاوتُ الخلقِ في استعدادِهِمْ للموتِ بحسبِ تفاوتِ اليقين بهذِهِ المعانِي .

وأمَّا التفاوتُ بالخفاء والجلاءِ : فلا يُنكرُ أيضاً ؛ أمَّا فيما يتطرقُ إليه التجويفُ .. فلا ينكرُ ؛ أعني الاصطلاحَ الثاني ، وفيما انتفى الشكُ عنُه أيضاً .. لا سبِيلَ إلَى إنكارِهِ ؛ فإنَّكَ تدركُ تفرقةَ بينَ تصدِيقِكَ بوجُودِ مَكَةَ وجودِ فَدَكَ مثلاً ، وبينَ تصدِيقِكَ بوجُودِ موسىٰ وجودِ يوشعَ عليهما السلامُ معَ أَنَّكَ لا تُشكُّ في الأمرينِ جميعاً ؛ إذ مستندُهما التواترُ جميعاً ، ولكنْ ترى أحدهُما أَجَلَّ وأوضَحَ في قلبِكَ مِنَ الثاني ؛ لأنَّ السببَ في أحدهُما أقوى ، وهو كثرةُ المخبرينَ ، وكذلك يدركُ الناظرُ هذا في النظرياتِ المعلومةِ بالأدلةِ ؛ فإنهُ ليسَ وضوحاً ما لاحَ لهُ بدليلٍ واحدٍ كوضوحِ ما لاحَ لهُ بأدلةٍ كثيرةٍ معَ تساويهما في نفي الشكِ ، وهذا قد ينكرُهُ المتكلِّمُ الذي يأخذُ العلمَ مِنَ الكُتبِ والسمعِ ولا يراجعُ نفسهُ فيما يدرُكُهُ مِنْ تفاوتِ الأحوالِ .

وأَمَّا الْقَلَّةُ وَالكُثُرُ : فَذَلِكَ بِكُثُرَةِ مَتَعْلَقَاتِ الْيَقِينِ ؛ كَمَا يُقَالُ : فَلَانْ أَكْثُرُ عِلْمًا ؛ أَيْ : مَعْلُومَاتُهُ أَكْثُرُ ، وَلَذِكَ قَدْ يَكُونُ الْعَالَمُ قَوِيًّا الْيَقِينِ فِي جَمِيعِ مَا وَرَدَ الشَّرْعُ بِهِ ، وَقَدْ يَكُونُ قَوِيًّا الْيَقِينِ فِي بَعْضِهِ .

فَإِنْ قُلْتَ : فَقَدْ فَهَمْتُ الْيَقِينَ وَقُوَّتُهُ وَضَعَفَهُ ، وَكَثُرَتُهُ وَقَلَّتُهُ ، وَجَلَاءُهُ وَخَفَاءُهُ ، بِمَعْنَى نَفْيِ الشَّكِّ ، أَوْ بِمَعْنَى الْاسْتِيلَاءِ عَلَى الْقَلْبِ ، فَمَا مَتَعْلَقَاتُ الْيَقِينِ وَمَجَارِيهِ ، وَفِي مَاذَا يُطْلَبُ الْيَقِينُ ؟ فَإِنِّي مَا لَمْ أَعْرَفْ مَا يُطْلَبُ فِيهِ الْيَقِينُ . لَمْ أَقْدِرْ عَلَى طَلْبِهِ .

فَاعْلَمْ : أَنَّ جَمِيعَ مَا وَرَدَ بِهِ الْأَنْبِيَاءُ صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ مِنْ أَوْلَاهِ إِلَى آخِرِهِ هُوَ مِنْ مَجَارِي الْيَقِينِ ؛ فَإِنَّ الْيَقِينَ عَبَارَةٌ عَنْ مَعْرِفَةِ مُخْصُوصَةٍ ، وَمَتَعْلِقَةِ الْمَعْلُومَاتِ الَّتِي وَرَدَتْ بِهَا الشَّرَائِعُ ، فَلَا مَطْمَعٌ فِي إِحْصَائِهَا ، وَلَكِنِّي أَشِيرُ إِلَى بَعْضِهَا وَهِيَ أَمْهَاتُهَا :

فَمِنْ ذَلِكَ التَّوْحِيدُ : وَهُوَ أَنْ يَرَى الْأَشْيَاءَ كُلَّهَا مِنْ مُسَبِّبِ الْأَسْبَابِ ، وَلَا يَلْتَفِتُ إِلَى الْوَسَائِطِ ، بَلْ يَرَى الْوَسَائِطَ مَسْخَرَةً لَا حُكْمَ لَهَا ، فَالْمَصْدَقُ بِهَذَا مُؤْمِنٌ ، فَإِنْ انْتَفَى عَنْ قَلْبِهِ مَعَ الإِيمَانِ إِمْكَانُ الشَّكِّ . . فَهُوَ مُوقِنٌ بِأَحَدِ الْمَعْنَينِ ، فَإِنْ غَلَبَ عَلَى قَلْبِهِ مَعَ الإِيمَانِ غَلْبَةً أَزَالَ عَنْهُ الغَضَبَ عَلَى الْوَسَائِطِ ، وَالرَّضَا عَنْهُمْ وَالشُّكْرَ لَهُمْ ، وَنَزَّلَ الْوَسَائِطَ فِي قَلْبِهِ مَنْزَلَةَ الْقَلْمَ وَالْيَدِ فِي حَقِّ الْمَنْعِمِ بِالتَّوْقِيعِ ، فَإِنَّهُ لَا يَشْكُرُ الْقَلْمَ وَلَا الْيَدَ وَلَا يَغْضُبُ عَلَيْهِمَا ، بَلْ يَرَاهُمَا الَّتِينِ مَسْحَرَتِينِ وَوَاسْطَتِينِ . . فَقَدْ صَارَ مَوْقِنًا بِالْمَعْنَى

الثاني ، وهو الأشرف ، وهو ثمرة اليقين الأول وروحه وفائدته .

ومهما تحقق أن الشمس والقمر والنجوم والجماد والنبات والحيوان وكل مخلوق فهي مسخرات بأمره حسب تسخير القلم في يد الكاتب ، وأن القدرة الأزلية هي المصدر للكل . استولى على قلبه غلبة التوكل والرضا والتسليم<sup>(١)</sup> ، وصار موقفنا بريئاً من الغضب والحدق والحسد وسوء الخلق ، فهذا أحد أبواب اليقين .

ومن ذلك الثقة بضماني الله سبحانه بالرزق في قوله تعالى : « وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا » ، واليقين بأن ذلك يأتيه ، وأن ما قدّر له سينساق إليه ، ومهما غالب ذلك على قلبه . كان مجملاً في الطلب ، ولم يستند حرصه وشرهه وتأسفه على ما يفوته ، وأثمر هذا اليقين أيضاً جملة من الطاعات والأخلاق الحميدة .

ومن ذلك أن يغلب على قلبه أن من يعمل مثقال ذرة خيراً .. يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً .. يره : وهو اليقين بالثواب والعقاب ، حتى يرى نسبة الطاعات إلى الثواب كنسبة الخبر إلى الشبع ، ونسبة المعاishi إلى العقاب كنسبة السموم والأفاعي إلى الهلاك ، فكما يحرص على التحصل على الخبر طلباً للشبع فيحفظ قليلاً وكثيراً .. فكذلك يحرص على الطاعات كلها قليلاً وكثيراً ، وكما يتجنب قليل السموم وكثيرها .. فكذلك يجتنب

(١) وهذه الثلاثة من مقامات اليقين التسعة على ما يأتي بيانها في مواضعها .

المعاصي ؛ قليلها وكثيرها ، وصغيرها وكبيرها .

واليقين بالمعنى الأول قد يوجد لعموم المؤمنين ، أمّا بالمعنى الثاني ..  
فيختص به المقربون .

وثمرة هذا اليقين : صدق المراقبة في الحركات والسكنات والخطارات ، والبالغة في التقوى ، والاحتراز عن كل السيئات ، وكلما كان اليقين أغلب .. كان الاحتراز أشد والتشمُر أبلغ .

ومن ذلك اليقين بأنَّ الله تعالى مطلع عليك في كل حال ، ومشاهد لهوا جس ضميرك وخفايا خواطرك وفكرك : وهذا متيقنٌ عند كل مؤمن بالمعنى الأول ، وهو عدم الشك ، وأمّا بالمعنى الثاني - وهو المقصود - فهو عزيز يختص به الصديقون .

وثمرة : أن يكون الإنسان في خلوته متأدباً في جميع أحواله وأعماله ؛ كالجالس بمشهد ملك معظم ينظر إليه ، فإنَّه لا يزال مطرقاً متأدباً في جميع أعماله ، متماسكاً محترزاً عن كل حركة تخالف هيئة الأدب ، ويكون في فكرته الباطنة كهؤ في أعماله الظاهرة<sup>(١)</sup> ؛ إذ يتحقق أنَّ الله تعالى مطلع على سريرته كما يطلع الخلق على ظاهره ، ف تكون مبالغته في عمارة باطنية وتطهيره وتزيينه لعين الله تعالى الكائنة أشد من مبالغته في تزيين ظاهره لسائر الناس .

(١) أي : تكون أعماله الظاهرة مساوية لأعماله الباطنة في صدق الإخلاص والخصوص للمولى بحيث لا يميز أحدهما عن الآخر . « إتحاف » (٤١٨/١) .

وهذا المقام في اليقين يورث الحياة والخوف والانكسار ، والذل والاستكانة والخضوع ، وجملة من الأخلاق المحمودة ، وهذه الأخلاق تورث أنواعاً من الطاعات رفيعة .

فالقينُ في كُلِّ بَابٍ مِنْ هَذِهِ الْأَبْوَابِ مثْلُ الشَّجَرَةِ ، وَهَذِهِ الْأَخْلَاقُ فِي  
الْقَلْبِ مثْلُ الْأَغْصَانِ الْمُتَفَرِّعَةِ مِنْهَا ، وَهَذِهِ الْأَعْمَالُ وَالطَّاعَاتُ الصَّادِرَةُ مِنْ  
الْأَخْلَاقِ كَالثَّمَارِ وَالْأَنوارِ الْمُتَفَرِّعَةِ مِنَ الْأَغْصَانِ ، فَالقينُ هُوَ الْأَصْلُ  
وَالأساسُ ، وَلَهُ مَجَارٌ وَأَبْوَابٌ أَكْثَرُ مِمَّا عَدَّنَاهُ ، وَسِيَّاتِي ذَلِكَ فِي رِيعِ  
الْمَنْجِيَاتِ ، وَهَذَا الْقَدْرُ كافٍ فِي تَفْهِيمِ مَعْنَى الْفَظْوِ الْآنَ .

ومنها : أن يكون حزيناً منكسرأً مطرقاً صامتاً : يظهر أثر الخشية على هيئته وكسوته<sup>(١)</sup> ، وسيرته ، وحركته وسكونه ، ونطقه وسكته ، لا ينظر إليه ناظر إلا وكان نظره مذكراً لله تعالى ، وكانت صورته دليلاً على عمله ، فالجواب عينه فراره<sup>(٢)</sup> ، فعلماء الآخرة يعرفون بسيما هم في السكينة والذلة والتواضع .

(١) بـألا تكون من ثياب الشهـرة ، ولا رفـيعة الأـثمان ، ولا من دقـق الثـياب ؛ فإنـ كل ذـلك  
لـست مـن ثـياب عـلمـاء الـآخـرـة . « اـتحـاف » (٤١٨/١) .

(٢) مثل يضرب لمن يدل ظاهره على باطنه ، والفارار - بتثليث الفاء - : النظر في أسنان الدابة أو في أوصافها لتعرف .

وقد قيل : ما ألبسَ اللهُ تعالى عبداً لِبَسَةً أحسنَ مِنْ خُشوعٍ فِي سُكينةٍ ،  
فهِيَ لِبَسَةُ الْأَنْبِيَاءِ ، وَسِيمَا الصَّالِحِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالْعُلَمَاءِ .

فَأَمَّا التَّهَافُتُ فِي الْكَلَامِ وَالتَّشَدُّقُ ، وَالْإِسْتَغْرَاقُ فِي الْضَّحْكِ ، وَالْحَدَّةُ  
فِي الْحَرْكَةِ وَالنُّطُقِ<sup>(۱)</sup> .. فَكُلُّ ذَلِكَ مِنَ آثَارِ الْبَطْرِ ، وَالْأَمْنِ وَالْغَفْلَةِ عَنْ عَظِيمِ  
عِقَابِ اللَّهِ تَعَالَى وَشَدِيدِ سُخْطَتِهِ ، وَهُوَ دَأْبُ أَبْنَاءِ الدُّنْيَا الْغَافِلِينَ عَنِ اللَّهِ دُونَ  
الْعُلَمَاءِ بِهِ .

وَهَذَا لِأَنَّ الْعُلَمَاءَ ثَلَاثَةٌ كَمَا قَالَ سَهْلُ التَّسْتَرِيُّ رَحْمَةُ اللَّهُ : (عَالَمٌ  
بِأَمْرِ اللَّهِ لَا بِأَيَّامِ اللَّهِ؛ وَهُمُ الْمُفْتُونَ فِي الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ ، وَهَذَا الْعِلْمُ  
لَا يُورِثُ الْخُشْبَةَ ، وَعَالَمٌ بِاللَّهِ لَا بِأَمْرِ اللَّهِ وَلَا بِأَيَّامِ اللَّهِ؛ وَهُمُ عُمُومُ  
الْمُؤْمِنِينَ ، وَعَالَمٌ بِاللَّهِ وَبِأَيَّامِ اللَّهِ وَبِأَمْرِ اللَّهِ؛ وَهُمُ الصَّدِيقُونَ)<sup>(۲)</sup> ، وَالْخُشْبَةُ  
وَالْخُشُوعُ إِنَّمَا تَغْلِبُ عَلَيْهِمْ .

وَأَرَادَ بِأَيَّامِ اللَّهِ أَنْوَاعَ عَقُوبَاتِهِ الْعَامِضَةِ وَنِعَمِهِ الْبَاطِنَةِ الَّتِي أَفَاضَهَا عَلَى  
الْقُرُونِ السَّالِفَةِ وَاللَّاحِقَةِ .

فَمَنْ أَحاطَ عِلْمُهُ بِذَلِكَ .. عَظِيمٌ خُوفُهُ وَظَاهِرٌ خُشُوعُهُ .

قَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ ، وَتَعَلَّمُوا لِلْعِلْمِ السُّكِينَةَ وَالْوَقَارَ  
وَالْحَلَمَ ، وَتَوَاضَعُوا لِمَنْ تَعْلَمُونَ مِنْهُ ، وَلَيَتَوَاضَعَ لَكُمْ مَنْ يَتَعَلَّمُ مِنْكُمْ ،

(۱) الحدة : العجلة .

(۲) قوت القلوب ( ۱۴۰ / ۱ ) بنحوه .

وَلَا تَكُونُوا مِنْ جَبَّارِ الْعُلَمَاءِ ، فَلَا يَقُومُ عِلْمُكُمْ بِجَهَلِكُمْ )<sup>(١)</sup> .

وَيَقُولُ : مَا أَتَى اللَّهُ عَبْدًا عِلْمًا إِلَّا آتَاهُ مَعَهُ حَلْمًا وَتَوَاضِعًا وَحَسْنَ خَلْقٍ وَرَفِقًا ، فَذَلِكَ هُوَ الْعِلْمُ النَّافِعُ )<sup>(٢)</sup> .

وَفِي الْأَثْرِ : ( مَنْ آتَاهُ اللَّهُ عِلْمًا وَزَهْدًا وَتَوَاضِعًا وَحَسْنَ خَلْقٍ .. فَهُوَ إِمَامُ الْمُتَقِينَ )<sup>(٣)</sup> .

وَفِي الْخَيْرِ : « إِنَّ مِنْ خَيَارِ أُمَّتِي قَوْمًا يَضْحَكُونَ جَهْرًا مِنْ سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ ، وَيَكُونُونَ سِرَاً مِنْ خَوْفِ عَذَابِهِ ، أَبْدَانُهُمْ فِي الْأَرْضِ وَقُلُوبُهُمْ فِي السَّمَااءِ ، أَرْوَاحُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَعُقُولُهُمْ فِي الْآخِرَةِ ، يَتَمَشَّوْنَ بِالسَّكِينَةِ ، وَيَتَقَرَّبُونَ بِالوَسِيلَةِ »<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ الْحَسْنُ : ( الْحَلْمُ وَزِيرُ الْعِلْمِ ، وَالرَّفِيقُ أَبُوهُ ، وَالتَّوَاضِعُ سِرْبَالُهُ )<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ بَشْرُ بْنُ الْحَارِثِ : ( مَنْ طَلَبَ الرِّئَاسَةَ بِالْعِلْمِ .. فَتَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ

(١) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ١١٩٧ ) ، وكذا في « قوت القلوب » ( ١٤٠ / ١ ) ، وانظر « إتحاف » ( ٤٢٠ / ١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٤١ / ١ ) وأتبعه بالأثر الآتي ليؤكد معناه .

(٣) قال الحافظ الزيدى في « إتحافه » ( ٤٢٠ / ١ ) : ( هكذا أورده صاحب « القوت » ، وتبعه المصنف ، ولم يتعرض له العراقي ، ولا وجدته في غير كتاب « القوت » ) .

(٤) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ١٧ / ٣ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٧٤٩ ) .

(٥) قوت القلوب ( ١٤١ / ١ ) .

تعالى بغضِّه؛ فإنَّه مقيتٌ في السماء والأرضِ<sup>(١)</sup>.  
 ورويَ في الإسرائيلياتِ : أنَّ حكيمًا صنَّفَ ثلثَ مئةً وستينَ مصحفاً في  
 الحكمةِ حتَّى وصفَ بالحكيمِ ، فأوحى اللهُ تعالى إلى نبيِّهمْ : قلْ لفلانِ :  
 ملأتَ الأرضَ نفاقاً ولمْ تردني بشيءٍ من ذلكَ ، وإنِّي لا أقبلُ منْ نفاقِكَ  
 شيئاً ، فندمَ الرجلُ وتركَ ذلكَ ، وخالفَ العامةَ ، ومشى في الأسواقِ ،  
 وواكلَ بني إسرائيلَ ، وتواضعَ في نفسهِ ، فأوحى اللهُ تعالى إلى نبيِّهمْ : قلْ  
 لهُ : الآنَ وافقتَ رضائي<sup>(٢)</sup>.

وحكى الأوزاعيُّ رحمةُ اللهُ عنْ بلالٍ بنِ سعيدٍ أنهُ كانَ يقولُ : (ينظرُ أحدُكمْ  
 إلى الشرطيِّ فيستعيذُ باللهِ منهُ ، وينظرُ إلى علماءِ الدنيا المتصنعينَ للخلقِ  
 المتشوّفينَ إلى الرئاسةِ فلا يمقتهُمْ ، وهمْ أحقُّ بالمقدَّةِ منْ ذلكَ الشرطيِّ)<sup>(٣)</sup>.

ورُويَ أنَّهُ قيلَ : يا رسولَ اللهِ ؟ أيُّ الأعمالِ أفضلُ ؟ قالَ : «اجتنبُ  
 المحارِمِ ، ولا يزالُ فوكَ رطباً منْ ذكرِ اللهِ تعالى » ، قيلَ : فأيُّ الأصحابِ  
 خيرٌ ؟ قالَ صَلَّى اللهُ عليهِ وسلمَ : « صاحبُ إِنْ ذَكَرْتَ .. أَعَانكَ ، وإنْ  
 نسيتَ .. ذَكَرْكَ » ، قيلَ : فأيُّ الأصحابِ شرٌّ ؟ قالَ صَلَّى اللهُ عليهِ وسلمَ :  
 « صاحبُ إِنْ نسيتَ .. لمْ يذكرْكَ ، وإنْ ذكرْتَ .. لمْ يعنِكَ » ، قيلَ : فأيُّ  
 الناسِ أعلمُ ؟ قالَ : « أشدهُمْ لِهِ خشيةً » ، قالوا : فأخبرنا بخيارِنا ..

(١) قوتُ القلوب (١٤١/١).

(٢) قوتُ القلوب (١٤١/١) ، وأصله في « الحلية » (٢٣٧/٥).

(٣) قوتُ القلوب (١٤١/١).

نجالسْهُمْ ، قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الَّذِينَ إِذَا رَأُوا . . دُكَرَ اللَّهُ تَعَالَى » ، قالوا : فَأَيُّ النَّاسِ شَرٌّ ؟ قالَ : « اللَّهُمَّ ؛ غَفِرًا » ، قالوا : أَخْبَرْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قالَ : « الْعُلَمَاءُ إِذَا فَسَدُوا »<sup>(۱)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ أَمَانًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَكْثَرُهُمْ فِكْرًا فِي الدُّنْيَا ، وَأَكْثَرَ النَّاسِ ضَحْكًا فِي الْآخِرَةِ أَكْثُرُهُمْ بَكَاءً فِي الدُّنْيَا ، وَأَشَدَّ النَّاسِ فَرَحًا فِي الْآخِرَةِ أَطْلُوْهُمْ حَزْنًا فِي الدُّنْيَا »<sup>(۲)</sup> .

وقالَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي خُطْبَتِهِ : ( ذَمَّتِي رَهِينَةً وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ ، إِنَّهُ لَا يَهِيجُ عَلَى التَّقْوَى زَرْعُ قَوْمٍ ، وَلَا يَظْمَأُ عَلَى الْهَدَى سِنْخُ أَصْلٍ ، وَإِنَّ أَجْهَلَ النَّاسِ مَنْ لَا يَعْرِفُ قَدْرَهُ ، وَإِنَّ أَبْغَضَ الْخُلُقِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى رَجُلٌ قَمَشَ عِلْمًا أَغَارَ بِهِ فِي أَغْبَاشِ الْفَتْنَةِ ، سَمَّاهُ أَشْبَاهُ لَهُ مِنَ النَّاسِ وَأَرْذَالُهُمْ عَالِمًا ، وَلَمْ يُعْنِ فِي الْعِلْمِ يَوْمًا سَالِمًا ، بَكَرَ فَاسْتَكْثَرَ ، فَمَا قَلَّ مِنْهُ خَيْرٌ مِمَّا كَثُرَ ، حَتَّى إِذَا ارْتَوَى مِنْ مَاءِ آجِنٍ ، وَأَكْثَرَ مِنْ غَيْرِ طَائِلٍ . . جَلَسَ لِلنَّاسِ مُفْتَيَا لِتَخْلِيصِ مَا التَّبَسَّ عَلَى غَيْرِهِ ، فَإِنْ نَزَلتْ بِهِ إِحْدَى الْمَهَمَّاتِ . . هَيَّا حَشْوَ الرَّأْيِ مِنْ رَأِيهِ ، فَهُوَ مِنْ قَطْعِ الشَّبَهَاتِ فِي مِثْلِ غَزْلِ الْعَنْكُوبَتِ ، لَا يَدْرِي أَخْطَأَ أَمْ أَصَابَ ، رَكَابُ جَهَالَاتٍ ، خَبَاطُ عَشَوَاتٍ ، لَا يَعْتَذِرُ مِمَّا لَا يَعْلَمُ

(۱) رواه صاحب « القوت » ( ۱۴۲ / ۱ ) قال : ( وقد روينا حديثاً حسناً مقطوعاً ، عن سفيان ، عن مالك بن مغول قال . . . ) وذكره . انظر « الإتحاف » ( ۴۲۲ / ۱ ) .

(۲) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ۹۳ / ۲ ) بنحوه ، ولفظ المصنف عند صاحب « القوت » ( ۱۵۲ / ۱ ) .

فيسلم ، ولا يغضُّ على العلِم بضرسٍ قاطعٍ فيغنمُ ، تبكي منهُ الدماءُ ،  
وتُستحلُّ بقضائهِ الفروجُ الحرامُ ، لا ملِئُهُ واللهُ بإصدارِ ما وردَ عليهِ ،  
ولا هوَ أهلٌ لما فُوضَ إلَيْهِ ، أولئكَ الذينَ حلَّتْ عليهمُ المُثُلُثُ ، وحقَّتْ  
عليهمُ النياحةُ والبكاءُ أيامَ حِيَاةِ الدُّنْيَا )<sup>(١)</sup> .

وقالَ عليٌّ أَيْضًا رضيَ اللَّهُ عَنْهُ : (إِذَا سَمِعْتُمُ الْعِلْمَ .. فَاكْظِمُوْا عَلَيْهِ  
وَلَا تَخْلِطُوهُ بِهِزْلٍ فَتُمَجِّهُ الْقُلُوبُ )<sup>(٢)</sup> .

وقالَ بَعْضُ السَّلْفِ : (الْعَالَمُ إِذَا ضَحِكَ ضَحْكَةً .. مَجَّ مِنَ الْعِلْمِ  
مَجَّةً )<sup>(٣)</sup> .

وقيلَ : (إِذَا جَمَعَ الْمَعْلُومُ ثَلَاثًا .. تَمَّتِ النِّعْمَةُ بِهِ عَلَى الْمَتَعَلِّمِ :  
الصَّبَرُ ، وَالْتَّوَاضُعُ ، وَحُسْنُ الْخَلْقِ ، وَإِذَا جَمَعَ الْمَتَعَلِّمُ ثَلَاثًا .. تَمَّتِ  
النِّعْمَةُ بِهِ عَلَى الْمَعْلُومِ : الْعُقْلُ ، وَالْأَدَبُ ، وَحُسْنُ الْفَهْمِ )<sup>(٤)</sup> .

**وعلى الجملة :** فالأخلاقُ التي وردَ بها القرآنُ لا ينفكُ عنها علماءُ

(١) رواه وكيع في «أخبار القضاة» (٣٢/١)، وابن قتيبة في «عيون الأخبار» (٦٠/١)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٢/٥٠٤) كلهم بنحوه ، وهو في «القوت» (١٤٢/١)، وبهيج : يبيس ويصرفر ، والسنخ : الأصل من كل شيء ، وقمش : جَمَعَ ، وأغباش : جمع غَبَش ، وهي الظلمة آخر الليل .

(٢) رواه البيهقي في «المدخل» (٣٨٨) ، وتمجّهه : تلفظه وتآباه .

(٣) رواه الدارمي في «سننه» (٦٠٣) ، وأبو نعيم في «الحلية» (١٣٣/٣) عن علي بن حسين رحمه الله ، ونسبة ابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٩٤٠) لسيدنا علي من تتمة القول السابق .

(٤) قوت القلوب (١٤٥/١) .

الآخرة ؛ لأنَّهُمْ يتعلَّمُونَ القرآنَ للعملِ لا للرئاسةِ .

وقالَ ابنُ عمرَ رضيَ اللهُ عنْهُما : ( لَقَدْ عَشْنَا بِرَهْةً مِنَ الدهْرِ وَإِنَّ أَحَدَنَا يُؤْتَى الإِيمَانَ قَبْلَ الْقُرْآنِ ، وَتَنْزِلُ الشُّورَةُ فَيَتَعَلَّمُ حَلَالَهَا وَحَرَامَهَا ، وَأَمْرَهَا وَزَاجِرَهَا ، وَمَا يَنْبَغِي أَنْ يَقْفَأْ عَنْهُ مِنْهَا ، وَلَقَدْ رَأَيْتُ رجَالًا يُؤْتَى أَحَدُهُمُ الْقُرْآنَ قَبْلَ الإِيمَانِ ، فَيَقْرَأُ مَا بَيْنَ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ لَا يَدْرِي مَا أَمْرُهُ وَمَا زَاجِرُهُ ، وَمَا يَنْبَغِي أَنْ يَقْفَأْ عَنْهُ ، يَسْتَرُهُ تَنْزِلُ الدَّقْلِ )<sup>(١)</sup> .

وَفِي خَبْرٍ آخَرَ بِمَثِيلِ مَعْنَاهُ : ( كَنَّا - أَصْحَابَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أُوتَيْنَا إِلِيهِمَا قَبْلَ الْقُرْآنِ ، وَسِيَّاْتِي بَعْدَكُمْ قَوْمٌ يُؤْتَوْنَ الْقُرْآنَ قَبْلَ الإِيمَانِ ، يُقْيِّمُونَ حُرُوفَهُ وَيُضَيِّعُونَ حَدُودَهُ ، يَقُولُونَ : قُرْآنًا فَمَنْ أَقْرَأْ مِنَّا ؟ وَعَلِمْنَا فَمَنْ أَعْلَمُ مِنَّا ؟ فَذَلِكَ حَظُّهُمُ ) ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : ( أُولَئِكَ شَرَارُ هَذِهِ الْأُمَّةِ )<sup>(٢)</sup> .

وَقِيلَ : خَمْسٌ مِنَ الْأَخْلَاقِ هِيَ مِنْ عَلَامَاتِ عِلْمَاءِ الْآخِرَةِ مَفْهُومَةٌ مِنْ خَمْسٍ آيَاتٍ مِنْ كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ : الْخَشْيَةُ ، وَالْخُشُوعُ ، وَالتَّوَاضُعُ ، وَحُسْنُ الْخَلْقِ ، وَإِيَّاشُ الْآخِرَةِ عَلَى الدُّنْيَا وَهُوَ الزَّهْدُ :

أَمَّا الْخَشْيَةُ : فَمِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى : « إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَتُو » .

(١) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٣٥ / ١ ) ، والبيهقي في « السنن الكبرى » ( ١٢٠ / ٣ ) ، الدَّقْلُ : أَرْدَأُ التَّمْرَ .

(٢) قوت القلوب ( ١٤٥ / ١ ) ، وأصله عند ابن ماجه ( ٦١ ) ، والبيهقي في « السنن الكبرى » ( ١٢٠ / ٣ ) .

وأَمَّا الخشوعُ : فِمْنْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿خَشِعُوا لِلَّهِ لَا يَشْرُكُونَ بِعَائِدَتِ اللَّهِ شَمَنًا قَلِيلًا﴾ .

وأَمَّا التواضعُ : فِمْنْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ أَبْعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ .

وأَمَّا حُسْنُ الْخُلُقِ : فِمْنْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ﴾ .

وأَمَّا الزَّهْدُ : فِمْنْ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيَلَّمُثُمْ ثَوَابَ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ أَمَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا﴾<sup>(۱)</sup> .

وَلَمَّا تَلَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَوْلَهُ تَعَالَى : ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ﴾ فَقِيلَ لَهُ : مَا هَذَا الشَّرْحُ ؟ فَقَالَ : « إِنَّ النُّورَ إِذَا قُدِّفَ فِي الْقَلْبِ .. انشَرَحَ لَهُ الصَّدْرُ وَانفَسَحَ » ، قِيلَ : فَهُلْ لِذَلِكَ مِنْ عَلَمَةٍ ؟ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « نَعَمْ ؛ التَّجَافِي عَنْ دَارِ الْغَرَوْرِ ، وَالْإِنَابَةُ إِلَى دَارِ الْخَلُودِ ، وَالْاسْتِعْدَادُ لِلْمَوْتِ قَبْلَ نَزْوِلِهِ »<sup>(۲)</sup> .

وَمِنْهَا : أَنْ يَكُونَ أَكْثَرُ بَحْثِهِ عَنْ عِلْمِ الْأَعْمَالِ ، وَعَمَّا يَفْسُدُهَا وَيُشَوِّشُ الْقُلُوبَ ، وَيَهْبِطُ الْوَسَاسَ وَيُثِيرُ الشَّرَّ : فَإِنَّ أَصْلَ الدِّينِ التَّوْقِي مِنَ الشَّرِّ ،

(۱) قوت القلوب ( ۱۴۶ / ۱ ) .

(۲) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ۳۱۱ / ۴ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ۱۰۰۶۸ ) .

[من المهرج] ولذلك قيل<sup>(١)</sup> :

عَرَفْتُ أَشَّرَّ لَا لِشَرِّ لَكِنْ لِتَوْقِيهِ  
وَمَنْ لَا يَعْرِفُ أَشَّرَّ مِنَ النَّاسِ يَقْعُ فِيهِ  
وَلَأَنَّ الْأَعْمَالَ الْفَعْلِيَّةَ قَرِيبَةُ ، وَأَقْصَاهَا بَلْ أَعْلَاهَا الْمَوَاظِبَةُ عَلَى ذِكْرِ اللَّهِ  
تَعَالَى بِالْقَلْبِ وَاللِّسَانِ ، وَإِنَّمَا الشَّأْنُ فِي مَعْرِفَةِ مَا يَفْسُدُهَا وَيَشُوُشُهَا ، وَهَذَا  
مِمَّا تَكُثُرُ شَعْبُهُ وَيَطْوُلُ تَفْرِيْعُهُ ، وَكُلُّ ذَلِكَ مِمَّا يَغْلِبُ مُسِيسُ الْحَاجَةِ إِلَيْهِ ،  
وَتَعُمُّ بِهِ الْبَلْوَى فِي سُلُوكِ طَرِيقِ الْآخِرَةِ .

وَأَمَّا عُلَمَاءُ الدِّينِ : فَإِنَّهُمْ يَتَّبِعُونَ غَرَائِبَ التَّفَرِيْعَاتِ فِي الْحُكُومَاتِ  
وَالْأَقْضِيَّةِ ، وَيَتَّبِعُونَ فِي وَضْعِ صُورِ تَنْقِضِي الدَّهْرُ وَلَا تَقْعُ أَبْدًا ، وَإِنْ  
وَقَعْتُ .. فَإِنَّمَا تَقْعُ لِغَيْرِهِمْ لَا لَهُمْ ، وَإِذَا وَقَعْتُ .. كَانَ فِي الْقَائِمِينَ بِهَا  
كُثُرَةً ، وَيَتَرَكُونَ مَا يَلَازِمُهُمْ وَيَتَكَرَّرُ عَلَيْهِمْ آنَاءَ اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ، فِي  
خَوَاطِرِهِمْ وَوَسَاوِسِهِمْ وَأَعْمَالِهِمْ .

وَمَا أَبْعَدَ عَنِ السَّعَادَةِ مَنْ بَاعَ مَهْمَمَ نَفْسِهِ الْلَّازِمَ بِمَهْمَمِ غَيْرِهِ النَّادِرِ ؟ إِيَّا ثَارَا  
لِلْقَبُولِ وَالتَّقْرِبِ مِنَ الْخَلْقِ عَلَى الْقُرْبِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَشَرَّهَا فِي أَنْ يُسَمِّيَهُ  
الْبَطَّالُونَ مِنْ أَبْنَاءِ الدِّينِ فَاضْلًا مَحْقَقًا عَالَمًا بِالدَّقَائِقِ !

وَجَزَاؤُهُ مِنَ اللَّهِ أَلَا يَنْتَفِعَ فِي الدِّينِ بِقَبْوِ الْخَلْقِ ، بَلْ يَتَكَدَّرُ عَلَيْهِ صَفْوَهُ  
بِنَوَائِبِ الزَّمَانِ ، ثُمَّ يَرِدُ الْقِيَامَةَ مَفْلِسًا مَتْحَسِرًا عَلَى مَا يَشَاهِدُهُ مِنْ رَبِيعِ

(١) البستان لأبي فراس الحمداني في « ديوانه » (ص ٣٥٢) .

العاملينَ وفوزِ المقربينَ ، وذلكَ هوَ الخسرانُ المبينُ .

ولقدْ كانَ الحسنُ البصريُّ رحْمَةُ اللهُ أُشِبةَ النَّاسِ كلاماً بِكَلَامِ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ، وَأَقْرَبَهُمْ هَدِيَّاً مِنَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ<sup>(١)</sup> ، اتَّفَقَتِ الْكَلْمَةُ فِي حَقِّهِ عَلَى ذَلِكَ ، وَكَانَ أَكْثَرُ كَلَامِهِ فِي خَوَاطِرِ الْقُلُوبِ ، وَفَسَادِ الْأَعْمَالِ ، وَوَسَاوسِ النُّفُوسِ ، وَالصَّفَاتِ الْخَفِيَّةِ الْغَامِضَةِ مِنْ شَهَوَاتِ النَّفْسِ .

وَقَدْ قِيلَ لَهُ : يَا أَبَا سَعِيدٍ ؛ إِنَّكَ تَكَلَّمُ بِكَلَامٍ لَا يُسْمَعُ مِنْ غَيْرِكَ ، فَمِنْ أَيْنَ أَخْذَتَهُ ؟ قَالَ : مِنْ حَذِيفَةَ بْنِ الْيَمَانِ<sup>(٢)</sup> .

وَقِيلَ لِحَذِيفَةَ : نَرَاكَ تَكَلَّمُ بِكَلَامٍ لَا يُسْمَعُ مِنْ غَيْرِكَ مِنَ الصَّحَابَةِ ، فَمِنْ أَيْنَ أَخْذَتَهُ ؟ قَالَ : خَصَّنِي بِهِ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ عَنِ الْخَيْرِ وَكَنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ مُخَافَةً أَنْ أَقْعَدَ فِيهِ ، وَعَلِمْتُ أَنَّ الْخَيْرَ لَا يُسْبِقُنِي<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ مَرَّةً : فَعَلِمْتُ أَنَّ مَنْ لَا يَعْرِفُ الشَّرَّ لَا يَعْرِفُ الْخَيْرَ ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : كَانَ النَّاسُ يَقُولُونَ : يَا رَسُولَ اللهِ ؛ مَا لِمَنْ عَمِلَ كَذَا وَكَذَا ؟ يَسْأَلُونَهُ عَنْ فَضَائِلِ الْأَعْمَالِ ، وَكَنْتُ أَقُولُ : يَا رَسُولَ اللهِ ؛ مَا يَفْسُدُ كَذَا وَكَذَا ؟ فَلَمَّا رَأَيْتُ أَسْأَلَهُ عَنْ آفَاتِ الْأَعْمَالِ .. خَصَّنِي بِهَذَا الْعِلْمِ .

(١) هَدِيَّاً : سِيرَةً وَطَرِيقًا ؛ يَقَالُ : هُدِيَ هَدِيَ فَلَانٌ ؛ أَيْ : سَارَ سِيرَتَهُ .

(٢) قُوتُ الْقُلُوبَ (١٥٠/١) .

(٣) رواه البخاري (٣٦٠٦) ، ومسلم (١٨٤٧) بِأَصْلِهِ ، وَأَلْفاظُهُ هُنَا وَرَدَتْ بِسِيَاقِهَا فِي «القوت» (١٥٠/١) .

وكانَ حذيفةُ رضيَ اللهُ عنْهُ أَيْضًا قَدْ خُصَّ بِعِلْمِ الْمُنَافِقِينَ ، وَأَفْرَادُ بِمَعْرِفَةِ عِلْمِ النَّفَاقِ وَأَسْبَابِهِ وَدَقَائِقِ الْفَتْنَ ، فَكَانَ عُمَرُ وَعُثْمَانُ وَأَكَابِرُ الصَّحَابَةِ رضيَ اللهُ عنْهُمْ يَسْأَلُونَهُ عَنِ الْفَتْنِ الْعَامَّةِ وَالخَاصَّةِ .

وكانَ يُسَأَلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ فَيَخْبِرُ بِأَعْدَادِ مَنْ بَقَى مِنْهُمْ ، وَلَا يَخْبِرُ بِأَسْمَائِهِمْ<sup>(١)</sup> .

وكانَ عُمَرُ رضيَ اللهُ عنْهُ يَسْأَلُهُ عَنْ نَفْسِهِ : هَلْ يَعْلَمُ بِهِ شَيْئًا مِنَ النَّفَاقِ ؟ فَبَرَأَهُ مِنْ ذَلِكَ<sup>(٢)</sup> .

وكانَ عُمَرُ رضيَ اللهُ عنْهُ إِذَا دُعِيَ إِلَى جَنَازَةِ لِيَصْلِيَ عَلَيْهَا .. نَظَرَ : فَإِنْ حَضَرَ حَذِيفَةً .. صَلَّى عَلَيْهَا ، وَإِلَّا .. تَرَكَ .

وكانَ يُسَمَّى : صَاحِبَ السَّرِّ<sup>(٣)</sup> .

فَالْعُنَيْةُ بِمَقَامَاتِ الْقَلْبِ وَأَحْوَالِهِ هُوَ دَأْبُ عُلَمَاءِ الْآخِرَةِ ؛ لَأَنَّ الْقَلْبَ هُوَ السَّاعِي إِلَى قُرْبِ اللَّهِ تَعَالَى .

وقدْ صارَ هَذَا الْفَنُ غَرِيبًا مِنْدَرِسًا ، وَإِذَا تَعَرَّضَ الْعَالَمُ لِشَيْءٍ مِنْهُ .. اسْتُغْرَبَ وَاسْتُبَعَدَ ، وَقِيلَ : هَذَا تَزْوِيقُ الْمَذَكُورِينَ ، فَأَيْنَ التَّحْقِيقُ ؟ وَيَرَوْنَ التَّحْقِيقَ فِي دَقَائِقِ الْمَجَادِلَاتِ .

(١) قوت القلوب (١/١٥٠) .

(٢) رواه وكيع في «الزهد» (٤٧٧) ، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٢/٢٧٦) بنحوه .

(٣) رواه البخاري (٣٧٤٣) .

[من البسيط]

ولقد صدقَ مَنْ قالَ<sup>(١)</sup> :

الْطُّرُقُ شَتَّى وَطُرُقُ الْحَقِّ مُفْرَدَةٌ  
 وَالسَّالِكُونَ طَرِيقَ الْحَقِّ أَفْرَادٌ  
 لَا يُعْرَفُونَ وَلَا تُدْرَى مَقَاصِدُهُمْ  
 فَهُمْ عَلَىٰ مَهَلٍ يَمْشُونَ قُصَادُ  
 وَالنَّاسُ فِي غَفْلَةٍ عَنْ سَيِّلِ الْحَقِّ رُقَادٌ

وعلى الجملة : فلا يميلُ أكثُرُ الْخُلُقِ إِلَى الْأَسْهَلِ وَالْأَوْفَقِ لِطَبَاعِهِمْ ؛  
 فَإِنَّ الْحَقَّ مَرِّ ، وَالْوَقْفُ عَلَيْهِ صَعْبٌ ، وَإِدْرَاكُهُ شَدِيدٌ ، وَطَرِيقُهُ مَسْتَوْعِرٌ ،  
 وَلَا سِيمَا مَعْرِفَةُ صَفَاتِ الْقَلْبِ وَتَطْهِيرِهِ عَنِ الْأَخْلَاقِ الْمَذْمُومَةِ ؛ فَإِنَّ ذَلِكَ  
 نَرْعٌ لِلرُّوحِ عَلَى الدَّوَامِ ، وَصَاحِبُهُ يُنْزَلُ مِنْزَلَةً شَارِبِ الدَّوَاءِ يَصْبِرُ عَلَى مَرَارِتِهِ  
 رَجَاءَ الشَّفَاءِ ، وَيُنْزَلُ مِنْزَلَةً مَنْ جَعَلَ مَدَّةَ الْعُمُرِ صَوْمَهُ ، فَهُوَ يَقْاسِي الشَّدائدَ  
 لِيَكُونَ فَطْرَهُ عِنْدَ الْمَوْتِ ، وَمَتَى تَكْثُرُ الرَّغْبَةُ فِي مَثِيلِ هَذَا الطَّرِيقِ ؟ !

ولذلك قيلَ : إِنَّهُ كَانَ فِي الْبَصْرَةِ مِئَةً وَعِشْرُونَ مُتَكَلِّمًا فِي الْوَعْظِ  
 وَالْتَّذْكِيرِ ، وَلَمْ يَكُنْ مَنْ يَتَكَلَّمُ فِي عِلْمِ الْيَقِينِ وَأَحْوَالِ الْقُلُوبِ وَصَفَاتِ  
 الْبَاطِنِ إِلَّا ثَلَاثَةً : سَهْلُ الشُّتَّرَيِّ ، وَالصُّبَيْحِيُّ ، وَعَبْدُ الرَّحِيمِ<sup>(٢)</sup> ، وَكَانَ  
 يَجْلِسُ إِلَى أَوْلَئِكَ الْخُلُقُ الْكَثِيرُ الَّذِي لَا يُحْصَى ، وَإِلَى هُؤُلَاءِ عَدْدٌ يَسِيرُ قَلَمًا  
 يَجاوزُ الْعَشْرَةَ ؛ لَأَنَّ النَّفِيسَ الْعَزِيزَ لَا يَصْلُحُ إِلَّا لِأَهْلِ الْخُصُوصِ ، وَمَا يُبَذِّلُ  
 لِلْعُمُومِ فَأَمْرُهُ قَرِيبٌ .

(١) هو عبد الواحد بن زيد، كما في «القوت» (١/١٥٣)، و«تاريخ بغداد» (٥/٢٣١).

(٢) ابن يحيى الأسود، والنص في «قوت القلوب» (١/١٥٦).

ومنها : أن يكونَ اعتمادُه في علومِه على بصيرته وإدراكه بصفاء قلبه ، لا على الصحف والكتب ، ولا على تقليد ما يسمعه من غيره : وإنما المقلدُ صاحبُ الشرع صلواتُ الله عليه وسلامُه فيما أمر به وقاله ، وإنما يُقلدُ الصحابة رضي الله عنهم من حيث إنَّ فعلَهُم يدلُّ على سماعِهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ثمَّ إذا قلدَ صاحبَ الشرع صلواتُ الله عليه وسلامُه في تلقي أقواله وأفعاله بالقبول .. فينبغي أن يكونَ حريصاً على فهمِ أسرارِه ؛ فإنَّ المقلدَ إنما يفعلُ الفعلَ لأنَّ صاحبَ الشرع صلى الله عليه وسلم فعلَه ، وفعلُه لا بدَّ وأنَّ يكونَ لسرٍ فيه ، فينبغي أن يكونَ شديداً في البحثِ عنِ أسرارِ الأعمالِ والأقوالِ ؛ فإنه إن اكتفى بحفظِ ما يُقالُ .. كانَ وعاءً للعلمِ ولم يكنْ عالماً ، ولذلكَ كانَ يُقالُ : فلا نُونٌ منْ أوعيةِ العلم ، وكانَ لا يُسمى عالماً إذا كانَ شأنه الحفظُ منْ غيرِ اطلاعٍ على الحكمِ والأسرارِ .

ومَنْ كُشِّفَ عنْ قلبهِ الغطاءُ واستنارَ بنورِ الهدایة .. صارَ في نفسهِ متبعاً مقلداً ، فلا ينبغي أن يقلدَ غيره<sup>(١)</sup> ، ولذلكَ قالَ ابنُ عباس رضي الله عنهما : ( ما مِنْ أحدٍ إِلَّا يُؤْخَذُ مِنْ عِلْمِهِ وَيُتَرَكُ إِلَّا رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم ) .

(١) لأنَّ الفقيهَ في العلوم هو الفقيه بفقهه علمه وقلبه ، لا بحديث سواه ، ومثل العالم بعلم غيره مثل الواصف لأحوال الصالحين العارف بمقامات الصديقين ولا حال له ولا مقام ... ، فمثله كما قالَ تعالى : « وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا نَصَفُونَ » . « إتحاف » (٤٣٢/١) .

وسلم<sup>(١)</sup>) وقد كانَ تعلّمَ مِنْ زيدِ بنِ ثابتِ الفقةَ ، وقرأً علی أبیٌ بنِ کعبِ ، ثمَ خالفَهُما فی الفقهِ والقراءةِ جمیعاً .

وقالَ بعضُ السلفِ : ( ما جاءنا عنْ رسولِ اللهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ .. قبلناهُ علی الرأسِ والعينِ ، وما جاءنا عنِ الصحابةِ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ .. فنأخذُ منهُ ونتركُ ، وما جاءنا عنِ التابعينَ .. فهُمْ رجالٌ ونحنُ رجالٌ )<sup>(٢)</sup> .

وإنما فضلَ الصحابةُ لمشاهدِهِمْ قرائِنَ أحوالِ رسولِ اللهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ ، واعتلاقِ قلوبِهِمْ أموراً أدركَتْ بالقرائِنَ ، فسدَّهُمْ ذلكَ إلَى الصوابِ مِنْ حيثُ لا يدخلُ فی الروایةِ والعبارةِ ؛ إذْ فاضَ علیهِمْ مِنْ نورِ النبوةِ ما يحرسُهُمْ فی الأکثِرِ عَنِ الخطأِ .

وإذا كانَ الاعتمادُ علی المسموعِ مِنَ الغیرِ تقليداً غيرَ مرضيٍ .. فالاعتمادُ علی الكتبِ والتصانیفِ أبعدُ ، بلِ الكتبِ والتصانیفِ محدثةٌ لمْ يكنْ شيءٌ منها فی زمانِ الصحابةِ وصدرِ التابعينَ ، وإنما حدثتْ بعدَ سنتَيْ مئةٍ وعشرينَ مِنَ الهجرةِ وبعدَ وفاةِ جميعِ الصحابةِ وجِلَّ التابعينَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ، وبعدَ وفاةِ سعیدِ بنِ المسیبِ والحسنِ وخیارِ التابعينَ ، بلْ كانَ الأوَّلونَ يكرهونَ كتبَ الأحادیثِ وتصنیفَ الكتبِ ؛ لئلاً یشتعلَ الناسُ بها عَنِ الحفظِ وعنِ القرآنِ وعنِ التدبیرِ والتفکرِ ، وقالوا : احفظوا كما كنَا نحفظُ<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه الطبراني في «الكبير» (١١/٢٦٩) من حديثه مرفوعاً.

(٢) رواه البیهقی في «المدخل» (٢٢) عن أبي حنیفة رحمه الله تعالى بنحوه .

(٣) روى أبو نعيم في «الحلية» (٣/٣٦٣) عن الزهری قوله : (كنا نکره الكتب =

ولذلك كرَّة أبو بكر الصديقُ وجماعةٌ من الصحابة رضي اللهُ عنهم تصحيف القرآن في مصحفٍ ، وقالوا : كيف نفعل شيئاً لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ وخفوا اتكال الناس على المصحف ، وقالوا : ترك القرآن يتلقاه بعضُهم من بعضٍ بالتلقين والإقراء ؛ ليكون هو شغلُهم وهمُهم ، حتى أشار عمر رضي الله عنه وبقية الصحابة بكتبِ القرآن ؛ خوفاً من تخاذل الناس وتکاسلهم ، وحدروا من أن يقع نزاع فلا يوجد أصلٌ يرجع إليه في كلمة أو قراءةٍ من المتشابهات ، فانشرح صدر أبي بكر رضي الله عنه لذلك ، فجمع القرآن في مصحفٍ واحدٍ<sup>(١)</sup> .

وكان أَحمدُ ابنُ حنبل ينكِّر على مالك تصنيفه « الموطأ » ، ويقول : ابتدع ما لم تفعله الصحابة رضي الله عنهم<sup>(٢)</sup> .

وقيل : أول كتابٍ صُنفَ في الإسلام كتابُ ابن جريج في الآثار ، وحروفُ التفاسير عن مجاهدٍ وعطاءٍ وأصحابِ ابن عباسٍ رضي الله عنهم بمكة ، ثمَّ كتابٌ معمرٌ بن راشدٍ الصنعانيٍّ باليمن ، جمع فيه سُنناً منثورةً مبوبةً ، ثمَّ كتابٌ « الموطأً » بالمدينة لمالكٍ بن أنسٍ ، ثمَّ جامعُ سفيانَ الثوري<sup>(٣)</sup> .

= حتى أكرهنا عليه السلطان ، فكرهنا أن نمنعه الناس) ، وروي أنه كان أول من دون العلم.

(١) قوت القلوب (١٥٩/١) .

(٢) ولعل هذا الإنكار كان في مبادئ أمره ، وإلا .. فقد جمع حديثه بنفسه على المسانيد ، وذلك لمارأى احتياج الناس لذلك . « إتحاف » (٤٣٤/١) .

(٣) قوت القلوب (١٥٩/١) ، وانظر « فتح الباري » (المقدمة/٦) .

ثمَّ في القرنِ الرابعِ حدثَ مصنَّفاتُ الكلامِ ، وكُثُرَ الخوضُ في الجدالِ ، والغوصُ في إبطالِ المقالاتِ ، ثمَّ مالَ النَّاسُ إِلَيْهِ وإِلَى القصصِ والوعظِ بها ، فأخذَ عِلْمُ اليقينِ في الاندراسِ مِنْ ذَلِكَ الزَّمَانِ ، فصارَ بَعْدَ ذَلِكَ يُستغربُ عِلْمُ القلوبِ ، والتَّفتيشُ عَنْ صَفَاتِ النَّفْسِ وَمَكَايدِ الشَّيْطَانِ ، وأعرضَ عَنْ ذَلِكَ إِلَّا الْأَقْلُونَ ، فصارَ يُسمَّى المُجَادِلُ الْمُتَكَلِّمُ عَالِمًا ، والقاصِلُ الْمُزَخْرَفُ كلامَهُ بِالْعَبَارَاتِ الْمُسَجَّعَةِ عَالِمًا ، وَهَذَا لِأَنَّ الْعَوَامَ هُمُ الْمُسْتَمْعُونَ إِلَيْهِمْ ، فَكَانَ لَا يَتَمَيَّزُ لَهُمْ حَقِيقَةُ الْعِلْمِ عَنْ غَيْرِهِ ، وَلَمْ تَكُنْ سِيرَةُ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَعِلْمُهُمْ ظَاهِرَةً عَنْهُمْ ، حَتَّىٰ كَانُوا يَعْرَفُونَ بِهَا مَبَايِنَةً هَؤُلَاءِ لَهُمْ ، فَاسْتَمَرَّ عَلَيْهِمُ اسْمُ الْعُلَمَاءِ ، وَتَوَارَثَ اللَّقَبُ خَلْفُ عَنْ سَلْفٍ ، وَأَصْبَحَ عِلْمُ الْآخِرَةِ مَطْوِيًّا ، وَغَابَ عَنْهُمُ الْفَرْقُ بَيْنَ الْعِلْمِ وَالْكَلَامِ إِلَّا عَنِ الْخَوَاصِّ مِنْهُمْ ؛ كَانَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ : فَلَانُ أَعْلَمُ أَمْ فَلَانُ ؟ .. يُقَالُ : فَلَانُ أَكْثَرُ عَلِمًا ، وَفَلَانُ أَكْثَرُ كَلَامًا ، فَكَانَ الْخَوَاصُ يَدْرُكُونَ الْفَرْقَ بَيْنَ الْعِلْمِ وَبَيْنَ الْقَدْرَةِ عَلَىِ الْكَلَامِ .

هَكَذَا ضَعُفَ الدِّينُ فِي قَرْوَنِ سَالِفَةٍ ، فَكَيْفَ الظُّنُونُ بِزَمَانِكَ هَذَا وَقَدِ انتَهَىَ الْأَمْرُ إِلَى أَنَّ مُظَهِّرَ الْإِنْكَارِ يَسْتَهْدِفُ لِلنِّسَبَةِ إِلَىِ الْجَنُونِ !؟ فَالْأَوْلَى أَنْ يَشْتَغِلَ الْإِنْسَانُ بِنَفْسِهِ وَيَسْكُتَ .

وَمِنْهَا : أَنْ يَكُونَ شَدِيدَ التَّوْقِيِّ مِنْ مَحْدُثَاتِ الْأَمْوَارِ وَإِنْ اتَّفَقَ عَلَيْهَا

**الجمهور :** فلا يغرنَّهُ إطباقيُّ الْخُلُقِ عَلَى مَا أَحْدَثَ بَعْدَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ، وَلِيَكُنْ حَرِيصًا عَلَى التَّفْتِيشِ عَنْ أَحْوَالِ الصَّحَابَةِ وَسِيرَتِهِمْ وَأَعْمَالِهِمْ ، وَمَا كَانَ فِيهِ أَكْثَرُ هُمْهُمْ : أَكَانَ فِي التَّدْرِيسِ وَالتَّصْنِيفِ وَالْمَنَاظِرِ وَالْقَضَاءِ وَالْوَلَايَةِ وَتَوْلِيَّ الْأَوْقَافِ وَالْوَصَايَا وَمَالِ الْأَيْتَامِ وَمَخَالَطَةِ السَّلَاطِينِ وَمَجَامِلَتِهِمْ فِي الْعِشْرَةِ ، أَمْ كَانَ فِي الْخُوفِ وَالْحَزَنِ وَالْتَّفَكُّرِ وَالْمَجَاهِدَةِ وَمَرَاقِبِ الْبَاطِنِ وَالظَّاهِرِ وَاجْتِنَابِ دَقِيقِ الإِثْمِ وَجَلِيلِهِ وَالْحَرَصِ عَلَى إِدْرَاكِ خَفَايَا شَهَوَاتِ النَّفْسِ وَمَكَايدِ الشَّيْطَانِ ، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ عِلْمِ الْبَاطِنِ ؟

**واعلمْ تَحْقِيقاً :** أَنَّ أَعْلَمَ أَهْلِ الزَّمَانِ وَأَقْرَبَهُمْ إِلَى الْحَقِّ أَشْبَهُهُمْ بِالصَّحَابَةِ وَأَعْرَفُهُمْ بِطَرِيقِ السَّلْفِ ، فَمِنْهُمْ أَخْدَى الدِّينِ ، وَلَذِكَّ قَالَ عَلَيْهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( خَيْرُنَا أَتَبَعْنَا لِهَذَا الدِّينِ ) لِمَّا أَنْ قِيلَ لَهُ : خَالَفْتَ فَلَانَا<sup>(١)</sup> .

فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَكْتُرَ بِمَخَالَفَةِ أَهْلِ الْعَصْرِ فِي مَوْافِقَةِ أَهْلِ عَصْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ فَإِنَّ النَّاسَ رَأَوْا رَأِيًّا فِيمَا هُمْ فِيهِ لَمْ يَلِي طَبَاعِهِمْ إِلَيْهِ ، وَلَمْ تَسْمَحْ نَفْوُسُهُمْ بِالاعْتِرَافِ بِأَنَّ ذَلِكَ سَبُبُ الْحَرْمَانِ مِنَ الْجَنَّةِ ، فَادَّعَوْا أَنَّهُ لَا سَبِيلٌ إِلَى الْجَنَّةِ سَوَاءً .

**ولَذِكَّ قَالَ الْحَسَنُ :** ( مَحْدُثَانِ أَحْدَثَاهُ فِي الْإِسْلَامِ : رَجُلٌ ذُو رَأِيٍ سُوءٍ زَعَمَ أَنَّ الْجَنَّةَ لِمَنْ رَأَى مِثْلَ رَأِيِّهِ ، وَمُتَرَفٌ يَعْبُدُ الدُّنْيَا ، لَهَا يَغْضَبُ وَلَهَا

(١) رواه البزار كما في « البحر الزخار » ( ٨٧٧ ) .

يرضى وإيّاها يطلب ، فارفظوهم إلى النار ، إنَّ رجلاً أصبحَ في هذه الدنيا بينَ مترفٍ يدعوه إلى دنياه ، وصاحبٌ هوَ يدعوه إلى هواه ، قد عصمه اللهُ تعالى منهما ، يحثُ إلى السلف الصالح ، يسألُ عنْ أفعالِهِم ويقتصرُ آثارَهُم . . متعرّضٌ لأجرٍ عظيمٍ ، فكذلك كونوا )<sup>(١)</sup> .

وقد رُويَ عنِ ابنِ مسعودٍ موقوفاً ومسندأً أنهُ قالَ : « إنَّما هما اثنانِ : الكلامُ والهَدْيُ ، فأحسنُ الكلامَ كلامُ اللهِ تعالى ، وأحسنُ الهَدْيَ هديُ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، ألا وإيَّاكُمْ ومحدثاتِ الأمورِ ؟ فإنَّ شرَّ الأمورِ محدثاتُها ، إنَّ كُلَّ محدثةٍ بدعةٌ ، وإنَّ كُلَّ بدعةٍ ضلالَةٌ ، ألا لا يطولَنَّ عَلَيْكُمُ الْأَمْدُ فتقسو قُلُوبُكُمْ ، ألا كُلُّ ما هُوَ آتٍ قريبٌ ، ألا إنَّ البعيدَ ما ليسَ بآتٍ » )<sup>(٢)</sup> .

وفي خطبةِ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « طُوبى لِمَنْ شغلهُ عيُّبٌ عنْ عيوبِ النَّاسِ ، وأنفقَ مِنْ مَا إِكْتَسَبَ مِنْ غَيْرِ مُعْصِيَةٍ ، وخالفَ أَهْلَ الْفَقِيهِ والْحِكْمَةِ ، وجانبَ أَهْلَ الزَّلَلِ وَالْمُعْصِيَةِ ، طُوبى لِمَنْ ذَلَّ فِي نَفْسِهِ وَحَسِنَتْ خَلِيقَتُهُ ، وصلحتْ سريرَتُهُ ، وعزَّلَ عَنِ النَّاسِ شَرَّهُ ، طُوبى لِمَنْ عَمِلَ بِعِلْمِهِ وَأنفقَ الْفَضْلَ مِنْ مَا لِهِ وَأَمْسَكَ الْفَضْلَ مِنْ قَوْلِهِ ، وَوَسَعَتْهُ السَّنَةُ وَلَمْ يَعْدُهَا إِلَى بَدْعَةٍ » )<sup>(٣)</sup> .

(١) قوت القلوب (١٦١/١) .

(٢) رواه ابن ماجه (٤٦) .

(٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » (٢٠٢/٣) ، والبيهقي في « الشعب » (١٠٧٩) .

وكان ابن مسعود رضي الله عنه يقول : ( حُسْنُ الهدْيٍ فِي آخِرِ الزَّمَانِ خَيْرٌ مِّنْ كَثِيرٍ مِّنَ الْعَمَلِ )<sup>(١)</sup>.

وقال : ( أَنْتُمْ فِي زَمَانٍ خَيْرٌ كُمْ فِيهِ الْمَسَارُعُ فِي الْأَمْوَارِ ، وَسِيَّاتِي بَعْدَكُمْ زَمَانٌ يَكُونُ خَيْرُهُمُ الْمُتَبَثِّتُ الْمُتَوَقَّفُ لِكُثْرَةِ الشَّبَهَاتِ )<sup>(٢)</sup>.

وقد صدق ؟ فمن لم يتثبت في هذا الزمان ووافق الجماهير فيما هم عليه ، وخاض في ما خاضوا .. هلك كما هلكوا .

وقال حذيفة : ( أَعْجَبَنِي هَذَا أَنَّ مَعْرُوفَكُمُ الْيَوْمَ مُنْكَرٌ زَمَانٌ قَدْ مَضَى ، وَأَنَّ مُنْكَرَكُمُ الْيَوْمَ مَعْرُوفٌ زَمَانٌ قَدْ أَتَى ، وَإِنَّكُمْ لَا تَزَالُونَ بِخَيْرٍ مَا عَرَفْتُمُ الْحَقَّ ، وَكَانَ الْعَالَمُ فِيمُكُمْ غَيْرَ مُسْتَخَفَّ بِهِ )<sup>(٣)</sup>.

ولقد صدق ؟ فإن أكثر معرفات هذه الأعصار منكرات في عصر الصحابة رضي الله عنهم ؛ إذ من غرر المعرفات في زماننا تزيين المساجد وتجديدها ، وإنفاق الأموال العظيمة في دقائق عماراتها ، وفرش البسط الرفيعة فيها .

ولقد كان يُعدُّ فرش البواري<sup>(٤)</sup> في المسجد بدعة ، وقيل : إنه من

(١) رواه البخاري في «الأدب المفرد» (٧٨٩) بنحوه .

(٢) قوت القلوب (١٦١/١) .

(٣) قوت القلوب (١٦١/١) ، وقد رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٩١/٤٠) عن عدي بن حاتم رضي الله عنه .

(٤) البواري : جمع البواري أو الباري أو البارية ؛ وهي الحصير المنسوج من قصب ، فارسية معرّبة .

محدثاتِ الحَجَاجِ<sup>(١)</sup> ، فقدْ كانَ الْأَوَّلُونَ قَلَّمَا يَجْعَلُونَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ التَّرَابِ حَاجِزاً<sup>(٢)</sup> .

وكذلك الاشتغال بدقائق الجدل والمناظرة من أجل علوم أهل الزمان ،  
ويزعمون أنه من أعظمقربات ، وقد كان ذلك من المنكرات .  
ومن ذلك التلحين في القرآن والأذان<sup>(٣)</sup> .

وَمِنْ ذَلِكَ التَّعْسُفُ فِي النَّظَافَةِ وَالْوَسُوسَةِ فِي الطَّهَارَةِ ، وَتَقْدِيرِ الْأَسْبَابِ  
الْبَعِيدَةِ فِي نِجَاسَةِ الثِّيَابِ ، مَعَ التَّسَاهُلِ فِي حَلِّ الْأَطْعَمَةِ وَتَحْرِيمِهَا ، إِلَى  
نَظَائِرِ ذَلِكَ<sup>(٤)</sup> .

ولقد صدقَ ابنُ مسعودٍ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ حِيثُ قَالَ : ( أَنْتُمُ الْيَوْمَ فِي زَمَانٍ  
الْهُوَى فِيهِ تَابُعٌ لِلْعِلْمِ ، وَسِيَأْتِي عَلَيْكُمْ زَمَانٌ يَكُونُ الْعِلْمُ فِيهِ تَابُعًا لِلْهُوَى )<sup>(٥)</sup> .

وكانَ أَحْمَدُ يَقُولُ : ( ترَكُوا الْعِلْمَ وَأَقْبَلُوا عَلَى الْغَرَائِبِ ، مَا أَقْلَى الْفَقِهَ فِيهِمْ ، وَاللَّهُ الْمُسْتَعَنُ ) (٦) .

(١) كما روي أن قتادة سجد ، فدخل في عينه قصبة وكان ضريراً ، فقال : لعن الله الحجاج ، ابتدع هذه البواري يؤذى بها المصليين . قوت القلوب (١٧١/١) .

(٢) ويستحبون السجود عليه تواضعاً لله تعالى وتخشعًا وذلاً . «إتحاف» (٤٣٩/١) .

(٣) حتى لا يفهم التلاوة ، وحتى تجاوز إعراب القرآن والكلمة ، بمد المقصور وقصر الممدوح ، وإدغام المظاهر وإظهار المدغم . «إتحاف» (٤٤٠/١) .

(٤) انظر «قوى القلوب» (١٦٣/١)، و«الإتحاف» (١/٤٤٠).

(٥) قوت القلوب (١٦٧/١).

(٦) رواه الخطيب في «الكتفائية» (٣٨٨).

وقال مالك بن أنس : ( لم يكن الناس فيما مضى يسألون عن هذه الأمور كما يسأل الناس اليوم ، ولم يكن العلماء يقولون : حرام ولا حلال ، أدركتهم يقولون : مكرورة ومستحب )<sup>(١)</sup> .

ومعناه : أنهم كانوا ينظرون في دقائق الكراهة والاستحباب ، فاما الحرام .. فكان فحشة ظاهراً .

وكان هشام بن عروة يقول : ( لا تسألوهم اليوم عمّا أحدثوا ؛ فإنهم قد أعدوا له جواباً ، ولكن سلوكهم عن السنة ؛ فإنهم لا يعرفونها )<sup>(٢)</sup> .

وكان أبو سليمان الداراني رحمه الله يقول : ( لا ينبغي لمن ألهم شيئاً من الخير أن يعمله حتى يسمع به في الأثر ، فيحمد الله تعالى إذ وافق ما في نفسه )<sup>(٣)</sup> .

وإنما قال هذا لأن ما أبدع من الآراء قد قرَعَ الأسماعَ وعلق بالقلوب ، فربما يشوش صفاء القلب ، فيتخيل بسببه الباطل حقاً ، فيحتاط فيه بالاستظهار بشهادة الآثار .

ولهذا لما أحدث مروان المنبر في صلاة العيد عند المصلى .. قام إليه أبو سعيد الخدري رضي الله عنه فقال : يا مروان ؟ ما هذه البدعة ؟ فقال : إنها ليست بدعة ، إنها خير مما تعلم ، إن الناس قد كثروا ، فأردت أن

(١) قوت القلوب ( ١٦٧/١ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٦٧/١ ) .

(٣) رواه عنه ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ١٧٤٥١ ) ، وهو في « القوت » ( ١٦٧/١ ) .

يبلغُهُمْ الصوتُ ، فقالَ أبو سعيدٌ : واللهِ ؛ لا تأتونَ بخِيرٍ مَمَّا أعلمُ أبداً ،  
وواللهِ لا صلیتُ وراءَكَ الْيَوْمَ<sup>(١)</sup> .

وإنما أنكرَ ذلكَ لأنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَتوَكَّأُ فِي خطبةِ  
الْعِيدِ وَالْاسْتِسْقَاءِ عَلَى قُوسٍ أَوْ عَصَاءً ، لَا عَلَى الْمِنْبَرِ<sup>(٢)</sup> .

وفي الحديثِ المشهورِ : « مَنْ أَحْدَثَ فِي دِينِنَا مَا لَيْسَ مِنْهُ .. فَهُوَ  
رَدٌّ »<sup>(٣)</sup> .

وفي خبرٍ آخرَ : « مَنْ غَشَّ أَمْتَيِ .. فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ  
أَجْمَعِينَ » ، قيلَ : يا رَسُولَ اللَّهِ ؟ وَمَا غَشَّ أَمْتَيَ ؟ قَالَ : « أَنْ يَبْتَدَعَ بَدْعَةً  
يَحْمِلُ النَّاسَ عَلَيْهَا »<sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ مَلِكًا يَنْادِي كُلَّ يَوْمٍ : مَنْ  
خَالَفَ سُنَّةَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. لَمْ تَنْلُهُ شَفَاعَتُهُ »<sup>(٥)</sup> .

ومثالُ الجاني على الدينِ بإبداعِ ما يخالفُ السُّنَّةَ بالنسبةِ إلى مَنْ يُذْنِبُ  
ذَنْبًا .. مثالُ مَنْ عصَى الْمَلِكَ في قَلْبِ دُولَتِهِ<sup>(٦)</sup> بالنسبةِ إلى مَنْ خالَفَ أَمْرَهُ

(١) قوت القلوب (١/١٦٨).

(٢) رواه الطبراني في « الكبير » (٢/٢٤) ، وأصل الاتكاء في الخطب عند أبي داود  
(١٠٩٦) ، وابن ماجه (١١٠٧).

(٣) رواه البخاري (٢٦٩٧) ، ومسلم (١٧١٨).

(٤) قوت القلوب (١/١٧٤) ، وأصله عند ابن بطة في « الإبانة » (٥١٩).

(٥) ذكره صاحب « القوت » (١/١٧٤) ، وانظر « الإتحاف » (٤٤٤/١).

(٦) أي : في إزاحة مُلْكِه وهدم مملكته.

في خدمة معينة، وذلك قد يغفر؛ فاما قلب الدولة.. فلا  
وقال بعض العلماء: (ما تكلم فيه السلف.. فالسكت عنده جفاء،  
وما سكت عنه السلف.. فالكلام فيه تكليف)<sup>(١)</sup>.

وقال آخر: (الحق ثقيل، من جاوزه.. ظلم، ومن قصر عنه..  
عجز، ومن وقف معه.. اكتفى)<sup>(٢)</sup>.

وقال صلى الله عليه وسلم: «عليكم بالنمط الأوسط الذي يرجع إليه  
العالى ، ويرتفع إليه التالي»<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن عباس رضي الله عنهم: (إن الصلاة لها حلاوة في قلوب  
أهلها).

قال الله تعالى: «أَنْخَذُوا دِينَهُمْ لِعَبَادَهُوَا» ، وقال تعالى: «فَمَنْ زُيَّنَ لَهُ  
سُوءَ عَمَلِهِ فَرَأَاهُ حَسَنًا»<sup>(٤)</sup>.

فكل ما أحدث بعد الصحابة رضي الله عنهم مما جاوز قدر الضرورة  
والحاجة.. فهو من اللعب واللهو.

وحكى عن إبليس لعن الله أنه بث جنوده في وقت الصحابة رضي الله

(١) قوت القلوب (١/١٧٥).

(٢) قوت القلوب (١/١٧٥).

(٣) رواه ابن أبي شيبة موقوفاً على علي رضي الله عنه في «المصنف» (٣٥٦٣٩)،  
ويلفظ: (خير الناس لهذا النمط الأوسط ، يلحق بهم التالي ، ويرجع إليهم العالى).

(٤) قوت القلوب (١/١٧٥).

عنهم ، فرجعوا إليه محسورين ، فقالَ : ما شأنكم ؟ فقالوا : ما رأينا مثلَ هؤلاء ؟ ما نصيبُ منهم شيئاً وقد أتبعونا ، فقالَ : إنكم لا تقدرون عليهم ؛ قد صحبوا نبيّهم ، وشهدوا تنزيل ربِّهم ، ولكن سيأتي بعدهم قومٌ تنالونَ منهم حاجتكم .

فلما جاءَ التَّابِعُونَ .. بَثَ جنودَهُ ، فرجعوا إليه منكسرين ، فقالوا : ما رأينا أَعْجَبَ مِنْ هؤلاء ؟ نصيبُ منهم الشيءَ بَعْدَ الشيءِ مِنَ الذُّنُوبِ ، فإذا كان آخرُ النَّهارِ .. أخذوا في الاستغفارِ ، فيبَدِّلُ اللَّهُ سَيَّئَاتِهِمْ حسناً ، فقالَ : إنكم لَنْ تنالو مِنْ هؤلاء شيئاً لصَحَّةِ توحيدِهِمْ ، واتباعِهِمْ لسَنَةِ نَبِيِّهِمْ ، ولكن سيأتي بعدهم قومٌ تَرَى أَعْيُنَكُمْ بِهِمْ ، تلعبونَ بهِمْ لَعِباً ، وتقودونَهُمْ بأَزْمَةِ أَهْوائِهِمْ كَيْفَ شَاءُتمْ ، إِنْ اسْتَغْفِرُوا .. لَمْ يغْفِرْ لَهُمْ ، وَلَا يَتُوبُونَ فَيَبَدِّلُ اللَّهُ سَيَّئَاتِهِمْ حسناً .

قالَ : فجاءَ قومٌ بعدَ القرنِ الأوَّلِ ، فبَثَ فِيهِمُ الْأَهْوَاءَ ، وزَيَّنَ لَهُمُ الْبَدَعَ ، فاستحلُّوها<sup>(١)</sup> ، واتخذوها دِينًا ، لا يستغفرونَ اللهَ منها ، ولا يتوبونَ عنها ، فسلطَ عَلَيْهِمُ الْأَعْدَاءَ ، وقادُوهُمْ أينَ شَاءُوا<sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

فإِنْ قلتَ : مِنْ أَيْنَ عَرَفَ قائلُ هَذَا مَا قَالَهُ إِبْلِيسُ وَلَمْ يَشَاهِدْ إِبْلِيسَ وَلَا حَدَّثَهُ بِذَلِكَ ؟

(١) بتشديد اللام من الحلال ، أو تخفيفها من الحلاوة ، وعندها تفتح اللام .

(٢) قوت القلوب (١٧٥/١) .

فأعلم : أنَّ أربابَ القلوبِ يُكَاشِفُونَ بأسارِ الملوكِ ؛ تارةً على سبيـلِ الإلهامِ بـأنْ يخـطـر لـهـم عـلـى سـبـيل الـورـود عـلـيـهـم مـنْ حـيـث لا يـعـلـمـونَ ، وـتـارـةً عـلـى سـبـيل الرؤـيا الصـادـقة ، وـتـارـةً فـي اليـقـظـة عـلـى سـبـيل كـشـفـ المـعـانـي بـمـشـاهـدـةـ الأمـثلـةـ كـمـا يـكـوـنـ فـي الـمـنـاـم ، وـهـذـا أـعـلـى الـدـرـجـات ، وـهـيـ مـنْ درـجـاتـ النـبـوـةـ العـالـيـةـ ؛ كـمـا أـنـ الرـؤـيا الصـادـقةـ جـزـءـ مـنـ ستـةـ وأـرـبعـينـ جـزـءـاـ مـنـ النـبـوـةـ .

فإـيـاكَ أـنـ يـكـوـنـ حـظـكَ مـنـ الـعـلـمـ إـنـكـارـ كـلـ ما جـاـوزـ حـدـ قـصـورـكَ ؛ فـقـيهـ هـلـكـ المـتـحـذـلـقـونـ مـنـ الـعـلـمـاءـ<sup>(١)</sup> ، الزـاعـمـونـ أـنـهـمـ أحـاطـوا بـعـلـومـ الـمـعـقـولـ . وـالـجـهـلـ خـيـرـ مـنـ عـقـلـ يـدـعـو إـلـى إـنـكـارـ مـثـلـ هـذـهـ الـأـمـورـ لـأـوـلـيـاءـ اللهـ تـعـالـىـ<sup>(٢)</sup> ، وـمـنـ أـنـكـرـ ذـلـكـ لـأـوـلـيـاءـ . لـزـمـهـ إـنـكـارـهـ لـلـأـنـبـيـاءـ ، وـكـانـ خـارـجاـ عـنـ الدـيـنـ بـالـكـلـيـةـ<sup>(٣)</sup> .

وقـالـ بـعـضـ الـعـارـفـينـ : ( إـنـمـا اـنـقـطـعـ الـأـبـدـالـ فـي أـطـرـافـ الـأـرـضـ وـاسـتـرـوا عـنـ أـعـيـنـ الـجـمـهـورـ . لـأـنـهـمـ لـا يـطـيقـونـ النـظـرـ إـلـى عـلـمـاءـ الـوقـتـ ؛ لـأـنـهـمـ

(١) المـتـحـذـلـقـونـ : المـتـكـيـسـونـ الـذـينـ يـتـظـرـفـونـ فـي الـكـلـامـ طـلـبـاـ لـزـيـادـةـ الـقـدـرـ عـنـ النـاسـ .

(٢) لـأـنـ أـشـرـفـ أـقـوـالـ الـجـاهـلـينـ التـسـلـيمـ وـالتـفـويـضـ لـمـا لـا يـعـلـمـونـ ، وـهـوـ أـقـلـ أـحـوالـ الـعـالـيـنـ ، فـبـالـنـظـرـ إـلـى ذـلـكـ كـانـ بـعـضـ الـجـهـلـ خـيـرـاـ مـنـ الـعـلـمـ . « إـتحـافـ » ( ٤٤٦ / ١ ) .

(٣) لـأـنـ طـرـيقـ الـفـيـضـ وـاحـدـ ، وـإـنـمـا يـخـتـلـفـ تـلـقـيـهـ بـحـسـبـ الـاستـعـدـادـ ، فـمـا كـانـ لـلـأـنـبـيـاءـ . . فـهـوـ لـأـوـلـيـاءـ مـعـ مـبـاـيـنـ الـاسـتـعـدـادـ ، مـا عـدـا مـرـتـبـةـ الـنـبـوـةـ الـتـيـ لـا يـلـحـقـهاـ لـاـحقـ ، وـلـاـ يـشـقـ غـبـارـهـ سـابـقـ ، فـإـنـكـارـ مـا لـأـوـلـيـاءـ يـورـثـهـ إـنـكـارـ لـمـا لـلـأـنـبـيـاءـ . « إـتحـافـ » ( ٤٤٦ / ١ ) .

عندَهُمْ جهَّالٌ بِاللهِ تَعَالَى ، وَهُمْ عَنْ أَنفُسِهِمْ وَعَنَّ الْجَاهِلِينَ عَلِمَاءُ<sup>(١)</sup> .  
وَقَالَ سَهْلُ التَّشْتَرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( إِنَّ مِنْ أَعْظَمِ الْمُعَاصِي الْجَهَلَ  
بِالْجَهَلِ ، وَالنَّظَرِ إِلَى الْعَامَةِ ، وَاسْتِمَاعَ كَلَامِ أَهْلِ الْغَفْلَةِ )<sup>(١)</sup> .  
وَكُلُّ عَالَمٍ خَاصٌّ فِي الدُّنْيَا فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يُصْغَى إِلَى قَوْلِهِ ، بَلْ يَنْبَغِي أَنْ  
يُتَهَّمَ فِي كُلِّ مَا يَقُولُ ؛ لَأَنَّ كُلَّ إِنْسَانٍ يَخْوُضُ فِيمَا أَحَبَّ ، وَيَدْفَعُ مَا لَا يَوْافِقُ  
مَحْبُوبَهُ ، وَلَذِلِكَ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَنَهُ  
وَكَاتَ أَمْرَهُ فُرُطًا » .

وَالْعَوَامُ الْعَصَاهُ أَسْعَدُ حَالًا مِنَ الْجَهَّالِ بِطَرِيقِ الدِّينِ ، الْمُعْتَدِلُونَ أَنَّهُمْ مِنَ  
الْعُلَمَاءِ ؛ لَأَنَّ الْعَامِيَّ الْعَاصِي مُعْتَرَفٌ بِتَقْصِيرِهِ ، فَيَسْتَغْفِرُ وَيَتُوبُ ، وَهَذَا  
الْجَاهِلُ الظَّاهُرُ أَنَّهُ عَالَمٌ ، وَأَنَّ مَا هُوَ مُشْتَغَلٌ بِهِ مِنَ الْعِلُومِ التِّي هِيَ وَسَائِلُهُ إِلَى  
الْدُّنْيَا مِنْ سُلُوكِ طَرِيقِ الدِّينِ .. فَلَا يَتُوبُ وَلَا يَسْتَغْفِرُ ، بَلْ لَا يَزَالُ مُسْتَمِرًا  
عَلَيْهِ إِلَى الْمَوْتِ .

وَإِذْ غَلَبَ هَذَا عَلَى أَكْثَرِ النَّاسِ إِلَّا مَنْ عَصَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ، وَانْقَطَعَ الطَّمَعُ  
مِنْ إِصْلَاحِهِمْ .. فَالْأَسْلَمُ لِدِينِ الْمُحْتَاطِ الْعَزْلَةِ وَالْأَنْفَرَادُ عَنْهُمْ ، كَمَا سِيَّأَتِي  
فِي كِتَابِ الْعَزْلَةِ بِيَانِهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .

وَلَذِلِكَ كَتَبَ يُوسُفُ بْنُ أَسْبَاطٍ إِلَى حَذِيفَةَ الْمَرْعَشِيِّ : ( مَا ظُنِّكَ  
بِمِنْ بَقَى لَا يَجِدُ أَحَدًا يَذْكُرُ اللَّهَ تَعَالَى مَعَهُ إِلَّا كَانَ آثَمًا ، وَكَانَتْ مَذَاكِرُهُ  
مَعْصِيَةً ؟<sup>(١)</sup> ) ، وَذَلِكَ أَنَّهُ لَا يَجِدُ أَهْلَهُ .

(١) قوت القلوب (١/١٧٦) .

ولقد صدقَ ؛ فإنَّ مخالطَ النَّاسِ لا ينفكُ عنْ غَيْبَةٍ أَوْ عنْ سَمَاعِ غَيْبَةٍ ، أَوْ عنْ سَكُوتٍ عَلَى مُنْكَرٍ ، وَأَحْسَنُ أَحْوَالِهِ أَنْ يَفِيدَ عِلْمًا أَوْ يَسْتَفِيدَهُ .

ولو تأملَ هَذَا الْمَسْكِينُ وَعِلْمَ أَنَّ إِفَادَتَهُ لَا تَخْلُو عَنْ شَوَائِبِ الرِّيَاءِ وَ طَلْبِ الْجَمْعِ وَالرِّئَاسَةِ . . عِلْمَ أَنَّ الْمُسْتَفِيدَ إِنَّمَا يَرِيدُ أَنْ يَجْعَلَ ذَلِكَ آللَّهِ إِلَى طَلْبِ الدِّنِيَا ، وَوَسِيلَةٌ إِلَى الشَّرِّ ، فَيَكُونُ هُوَ مُعِينًا لَهُ عَلَى ذَلِكَ ؛ وَرِدْءًا وَظَهِيرًا وَمَهِيَّا لِأَسْبَابِهِ ؛ كَالَّذِي يَبْيَعُ السَّيْفَ مِنْ قَطْاعِ الطَّرِيقِ ، فَالْعِلْمُ كَالسَّيْفِ ، وَصَلَاحُهُ لِلْخَيْرِ كَصَلَاحِ السَّيْفِ لِلْغَزْوِ ، وَذَلِكَ لَا يَرْخُصُ فِي الْبَيْعِ مِمَّنْ يَعْلَمُ بِقَرَائِنِ أَحْوَالِهِ أَنَّهُ يَرِيدُ بِهِ الْإِسْتِعَانَةَ عَلَى قَطْعِ الطَّرِيقِ .

فَهَذِهِ اثْنَا عَشَرَةَ عَلَامَةً مِنْ عَلَامَاتِ عِلْمَاءِ الْآخِرَةِ ، تَجْمَعُ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِنْهَا جُمِلًا مِنْ أَخْلَاقِ عِلْمَاءِ السَّلْفِ .

فَكُنْ أَحَدَ رَجُلَيْنِ : إِمَّا مُتَّصِفًا بِهَذِهِ الصَّفَاتِ ، أَوْ مُعْتَرِفًا بِالتَّقْصِيرِ مَعَ الإِقْرَارِ بِهِ ، وَإِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ الثَّالِثَ فَتَلْبَسَ عَلَى نَفْسِكَ بِأَنْ تَلْقَبَ آللَّهَ الدِّنِيَا بِالدِّينِ ، وَتَشَبَّهَ سِيرَةَ الْبَطَالِيْنَ بِسِيرَةِ الْعِلْمَاءِ الرَّاسِخِينَ ، وَتَلْتَحِقَ بِجَهْلِكَ وَإِنْكَارِكَ بِزَمْرَةِ الْهَالِكِينَ الْأَيْسِينَ .

نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ خَدْعِ الشَّيْطَانِ ، فِيهَا هَلْكَ الْجَمْهُورُ ، وَنَسْأَلُ اللهَ تَعَالَى أَنْ يَجْعَلَنَا مِمَّنْ لَا تَغْرِيْهُ حَيَاةُ الدِّنِيَا ، وَلَا يَغْرِيْهُ بِاللهِ الْغَرُورُ .



## الباب السابع

### في عقل وشرفه وحقيقة وأقسامه

#### بيان شرف العقل

اعلم : أنَّ هذَا ممَّا لَا يُحْتَاجُ إِلَى تكُلُّفٍ فِي إِظْهارِهِ ، لَا سِيمَا وَقَدْ ظَهَرَ شَرْفُ الْعِلْمِ مِنْ قَبْلِ الْعُقْلِ ، وَالْعُقْلُ مِنْبَعُ الْعِلْمِ وَمَطْلِعُهُ وَأَسَاسُهُ ، وَالْعِلْمُ يَجْرِي مِنْهُ مَجْرِي الشَّمْرَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ ، وَالنُّورُ مِنَ الشَّمْسِ ، وَالرُّؤْيَا مِنَ الْعَيْنِ ، وَكَيْفَ لَا يَشْرُفُ مَا هُوَ وَسِيلَةُ السَّعَادَةِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ؟! (١) .

أَوْ كَيْفَ يُسْتَرَابُ فِيهِ وَالْبَهِيمَةُ مَعَ قَصْوَرِ تَمِيزِهَا تَحْتَشِمُ الْعُقْلُ ، حَتَّى إِنَّ أَعْظَمَ الْبَهَائِمِ بَدَنًا وَأَشَدَّهَا ضَرَاوَةً وَأَقْوَاهَا سُطُوهًا إِذَا رَأَى صُورَةَ الإِنْسَانِ .. احْتَشَمَهُ وَهَابَهُ ؛ لَشَعْرَرِ بَاسْتِيَلَاهِ عَلَيْهِ ، بِمَا خُصَّ بِهِ مِنْ إِدْرَاكِ الْحَيْلِ .  
وَلَذِلِكَ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «الشِّيخُ فِي قَوْمِهِ كَالنَّبِيِّ فِي أُمَّتِهِ» (٢) .

(١) أما السعادة الدنيوية : فمن أعظمها أن الإنسان به يصير خليفة الله في أرضه ، وأما الآخرية : فإنه به يحصل حرث الآخرة المذكور في قوله تعالى : «مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرَثَ الْآخِرَةَ تَرَدَّ لَهُ فِي حَرَثِهِ» ، وثمرة حرث الآخرة على التفصيل سبعة أشياء : بقاء بلا فناء ، وقدرة بلا عجز ، وعلم بلا جهل ، وغنى بلا فقر ، وأمن بلا خوف ، وراحة بلا شغل ، وعزٌّ بلا ذلٌّ . «إتحاف» (٤٤٩/١) .

(٢) رواه الرافعي من طريق الخليل الحافظ في «مشيخته» بسنده مرفوعاً كما في «التدوين» في أخبار قزوين (٩٥/٣) ، وانظر «إتحاف» (٤٤٩/١) .

وليس ذلك لكثرة ماله ، ولا لكبر شخصه ، ولا لزيادة قوته ، بل لزيادة تجربته التي هي ثمرة عقله .

ولذلك ترى الأتراك والأكراد وأجلال العرب وسائر الخلق مع قرب رتبتهم من البهائم يوّقرون المشايخ بالطبع .

ولذلك حين قصداً كثيراً من المعاندين قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما وقعت أعينهم عليه واكتحلوا بغرته الكريمة .. هابوه ، وتراءى لهم ما كان يتلاّلاً على ديباجة وجهه من نور النبوة ، وإن كان ذلك باطننا في نفسه بطون العقل . وشرف العقل مدرأك بالضرورة ، وإنما القصد أن نوراً ما وردت به الأخبار والآيات في ذكر شرفه .

وقد سماه الله تعالى نوراً في قوله تعالى : «**الله نور السموات والأرض مثل نوره كمشكورة**» الآية .

وسُمِيَ العلم المستفاد منه روحَاً وحياةً ، فقالَ تعالى : «**وَذَلِكَ أُوحِينَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا**» ، وقالَ تعالى : «**أَوْ مَنْ كَانَ مِيتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ**» .

وحيث ذَكَرَ النور والظلمة أراد به العلم والجهل ، كقوله تعالى : «**يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ**» .

وقد قالَ صلى الله عليه وسلم : «**يَا أَيُّهَا النَّاسُ؛ اعْقِلُوا عَنْ رِبْكُمْ وَتَوَاصُوا بِالْعُقْلِ** .. تعرّفوا به ما أمرتم به وما نهيتُم عنْه ، واعلموا أنه مجدكم

عند ربكم ، واعلموا أن العاقل من أطاع الله وإن كان دميم المنظر حقير الخطير دنيا المنزلة رث الهيبة ، وإن الجاهل من عصى الله تعالى وإن كان جميل المنظر عظيم الخطير شريف المنزلة حسن الهيئة فصيحاً نطوقاً فالقردة والخنازير أعقل عند الله تعالى ممن عصاه ، ولا تغتروا بتعظيم أهل الدنيا إياكم ، فإنهم من الخاسرين »<sup>(١)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : « أول ما خلق الله العقل ، فقال له : أقبل ، فأقبل ، ثم قال له : أدبر ، فأدبر ، ثم قال الله عز وجل : وعزتي وجلالي ؛ ما خلقت خلقاً أكرم على منك ، بك آخذ ، وبك أعطي ، وبك أثيب ، وبك أعقاب »<sup>(٢)</sup> .

فإن قلت : فهذا العقل إن كان عرضاً .. فكيف خلق قبل الأجسام ؟ وإن كان جوهراً .. فكيف يكون جوهر قائم بنفسه لا يتحيز ؟<sup>(٣)</sup> .

فاعلم : أن هذا من علم المكافحة ، ولا يليق ذكره بعلم المعاملة ، وغرضنا الآن ذكر علوم المعاملة .

(١) هو من أحاديث داود بن المحبر في كتابه « العقل ». انظر « الإتحاف » (٤٥٢/١) .

(٢) رواه الطبراني في « الكبير » (٢٨٣/٨) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٣١٨/٧) ، والبيهقي في « الشعب » (٤٣١٢) ، وانظر المراد بلفظ ( العقل ) في ما نقله الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » (٤٥٣/١) .

(٣) قوله : (جوهر قائم) اسم (يكون) ، وخبرها جملة : (لا يتحيز) .

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : أئنْ قومٌ على رجلٍ عندَ النبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حتَّى بالغوا ، فقالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « كَيْفَ عَقْلُ الرَّجُلِ ؟ » فَقَالُوا : نَخْبِرُكَ عَنِ اجْتِهَادِهِ فِي الْعِبَادَةِ وَأَصْنَافِ الْخَيْرِ وَتَسْأَلُنَا عَنْ عَقْلِهِ ؟ ! فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ الْأَحْمَقَ يَصِيبُ بِحَمْقِهِ أَعْظَمَ مِنْ فَجُورِ الْفَاجِرِ ، وَإِنَّمَا يَرْتَفِعُ الْعَبَادُ غَدَاءِ الْدَّرَجَاتِ الْزُّلْفَى مِنْ رَبِّهِمْ عَلَى قَدْرِ عَقُولِهِمْ »<sup>(١)</sup> .

وعن عمر رضي الله عنه أنه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : « ما اكتسبَ رجلٌ مثلَ فضلِ عقلٍ يهدى صاحبَهُ إِلَى هُدَى وَيُرْدَدُهُ عَنْ رَدَى ، وَمَا تَمَّ إِيمَانُ عَبْدٍ ولا استقامَ دِينُهُ حتَّى يَكْمَلَ عَقْلُهُ »<sup>(٢)</sup> .

وقال النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ الرَّجُلَ لِيَدْرِكَ بِحَسْنَ خَلْقِهِ دَرْجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ ، وَلَا يَتَمَّ لِرَجُلٍ حَسْنُ خَلْقِهِ حَتَّى يَتَمَّ عَقْلُهُ ، فَعِنْدَ ذَلِكَ تَمَّ إِيمَانُهُ وَأَطَاعَ رَبَّهُ وَعَصَى عَدُوَّهُ إِبْلِيسَ »<sup>(٣)</sup> .

ورُوِيَّ عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أنه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : « لِكُلِّ شَيْءٍ دَعَامَةٌ ، وَدَعَامَةُ الْمُؤْمِنِ عَقْلُهُ ، فَبِقَدْرِ عَقْلِهِ تَكُونُ

(١) هو عند الحكيم الترمذى في « نوادر الأصول » (ص ٢٤٢) .

(٢) روى بنحوه الطبراني في « الصغير » (٢٤١/١) ، والبيهقي في « الشعب » (٤٣٨) .

(٣) الجملة الأولى منه رواها أبو داود (٤٧٩٨) ، وتمامه من أحاديث داود بن المحرر في « العقل » . انظر « الإتحاف » (٤٥٦/١) .

عبادته ، أما سمعتُم قولَ الفُجَارِ : «لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ»<sup>(١)</sup> .

وعنْ عَمَرَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ لِتَمِيمِ الدَّارِيِّ : مَا السُّؤُدُدُ فِيْكُمْ ؟ قَالَ : الْعُقْلُ ، قَالَ : صَدِقْتَ ؛ سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا سَأَلْتُكَ فَقَالَ كَمَا قُلْتَ ، ثُمَّ قَالَ : «سَأَلْتُ جَبَرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ : مَا السُّؤُدُدُ ؟ قَالَ : الْعُقْلُ»<sup>(٢)</sup> .

وعنِ البراءِ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : كَثُرَتِ الْمَسَائِلُ يَوْمًا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : «يَا أَيُّهَا النَّاسُ ؛ إِنَّ لَكُلَّ شَيْءٍ مَطْيَةً ، وَمَطْيَةً لِلْمَرِءِ الْعُقْلُ ، وَأَحْسَنُكُمْ دَلَالَةً وَمَعْرِفَةً بِالْمَحْجَةِ أَفْضَلُكُمْ عُقْلًا»<sup>(١)</sup> .

وعنْ أَبِي هَرِيرَةَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : لَمَّا رَجَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ غَزْوَةِ أُحْدِي . سَمِعَ النَّاسَ يَقُولُونَ : كَانَ فَلَانُ أَشَجَعَ مِنْ فَلَانِ ، وَفَلَانُ أَبْلَى مَا لَمْ يُبْلِي غَيْرُهُ ، وَنَحْوَ هَذَا ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «أَمَا هَذَا . . فَلَا عِلْمَ لَكُمْ بِهِ» ، قَالُوا : وَكَيْفَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «إِنَّهُمْ قَاتَلُوا عَلَى قَدْرِ مَا قَسَمَ اللَّهُ لَهُمْ مِنَ الْعُقْلِ ، وَكَانَ نُصْرَتُهُمْ وَنِسْيَهُمْ عَلَى قَدْرِ عُقُولِهِمْ ، فَأُصَبِّبَ مِنْهُمْ أُصَبِّبَ عَلَى مَنَازِلَ شَتَّى ، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ . . اقْتَسَمُوا الْمَنَازِلَ عَلَى قَدْرِ نِيَّاتِهِمْ وَقَدْرِ عُقُولِهِمْ»<sup>(٢)</sup> .

(١) من أحاديث داود بن المحبر في «العقل». انظر «الإتحاف» (٤٥٦/١).

(٢) من أحاديث داود بن المحبر في «العقل». انظر «الإتحاف» (٤٥٧/١).

وعن البراء بن عازب أنَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « جَدَّ الْمَلَائِكَةُ وَاجتَهَدُوا فِي طَاعَةِ اللَّهِ سَبَحَانَهُ بِالْعُقْلِ ، وَجَدَّ الْمُؤْمِنُونَ مِنْ بَنِي آدَمَ عَلَى قَدْرِ عُقُولِهِمْ ، فَأَعْمَلُهُمْ بِطَاعَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ أَوْ فَرَّهُمْ عَقْلًا »<sup>(١)</sup> .

وعن عائشة رضي الله عنها قالت : قلت : يا رسول الله ؟ يمَّا يتفاضلُ النَّاسُ فِي الدُّنْيَا ؟ قال : « بِالْعُقْلِ » ، قلت : وفي الْآخِرَةِ ؟ قال : « بِالْعُقْلِ » ، قلت : أَلَيْسَ إِنَّمَا يُجْزَوُنَ بِأَعْمَالِهِمْ ؟ فقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَا عَائِشَةً ؛ وَهُلْ عَمَلُوا إِلَّا بِقَدْرِ مَا أَعْطَاهُمُ اللَّهُ مِنَ الْعُقْلِ ؟ ! فَبِقَدْرِ مَا أَعْطُوا مِنَ الْعُقْلِ كَانَتْ أَعْمَالُهُمْ ، وَبِقَدْرِ مَا عَمَلُوا يُجْزَوُنَ »<sup>(١)</sup> .

وعن ابن عباس رضي الله عنهمما قال : قال رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لِكُلِّ شَيْءٍ آلَهٌ وَعُدَّةٌ ، وَإِنَّ آلَهَ الْمُؤْمِنِ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ شَيْءٍ مَطِيهٌّ ، وَمَطِيهُ الْمَرءُ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ شَيْءٍ دِعَامٌ ، وَدِعَامُ الدِّينِ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ قَوْمٍ غَايَةٌ ، وَغَايَةُ الْعَبَادِ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ قَوْمٍ دَاعٌ ، وَدَاعِيُ الْعَابِدِينَ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ تَاجِرٍ بِضَاعَةٍ ، وَبِضَاعَةُ الْمُجَتَهِدِينَ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ أَهْلِ بَيْتٍ قَيْمٌ ، وَقَيْمُ بَيْوَتِ الصَّدِيقَيْنَ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ خَرَابٍ عَمَارَةٌ ، وَعَمَارَةُ الْآخِرَةِ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ امْرَىءٍ عَقِبُ يُنْسَبُ إِلَيْهِ وَيُذَكَّرُ بِهِ ، وَعَقِبُ الصَّدِيقَيْنَ الَّذِي يُنْسَبُونَ إِلَيْهِ وَيُذَكَّرُونَ بِهِ الْعُقْلُ ، وَلِكُلِّ سَفَرٍ فُسْطَاطٌ<sup>(٢)</sup> ، وَفُسْطَاطُ الْمُؤْمِنِينَ الْعُقْلُ »<sup>(١)</sup> .

(١) من أحاديث داود بن المحر في « العقل ». انظر « الإتحاف » (٤٥٧/١) .

(٢) السَّفَرُ : القوم المسافرون ، والفسطاط : الخيمة .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ أَحَبَّ الْمُؤْمِنِينَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مَنْ نَصَبَ فِي طَاعَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَنَصَحَ لِعَبْدِهِ ، وَكَمْلَ عَقْلُهُ ، وَنَصَحَ نَفْسَهُ فَأَبْصَرَ ، وَعَمِلَ بِهِ أَيَّامَ حَيَاةِهِ فَأَفْلَحَ وَأَنْجَحَ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَتَمْكُمْ عِقْلًا أَشَدُّكُمْ لِلَّهِ خَوْفًا ، وَأَحْسَنُكُمْ فِيمَا أَمْرَرَ بِهِ وَنَهَى عَنْهُ نَظَرًا ، وَإِنْ كَانَ أَقْلَكُمْ تَطْوِعًا »<sup>(٢)</sup> .



(١) من أحاديث داود بن المحرر في « العقل ». انظر « الإتحاف » (٤٥٨/١) .

(٢) من أحاديث ابن المحرر في « العقل » ، انظر « الإتحاف » (٤٥٨/١) . وقد روی هذه الأحاديث عنه الحارث بن أبي أسامة في « مستنه » ، وأوردها ابن حجر في « المطالب العالية » ، وأورد بعضها ابن الجوزي في « الموضوعات » ، والسيوطى في « الالائى المصنوعة » .

## بيان حقيقة العقل وأقسامه

اعلم : أنَّ النَّاسَ اختلفوا في حدِّ العُقْلِ وحقيقتهِ ، وذَهَلَ الْأَكْثُرُونَ عَنْ كُوْنِ هَذَا الاسمِ مطلقاً عَلَى مَعَانِي مُخْتَلِفَةٍ ، فَصَارَ ذَلِكَ سبَبَ اختلافِهِمْ .

والحقُّ الكاشفُ للغطاءِ فيهِ : أنَّ العُقْلَ اسْمٌ يُطلُقُ بِالاشْتِراكِ عَلَى أَرْبَعَةٍ مَعَانِ ، كَمَا يُطلُقُ اسْمُ الْعَيْنِ مثلاً عَلَى مَعَانِي عَدَّةٍ ، وَمَا يَجْرِي هَذَا الْمَجْرِيُّ ، فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يُطلُبَ لِجَمِيعِ أَقْسَامِهِ حَدٌّ وَاحِدٌ ، بَلْ يُفَرَّدُ كُلُّ قَسْمٍ بِالْكَشْفِ عَنْهُ .

فَالْأَوَّلُ : الوَصْفُ الَّذِي يَفَارِقُ الْإِنْسَانَ بِهِ سَائِرَ الْبَهَائِمِ : وَهُوَ الَّذِي بِهِ استعدَّ لِقَبْوِ الْعِلُومِ النَّظَرِيَّةِ ، وَتَدْبِيرِ الصَّنَاعَاتِ الْخَفِيَّةِ الْفَكَرِيَّةِ ، وَهُوَ الَّذِي أَرَادَهُ الْحَارِثُ بْنُ أَسْدِ الْمَحَاسِبِيُّ حِيثُ قَالَ فِي حدِّ الْعُقْلِ : ( إِنَّهُ غَرِيزَةٌ يَتَهَيَّأُ بِهَا إِدْرَاكُ الْعِلُومِ النَّظَرِيَّةِ ، وَكَانَهُ نُورٌ يُقْذَفُ فِي الْقَلْبِ بِهِ يَسْتَعْدُ لِإِدْرَاكِ الْأَشْيَاءِ ) .

ولم ينصفَ مَنْ أَنْكَرَ هَذَا ، وَرَدَّ الْعُقْلَ إِلَى مَجْرِدِ الْعِلُومِ الضرُورِيَّةِ ؛ فَإِنَّ الغافلَ عَنِ الْعِلُومِ وَالنَّائِمَ يُسَمِّيَانِ عَاقِلِينِ باعْتِبَارِ وُجُودِ هَذِهِ الغَرِيزَةِ فِيهِمَا مَعَ فَقْدِ الْعِلُومِ ، وَكَمَا أَنَّ الْحَيَاةَ غَرِيزَةٌ بِهَا يَتَهَيَّأُ الْجَسْمُ لِلْحُرُوكَاتِ الْأَخْتِيَارِيَّةِ

والإدراكات الحسية . . فكذلك العقلُ غريزةٌ بها تتهيأً بعضُ الحيواناتِ للعلوم النظرية .

ولو جازَ أنْ يُسَوَّى بينَ الإنسانِ والحمارِ في الغريزةِ والإدراكاتِ الحسيةِ فيقالَ : لا فرقَ بينَهُمَا إِلَّا أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى بِحُكْمِ إِجْرَاءِ الْعَادَةِ يَخْلُقُ فِي الْإِنْسَانِ عِلْمًا وَلَيْسَ يَخْلُقُهَا فِي الْحَمَارِ وَالْبَهَائِمِ . . لِجَازَ أَنْ يُسَوَّى بينَ الْجَمَادِ وَالْحَمَارِ فِي الْحَيَاةِ وَيُقَالَ : لَا فرقَ إِلَّا أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَخْلُقُ فِي الْحَمَارِ حَرْكَاتٍ مُخْصُوصَةً بِحُكْمِ إِجْرَاءِ الْعَادَةِ ؛ فَإِنَّهُ لَوْ قُدِّرَ الْحَمَارُ جَمَادًا مَيِّتًا . . لِوَجْبِ القَوْلِ بِأَنَّ كُلَّ حَرْكَةٍ تُشَاهِدُ مِنْهُ فَاللَّهُ سُبْحَانَهُ قَادِرٌ عَلَى خَلْقِهَا فِيهِ عَلَى التَّرْتِيبِ الْمُشَاهِدِ ، وَكَمَا وَجَبَ أَنْ يُقَالَ : لَمْ يَكُنْ مُفَارِقَتُهُ لِلْجَمَادِ فِي الْحَرْكَةِ إِلَّا بِغَرِيزةٍ اخْتَصَّتْ بِهِ عُبْرَ عنْهَا بِالْحَيَاةِ . . فَكَذَا مُفَارِقَةُ الْإِنْسَانِ لِلْبَهِيمَةِ فِي إِدْرَاكِ الْعِلْمِ النَّظَرِيِّ بِغَرِيزةٍ يُعْبِرُ عنْهَا بِالْعَقْلِ<sup>(۱)</sup> .

وَهُوَ كَالْمَرْأَةِ الَّتِي تَفَارَقَ غَيْرَهَا مِنَ الْأَجْسَامِ فِي حَكَايَةِ الصُّورِ وَالْأَلْوَانِ بِصَفَةٍ اخْتَصَّتْ بِهَا وَهِيَ الصَّقَالَةُ ، وَكَذَلِكَ الْعَيْنُ تَفَارَقُ الْجَبَهَةَ فِي هِيَّئَاتِ وَصَفَاتِ بِهَا اسْتَعْدَدَتْ لِلرَّؤْيَةِ ، فَنَسْبَةُ هَذِهِ الغَرِيزةِ إِلَى الْعِلْمِ كَنْسِيَّةُ الْعَيْنِ إِلَى الرَّؤْيَةِ ، وَنَسْبَةُ الْقُرْآنِ وَالشَّرْعِ إِلَى هَذِهِ الغَرِيزةِ فِي سِيَاقِهَا إِلَى اِنْكَشَافِ الْعِلْمِ لَهَا كَنْسِيَّةُ نُورِ الشَّمْسِ إِلَى الْبَصَرِ ، فَهَكُذا يَنْبَغِي أَنْ تُفْهَمَ هَذِهِ الغَرِيزةُ .



(۱) فُثِّبَتْ بِمَا ذُكِرَ تَصْحِيحُ قَوْلِ الْمُحَاسِبِيِّ . «إِتْحَاف» (۴۶۰/۱) .

**الثاني :** هي العلوم التي تخرج إلى الوجود في ذات الطفل المميز بجواز الجائزات واستحالة المستحيلات : كالعلم بأن الاثنين أكثر من الواحد ، وأن الشخص الواحد لا يكون في مكаниن في وقت واحد ، وهو الذي عنده بعض المتكلمين حيث قال في حد العقل : ( إن بعض العلوم الضرورية ؛ كالعلم بجواز الجائزات واستحالة المستحيلات ) .

وهو أيضاً صحيح في نفسه ؛ لأن هذه العلوم موجودة ، وتسميتها عقلاً ظاهراً ، وإنما الفاسد أن تُنكر تلك الغريزة ويقال : لا موجود إلا هذه العلوم .

**الثالث :** علوم تستفاد من التجارب بمجاري الأحوال : فإن من حنكته التجارب وهذبته المذاهب يقال : إنه عاقل في العادة ، ومن لا يتصف بهذه الصفة .. فيقال : إنه غبي غمر جاهل ، فهذا نوع آخر من العلوم سمي عقلاً .

**والرابع :** أن تنتهي قوّة تلك الغريزة إلى أن يعرف عواقب الأمور ، ويقمع الشهوة الداعية إلى اللذة العاجلة ويقهرها : فإذا حصلت هذه القوّة سمي صاحبها عقلاً ، من حيث إن إقدامه وإحجامه بحسب ما يقتضيه النظر في العواقب ، لا بحكم الشهوة العاجلة ، وهذه أيضاً من خواص الإنسان التي بها يتميّز عن سائر الحيوان .

فالأولُ : هوَ الأَسْنُ والِسِنْخُ والِمِنْبُعُ .  
 والثاني : هوَ الْفَرْعُ الأَقْرَبُ إِلَيْهِ .  
 والثالثُ : فرعُ الأوَّلِ والثاني ؛ إِذْ بِقُوَّةِ الْغَرِيزَةِ وَالْعِلُومِ الْضَرُورِيَّةِ تُسْتَفَادُ عِلْمُ التَّجَارِبِ .

والرابعُ : هوَ الشَّمْرَةُ الْأَخِيرَةُ ، وَهِيَ الْغَايَةُ الْقَصْوَىُ .  
 فالأَوَّلُانِ بِالْطَّبْعِ ، وَالْأَخِيرَانِ بِالاكتسابِ ، ولذلكَ قالَ عَلَيْهِ كَرَمُ اللهُ  
 وجَهَهُ<sup>(١)</sup> : [من المهرج]

رَأَيْتُ الْعَقْلَ عَقْلَيْنِ  
 فَمَطْبُوعٌ وَمَسْمُوعٌ  
 وَلَا يَنْفَعُ مَسْمُوعٌ  
 كَمَا لَا تَنْفَعُ أَشْمَاسُ  
 وَضَوْءُ الْعَيْنِ مَمْنُوعٌ

والأَوَّلُ هُوَ الْمَرَادُ بِقُولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا خَلَقَ اللهُ خَلْقًا أَكْرَمَ عَلَيْهِ مِنَ الْعَقْلِ »<sup>(٢)</sup> ، وَالْأَخِيرُ هُوَ الْمَرَادُ بِقُولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِذَا تَقَرَّبَ النَّاسُ بِأَبْوَابِ الْبَرِّ وَالْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ . . فَتَقَرَّبَ أَنْتَ بِعْقِيلِكَ »<sup>(٣)</sup> ، وَهُوَ الْمَرَادُ بِقُولِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأَبِي الدَّرَدَاءِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ : « ازدْ عَقْلًا . . تَزدَدُ مِنْ رَبِّكَ قُرْبًا » ، فَقَالَ : بِأَبِي أَنْتَ وَأَمِّي ؟ وَكَيْفَ لَيْ بِذَلِكَ ؟

(١) ديوان سيدنا علي الموسوم بـ: « أنوار العقول لوصي الرسول » (ص ١٦١) .

(٢) رواه الطبراني في « الكبير » (٢٨٣/٨) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٣١٨/٧) ، والبيهقي في « الشعب » (٤٣١٢) .

(٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » (١٨/١) .

فقالَ : « اجتنب محرامَ اللهِ تعالى ، وأدْ فرائضَ اللهِ سبحانه . . . تكونُ عاقلاً ، واعملُ بالصالحاتِ مِنَ الأعمالِ . . . تزددُ في عاجلِ الدنيا رفعهُ وكرامةُ ، وتنزلُ في آجلِ العقبى بها مِنْ ربِّكَ عزَّ وجلَّ القربَ والعِزَّ »<sup>(١)</sup> .

وعنْ سعيدِ بنِ المسیبِ : أَنَّ عمرَ وآبَيَّ بنَ كعبٍ وآبا هريرةَ رضيَ اللهُ عنْهُمْ دخلوا علَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللهِ ؛ مَنْ أَعْلَمُ النَّاسِ ؟ فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْعَاقِلُ » ، قَالُوا : فَمَنْ أَعْبَدَ النَّاسِ ؟ قَالَ : « الْعَاقِلُ » ، قَالُوا : فَمَنْ أَفْضَلُ النَّاسِ ؟ قَالَ : « الْعَاقِلُ » ، قَالُوا : أَلَيْسَ الْعَاقِلُ مَنْ تَمَتْ مِرْوَةُهُ ، وَظَهَرَتْ فَصَاحَتُهُ ، وَجَادَتْ كُفَّهُ ، وَعُظِّمَتْ مِنْزَلَتُهُ ؟ فَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَعَ لِحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ » ، إِنَّ الْعَاقِلَ هُوَ الْمُتَّقِي وَإِنْ كَانَ فِي الدُّنْيَا خَسِيساً ذَلِيلًا »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَدِيثٍ آخَرَ : « إِنَّمَا الْعَاقِلُ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَصَدَّقَ رَسْلَهُ وَعَمِلَ بِطَاعَتِهِ »<sup>(٣)</sup> .

ويشبهُ أَنْ يَكُونَ الاسمُ فِي أَصْلِ اللُّغَةِ لِتَلْكَ الغَرِيزَةِ ، وكذا فِي الاستعمالِ ، وإنَّمَا أَطْلَقَ عَلَى الْعِلْمِ مِنْ حِيثُ إِنَّهَا ثَمَرَتُهَا كَمَا يُعْرَفُ الشيءُ بِثَمَرَتِهِ ، فَيُقَالُ : (الْعِلْمُ هُوَ الْخَشِيشَةُ ، وَالْعَالَمُ مَنْ يَخْشَى اللهَ تَعَالَى) ؟ فَإِنَّ

(١) هو عند الحكيم الترمذى في « نوادر الأصول » (ص ٢٤٢) .

(٢) من أحاديث ابن المحبير في « العقل » . انظر « الإتحاف » (٤٦٢/١) .

(٣) من أحاديث ابن المحبير في « العقل » . انظر « الإتحاف » (٤٦٢/١) .

الخشية ثمرة العلم ، فيكون كالمجاز لغير تلك الغريزة ، ولكن ليسَ الغرض البحث عن اللغة<sup>(١)</sup> .

والمقصود أن هذه الأقسام الأربع موجودة ، والاسم يُطلق على جميعها ، ولا خلاف في وجود جميعها إلا في القسم الأول ، والصحيح وجودُها ، بل هي الأصل ، وهذه العلوم كأنها مضمّنة في تلك الغريزة بالفطرة ، ولكن تظهر إلى الوجود إذا جرى سبب يخرجها إلى الوجود ، حتى كأن هذه العلوم ليست بشيء وارد عليها من خارج ، وكأنها كانت مستكنة فيها ظهرت .

ومثاله : الماء في الأرض ؛ فإنه يظهر بحفر القني<sup>(٢)</sup> ، ويجمع ويتميز بالحسن ، لا بآن يُساق إليها شيء جديد ، وكذلك الدهن في اللوز ، وما في الورد .

ولذلك قال تعالى : ﴿وَإِذَا أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذِرَّتْهُمْ وَأَشَهَدُهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى﴾ ، فالمراد به : إقرار نفوسهم لا إقرار الألسنة ؛ فإنهم انقسموا في إقرار الألسنة حيث وجدت الألسنة والأشخاص إلى مقر وجاهد<sup>(٣)</sup> .

(١) أشار بذلك إلى أنه خالفهم - أهل اللغة - فيما أطبقوا عليه . « إتحاف » (٤٦٣/١) .

(٢) القني : جمع قناه ؛ وهي الجدول الصغير .

(٣) فمنهم من بقي على إقراره الأصلي من أول وهلة ، ومنهم من راجع إقراره فيما بعد بتوفيق من الله تعالى ، ومنهم من لم يقر مطلقاً ، فالإقرار ثابت بنص الآية ولكن =

ولذلك قال تعالى : « وَلَئِن سَأَلْتُهُم مَنْ حَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ » ، معناه : إن اعتبرت أحوالهم . شهدت بذلك نفوسهم وبواطنهم ، « فِطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا » أي : كل آدميٌ فطر على الإيمان بالله عز وجل ، بل على معرفة الأشياء على ما هي عليه<sup>(۱)</sup> ؛ أعني : أنها كالمضمنة فيها لقرب استعدادها للإدراك .

ثم لما كان الإيمان مركزاً في النفوس بالفطرة .. انقسم الناس إلى قسمين : إلى من أعرض فنيسي وهم الكفار ، وإلى من أجال خاطره فتذكر ، فكان كمن حمل شهادة فنيتها بغفلة ثم تذكرها ؛ ولذلك قال تعالى : « لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ » ، « وَلِتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ » ، « وَأَذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِثْقَهُ الَّذِي وَاثْقَلْتُمْ بِهِ » ، « وَلَقَدْ يَسَرَنَا الْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكَّرٍ » .

وتسمية هذا النمط تذكرًا ليس بعيد ، وكأن التذكر ضربان : أحدهما : أن يذكر صورة كانت حاضرة الوجود في قلبه لكن غابت بعدَ الوجود .

لا بالأسنة ، وهذا الذي أورده المصنف أشار به إلى ثمرة العقل من معرفة الله الضرورية وغاية ما يبلغ إليه الإنسان من ذلك ؛ فأشرف ثمرة العقل معرفة الله سبحانه وتعالى وحسن طاعته والكف عن معصيته . « إتحاف » ( ۴۶۳ / ۱ ) .

(۱) ولم يقل : ( بل على معرفة الله تعالى ) ، فإنه إنما عنى بالإيمان معرفة الله الضرورية ، وهي معرفة كل أحد أنه مفعول ، وأن له فاعلاً فعله ونقله من الأحوال المختلفة ، لا المعرفة المكتسبة . « إتحاف » ( ۴۶۳ / ۱ ) .

والآخر : أن يكون عن صورة كانت مضمنة فيه بالفطرة .

وهذه حقائق ظاهرة للناظر بنور بصيرته ، ثقيلة على من مستر وحده السمع والتقليد دون الكشف والعيان ، ولذلك تراه يتختبط في مثل هذه الآيات ، ويتعسّف في تأويل التذكرة وإقرار النفوس أنواعاً من التعسفات ، ويتخابط إليها في الأخبار والآيات ضروبٌ من المناقضات ، وربما يغلب ذلك عليه حتى ينظر إليها بعين الاستحقار ، ويعتقد فيها التهافت .

ومثاله : مثال الأعمى الذي يدخل داراً فيعثر فيها بالأواني المصنوفة في الدار يقول : ما لهذه الأواني لا ترفع من الطريق وتُردد إلى مواضعها ؟ فيقال له : إنها في مواضعها ، وإنما الخلل في بصرك .

فكذلك خلل البصيرة يجري مجرأه وأطمئنه وأعظم ؛ إذ النفس كالفارس ، والبدن كالفرس ، وعمى الفارس أضر من عمى الفرس .

ولمشابهة بصيرة الباطن لبصيرة الظاهر قال الله تعالى : «مَا كَذَبَ الْفُؤُادُ مَا رَأَى» .

وقال تعالى : «وَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» الآية .

وسُمِّيَ ضدَّه عمى ، فقال تعالى : «فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَرُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ» .

وقال تعالى : «وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَيِّلًا» .

وهذه الأمور التي كشفت للأنبياء بعضها كان بالبصر ، وبعضها كان بال بصيرة ، وسمى الكل رؤية .

وبالجملة : من لم تكن بصيرته الباطنة ثاقبة .. لم يعلق به من الدين إلا قصوره وأمثاله دون لباه وحقائقه .

فهذه أقسام ما ينطلق اسم العقل عليها .



## بيان تفاوت الناس في العقل

قد اختلف الناس في تفاوت العقل ، ولا معنى للاشتغال بنقل كلام من قل تحصيله ، بل الأولى والأهم المبادرة إلى التصریح بالحق .

والحق الصریح فيه أن يقال : إن التفاوت يتطرق إلى الأقسام الأربعة سوى القسم الثاني ؛ وهو العلم الضروري بجواز الجائزات واستحالات المستحيلات ؛ فإن من عرف أن الاثنين أكثر من الواحد . عرف أيضاً استحالة كون الجسم في مكانين ، وكون الشيء الواحد قدّيماً حادثاً ، وكذا سائر النظائر ، وكل من يدركه إدراكاً محققاً من غير شك<sup>(١)</sup> ، فاما الأقسام الثلاثة . فالتفاوت يتطرق إليها .

أما القسم الرابع - وهو استيلاء القوّة على قمع الشهوات - فلا يخفى تفاوت الناس فيه ، بل لا يخفى تفاوت أحوال الشخص الواحد فيه .

وهذا التفاوت يكون تارة لتفاوت الشهوة ؛ إذ قد يقدر العاقل على ترك بعض الشهوات دون بعض ، ولكن غير مقصور عليه ؛ فإن الشاب قد يعجز عن ترك الزنا ، وإذا كبر وتم عقله .. قدر عليه ، وشهوة الرياء والرياسة تزداد قوّة بالكثير لا ضعفاً .

وقد يكون سبب التفاوت في العلم المعرف لغائلة تلك الشهوة ، ولهذا

(١) في (ج) : ( وكل ما يدركه العاقل إدراكاً . . . ) ، وكذا في « الإتحاف » (٤٦٥/١) .

يقدر الطيب على الاحتماء عن بعض الأطعمة المضرة ، وقد لا يقدر من يساويه في العقل على ذلك إذا لم يكن طيباً وإن كان يعتقد على الجملة فيه مضرّة ، ولكن إذا كان علم الطيب أتم .. كان خوفه أشد ، فيكون الخوف جنداً للعقل ، وعدة في قمع الشهوات وكسرها ، وكذلك يكون العالم أقدر على ترك المعاصي من الجاهل ؛ لقوّة علمه بضرر المعاصي ، وأعني به : العالم الحقيقي دون أرباب الطيالسة وأصحاب الهدىان .

فإن كان التفاوت من جهة الشهوة .. لم يرجع إلى تفاوت العقل ، وإن كان من جهة العلم .. فقد سميّنا هذا الضرب من العلم عقلاً ، فإنه يقوى غريزة العقل ، فيكون التفاوت فيما رجعت التسمية إليه .

وقد يكون بمجرد التفاوت في غريزة العقل ؛ فإنّها إذا قويت .. كان قمعها للشهوة - لا محالة - أشد .

وأمّا القسم الثالث - وهو علوم التجارب - فتفاوت الناس فيها لا يُنكر ؛ فإنّهم يتفاوتون بكثرة الإصابة وسرعة الإدراك ، ويكون سببه إما تفاوتاً في الغريزة ، وإما تفاوتاً في الممارسة .

فاما الأول - وهو الأصل ، أعني : الغريزة - فالتفاوت فيه لا سبيل إلى جحده ؛ فإنه مثل نور يشرق على النفس ويطلع صبحه ، ومبادئ إشراقه عند سنّ التمييز ، ثم لا يزال ينمو ويزداد نمواً خفيّاً على التدرج إلى أن يتكمّل بقرب الأربعين سنة .

ومثاله : نورُ الصبَحِ ؛ فإنَّ أوائلَهُ تخفى خفاءً يشقُّ إدراكهُ ، ثمَّ يتدرَّجُ إلى الزيادةِ ، إلى أنْ يكملَ بطلوعِ قرصِ الشمسِ .

وتفاوتُ نورِ البصيرةِ كتفاوتِ نورِ البصرِ ، فالفرقُ مدركٌ بينَ الأعمشِ وبينَ حادِّ البصرِ ، بلْ سَنَةُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ جاريةٌ في جميعِ خلقِهِ بالتدريجِ في الإيجادِ ، حتى إنَّ غريزةَ الشهوةِ لا تظهرُ في الصبيِّ عندَ البلوغِ دفعَةً وبغتَةً ، بلْ تظهرُ شيئاً شيئاً على التدرجِ ، وكذا جميعُ القوى والصفاتِ .

ومنْ أنكرَ تفاوتَ الناسِ في هذه الغريزةِ . . فكانَهُ منخلعٌ عنْ ربقةِ العقلِ .

ومنْ ظنَّ أنَّ عقلَ النبيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مثلُ عقلِ آحادِ السَّوادِيةِ وأجلالِ البواديِ . . فهو أحسنُ في نفسهِ مِنْ آحادِ السَّوادِيةِ<sup>(١)</sup> ، وكيفَ يُنكِرُ تفاوتُ الغريزةِ ولو لآلةِ . . لما اختلفَ تفاوتُ الناسِ في فهمِ العلومِ ، ولما انقسموا إلى بليدٍ لا يفهمُ بالتفهيمِ إلا بعدَ تعبٍ طويلاً مِنَ المعلمِ ، وإلى ذَكِيرٍ يفهمُ بأذني رمْزٍ وإشارةً ، وإلى كاملٍ تبعثُ مِنْ نفسهِ حقائقُ الأمورِ بدونِ التعليمِ ؛ كما قالَ تعالى : «يَكَادُ زَيْتَهَا يُضَيِّعُهُ وَلَوْلَمْ تَمَسَّهُ نَارٌ»؟ !

(١) وأخرج أبو نعيم في «الحلية» (٤/٢٦) عن وهب بن منبه قال : (قرأت إحدى وسبعين كتاباً ، فوجدت في جميعها أن الله لم يعط جميع الناس من بدء الدنيا إلى انقضائها من العقل في جنب عقل محمد صلى الله عليه وسلم إلا كحبة رمل من جميع رمال الدنيا ، وأن محمداً صلى الله عليه وسلم أرجع الناس عقولاً وأفضلهم رأياً) . «إتحاف» (١/٤٦٧) . والسوادِية : أهل الأرياف .

وذلك مثل الأنبياء عليهم السلام؛ إذ يتضح لهم في بواطينهم أمر غامضه من غير تعلم وسماع، ويعبر عن ذلك بالإلهام، وعن مثيله عبر النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال: «إن روح القدس نفث في روعي: أحب من أحبت فإنك مفارقه، وعش ما شئت فإنك ميت، واعمل ما شئت فإنك مجري بي»<sup>(١)</sup>.

وهذا النمط من تعريف الملائكة للأنبياء يخالف الوحي الصریح الذي هو سماع الصوت بحاسة الأذن، ومشاهدة الملك بحاسة البصر، ولذلك أخبر عن هذا بالنفث في الرؤوع.

ودرجات الوحي كثيرة، والخوض فيها لا يليق بعلم المعاملة، بل هو من علم المكافحة.

ولا تظن أن معرفة درجات الوحي تستدعي منصب الوحي؛ إذ لا يبعد أن يعرف الطيب المريض درجات الصحة، ويعلم الفاسق درجات العدالة وإن كان خالياً عنها، فالعلم شيء وجود المعلوم شيء آخر، فلا كل من عرف النبوة والولاية كان نبياً وولياً، ولا كل من عرف التقوى والورع ودقائقه كان تقياً.

(١) أما لفظ: «إن روح القدس نفث في روعي» والذي هو محل الشاهد.. فرواه عبد الرزاق في «المصنف» (١٢٥/١١)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢٦/١٠)، وتنمية الحديث هو عند أبي نعيم في «الحلية» (٢٠٢/٣)، والبيهقي في «الشعب» (١٠٠٥٨).

وانقسام الناس إلى من يتبنيه من نفسه ويفهم ، وإلى من لا يفهم إلا بتتبنيه وتعليم ، وإلى من لا ينفعه التعليم أيضاً ولا التتبنيه .. كانقسام الأرض إلى ما يجتمع فيه الماء ويقوى فيتفجر بنفسه عيوناً ، وإلى ما يحتاج إلى الحفر ليخرج في القنوات ، وإلى ما لا ينفع فيه الحفر وهو اليابس ، وذلك لاختلاف جواهر الأرض في صفاتها ؛ فكذلك هذا الاختلاف في النفوس وغريزة العقل .

ويدل على تفاوت العقل من جهة النقل : ما روى أن عبد الله بن سلام رضي الله عنه سأله رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث طويل في آخره وصف عظيم العرش ، وأن الملائكة قالت : يا ربنا ؟ هل خلقت شيئاً أعظم من العرش ؟ قال : نعم ، العقل ، قالوا : وما بلغ من قدره ؟ قال : هيئات ، لا يحاط بعلمه ، هل لكم علم بعد الرمل ؟ قالوا : لا ، قال الله عز وجل : فإنني خلقت العقل أصنافاً شتى كعداد الرمل ، فمن الناس من أعطي حبة ، ومنهم من أعطي حبَّتين ، ومنهم من أعطي الثلاث والأربع ، ومنهم من أعطي فرقة ، ومنهم من أعطي وسقاً ، ومنهم من أعطي أكثر من ذلك<sup>(١)</sup> .

فإن قلت : فما بال أقوام من المتصوفة يذمون العقل والمعقول ؟

(١) مختصراً عند الحكيم الترمذى في « نوادر الأصول » (ص ٢٤٢) ، ويتمامه من أحاديث ابن المحرر في « العقل » . انظر « الإتحاف » (٤٦٩/١) .

فأعلم : أنَّ السبَبَ فِيهِ أَنَّ النَّاسَ نَقْلُوا اسْمَ الْعُقْلِ وَالْمَعْقُولِ إِلَى الْمَجَادِلَةِ وَالْمَنَاظِرِ بِالْمَنَافِضَاتِ وَالْإِلْزَامَاتِ ، وَهُوَ صُنْعَةُ الْكَلَامِ ، فَلَمْ يَقْدِرُوا عَلَى أَنْ يَقْرَرُوا عَنْهُمْ : أَنَّكُمْ أَخْطَأْتُمْ فِي التَّسْمِيَةِ ؛ إِذْ كَانَ ذَلِكَ لَا يَنْمِي عَنْ قَلْوَبِهِمْ بَعْدَ تَدَاوِلِ الْأَلْسُنَةِ بِهِ ، وَرَسَوْخَهُ فِي الْقُلُوبِ فَذَمُّوا الْعُقْلَ وَالْمَعْقُولَ ، وَهُوَ الْمَسَمَّى بِهِ عَنْهُمْ .

فَأَمَّا نُورُ الْبَصِيرَةِ الْبَاطِنَةِ الَّتِي بِهَا يُعْرَفُ اللَّهُ تَعَالَى وَيُعْرَفُ صَدْقُ رَسُولِهِ . . .  
فَكِيفَ يُتَصَوَّرُ ذَمَّهُ وَقَدْ أَثْنَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ ؟ !

وَإِنْ ذُمًّا . . فَمَا الَّذِي بَعْدَهُ يُحْمَدُ ؟ !

فَإِنْ كَانَ الْمَحْمُودُ هُوَ الشَّرْعُ . . فِيمَ عُلِمَ صِحَّةُ الشَّرْعِ ؟ !

فَإِنْ عُلِمَ بِالْعُقْلِ الْمَذْمُومِ الَّذِي لَا يُؤْثِقُ بِهِ فَيَكُونُ الشَّرْعُ أَيْضًا مَذْمُومًا ! <sup>(١)</sup> .

وَلَا يُلْتَفِتُ إِلَى مَنْ يَقُولُ : إِنَّهُ يُدْرِكُ بَعْنَى الْيَقِينِ وَنُورِ الْإِيمَانِ لَا بِالْعُقْلِ ، فَإِنَّا نَرِيدُ بِالْعُقْلِ مَا يَرِيدُ بَعْنَى الْيَقِينِ وَنُورِ الْإِيمَانِ ، وَهِيَ الصَّفَةُ الْبَاطِنَةُ الَّتِي تَمْيِيزَ بِهَا الْأَدْمَيُّ عَنِ الْبَهَائِمِ حَتَّى أَدْرَكَ بِهَا حَقَائِقَ الْأُمُورِ <sup>(٢)</sup> .

(١) فَإِنْ مَا يَتَوَقَّفُ عَلَيْهِ صِحَّةُ شَيْءٍ إِذَا كَانَ وَاهِيًّا . . فَالْمَتَوَقِّفُ عَلَيْهِ نَفْسُهُ وَاهِيٌ . « إِتْحَافُ » (٤٦٩/١).

(٢) فَقُولُهُمْ : (إِنَّهُ يَدْرِكُ بَعْنَى الْيَقِينِ وَنُورِ الْإِيمَانِ) صَحِيحٌ ، وَقُولُهُ : (لَا بِالْعُقْلِ) غَيْرُ صَحِيحٍ ، وَهَذَا الَّذِي أَنْكَرَ عَلَيْهِمُ الشَّيْخُ . « إِتْحَافُ » (٤٧٠/١).

وأكثُر هذِه التخييباتِ إنَّما ثارتَ مِنْ جهلِ أقوامٍ طلبوا الحقائقَ مِنَ  
الألفاظِ ، فتخيَّبُوا التخيَّبِ اصطلاحاتِ النَّاسِ في الألفاظِ .  
وهذا القدرُ كافٍ في بيانِ العقلِ ، واللهُ أعلمُ بالصوابِ .



### تم كتاب العلم

وهو الكتابُ الأوَّل من ربع العباداتِ من كتبِ إحياءِ علومِ الدين  
وأحمدَ شدَّر رب العالمين ، والصلوة على خيرِ خلفه سيدنا محمدٌ وآلِه أجمعين وآلامِ  
يُثْوِهُ كُتابُ قواعدِ العقائدِ



كتاب

قواعد العقائد

وهو الكتاب الثاني من ربع العبادات  
من كتب أحسان علوم الدين



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## كتاب قواعد العقائد

وفيه أربعة فصول

### الفصل الأول

في ترجمة عقيدة أهل إثنا عشر في كلامي الشهادة التي هي أحد مباني الإسلام

فنقول وبالله التوفيق :

الحمد لله المبدىء المعيد، الفعال لما يريد ، ذي العرش المجيد ، والبطش الشديد ، الهادي صفة العبيد ، إلى المنهج الرشيد ، والسلوك السديد ، المنعم عليهم بعد شهادة التوحيد بحراسة عقائدهم عن ظلمات التشكيك والتردد ، السائق لهم إلى اتباع رسوله المصطفى محمد صلى الله عليه وسلم ، واقتفاء آثار صحبه الأكرمين المكرمين بالتأييد والتسديد ، المتجلّي لهم في ذاته وأفعاله بمحاسن أوصافه التي لا يدركها إلا من ألقى السمع وهو شهيد .

التوحيد :

المعروف إياتهم أنه في ذاته واحد لا شريك له ، فرد لا مثل له ، صمد لا ضد له ، منفرد لا ند له ، وأنه قد يم لا أول له ، أزل لا بداية له ، مستمر

الوجود لا آخر له ، أبدى لا نهاية له ، قيئوم لا انقطاع له ، دائم لا انصرام له ، لم يزل ولا يزال موصوفاً بنعوت الجلال ، لا يقضى عليه بالانقضاء تصرؤم الآماد وانعراض الأجال ، بل هو الأول والآخر ، والظاهر والباطن ، وهو بكل شيء علیم .

## التنزية :

وأنه ليس بجسم مصوّر ، ولا جوهر محدود مقدر ، وأنه لا يماثل الأجسام ، لا في التقدير ولا في قبول الانقسام ، وأنه ليس بجوهر ولا تعلمه الجواهر ، ولا يعرض ولا تعلمه الأعراض ، بل لا يماثل موجوداً ، ولا يماثله موجود ، وليس كمثله شيء ، ولا هو مثل شيء ، وأنه لا يحده المقدار ، ولا تحويه الأقطار<sup>(١)</sup> ، ولا تحيط به الجهات ، ولا تكتفه الأرضون ولا السماوات .

وأنه مستو على العرش على الوجه الذي قاله ، وبالمعنى الذي أراده ، استواء منزها عن المساس والاستقرار ، والتمكن والحلول والانتقال ، لا يحمله العرش ، بل العرش وحملته محمولون بلطيف قدرته ، ومقهورون في قبضته ، وهو فوق العرش والسماء ، وفوق كل شيء إلى تخوم الشري ، فوقية لا تزيد قربا إلى العرش والسماء ، كما لا تزيد بعدا عن الأرض

(١) الأقطار : النواحي والجوانب .

والثرى ، بل هو رفيع الدرجات عن العرش والسماء ، كما أنه رفيع الدرجات عن الأرض والثرى ، وهو مع ذلك قريب من كل موجود ، وهو أقرب إلى العبيد من حبل الوريد ، وهو على كل شيء شهيد .

إذ لا يماثل قربه قرب الأجسام ، كما لا تماثل ذاته ذات الأجسام .

وأنه لا يحل في شيء ، ولا يحل فيه شيء ، تعالى عن أن يحييه مكان ، كما تقدس عن أن يحده زمان ، بل كان قبل أن خلق الزمان والمكان ، وهو الآن على ما عليه كان .

وأنه بائن من خلقه بصفاته ، ليس في ذاته سواه ، ولا في سواه ذاته .

وأنه مقدس عن التغيير والانتقال ، لا تحله الحوادث ، ولا تعتريه العوارض ، بل لا يزال في نعوت جلاله منزهاً عن الزوال ، وفي صفات كماله مستغنباً عن زيادة الاستكمال .

وأنه في ذاته معلوم الوجود بالعقل ، مرئي الذات بالأبصار ، نعمة منه ولطفاً بالأبرار في دار القرار ، وإتماماً منه للنعم بالنظر إلى وجهه الكريم .



### الحياة والقدرة :

وأنه تعالى حي قادر ، جبار قاهر ، لا يعتريه قصور ولا عجز ، ولا تأخذه سنة ولا نوم ، ولا يعارضه فناء ولا موت .

وأنه ذو الملك والملكون ، والعزة والجبروت ، له السلطان والقهر ،

والخلقُ والأمرُ ، والسماءُ مطوياتٌ يمْسِيهِ ، والخلائقُ مقهورونَ في  
قضيتهِ<sup>(١)</sup> .

وأنَّهُ المتفَرِّدُ بالخلقِ والاختراعِ ، المُتوحِّدُ بالإيجادِ والإبداعِ ، خلقَ  
الخلقَ وأعمالَهُمْ ، وقدَرَ أرزاقَهُمْ وآجالَهُمْ ، لا يُسْتُدُّ عنْ قضيَّتهِ مقدورٌ ،  
ولا يَعْزُبُ عنْ قدرَتِهِ تصارييفُ الأمورِ ، لا تُحصَى مقدوراتُهُ ، ولا تتناهى  
معلومَاتُهُ .



### العلمُ :

وأنَّهُ عالمٌ بجميع المعلوماتِ ، محيطٌ بما يجري مِنْ تخومِ الأرضينِ إلى  
أعلى السماواتِ ، وأنَّهُ عالمٌ لا يَعْزُبُ عنْ علمِهِ مثقالُ ذرَّةٍ في الأرضِ ولا في  
السماءِ ، بلْ يعلمُ دبيبَ النملةِ السوداءِ ، على الصخرةِ الصماءِ ، في الليلةِ  
الظلماءِ ، ويُدركُ حركةَ الذرَّ في جوِّ الهوا ، ويعلمُ السرَّ وأخفَى ، ويطلعُ  
على هواجِسِ الضمائرِ ، وحركاتِ الخواطرِ ، وخفَّياتِ السرائرِ ؛ بعلمٍ قديمٍ  
أزلِيٍّ لمْ يزلْ موصوفاً به في أزلِ الآزالِ ، لا بعلمٍ متجلِّدٍ حاصلٍ في ذاتِهِ  
بالحلولِ والانتقالِ .

(١) الملك : هو عالم الشهادة من المحسوسات الطبيعية ، والملكون : هو عالم الغيب المختصُ بأرواح النفوس ، وقيل : مما مصدران ، والمعنى أنه تعالى هو المالك حقيقة ، وكلُّ مالك سواه إنما يصير مالكاً لمملوكة بتمليك الله عز وجل إياه من وجه مأذون فيه ، وقيل : معناهما العالم السفلي والعلوي . «إتحاف» (٢٦/٢-٢٨) .

## الإرادة :

وأنه سبحانه مريدٌ للكائناتِ ، مدبرٌ للحوادثِ ، فلا يجري في الملكِ والملكونَ قليلٌ أو كثيرٌ ، صغيرٌ أو كبيرٌ ، خيرٌ أو شرٌ ، نفعٌ أو ضرٌ ، إيمانٌ أو كفرٌ ، عرفانٌ أو نكرٌ ، فوزٌ أو خسنانٌ ، زيادةٌ أو نقصانٌ ، طاعةٌ أو عصيانٌ .. إلا بقضاءٍ وقدره ، وحكمته ومشيئته ، فما شاء .. كان ، وما لم يشأ .. لم يكن ، لا يخرج عن مشيئته لفتةٌ ناظرٌ ، ولا فلتةٌ خاطرٌ ، بل هو المبدىء المعبد ، الفعالُ لما يريد ، لا رادًّا لأمره ، ولا معقبٌ لقضاءيه ، ولا مهربٌ لعبدٍ عن معصيته إلا بتوفيقه ورحمته ، ولا قوَّةٌ له على طاعته إلا بمشيئته وإرادته ، فلو اجتمع الإنسُ والجُنُّ والملائكةُ والشياطينُ على أن يحرّكوا في العالم ذرةً أو يسكنوها دون إرادتهِ ومشيئتهِ .. لعجزوا .

وأنَّ إراداته قائمَةٌ بذاتهِ في جملةٍ صفاتِهِ ، لم يزل كذلكَ موصوفاً بها ، مريداً في أزليه لوجود الأشياء في أوقاتها التي قدرها ، فوُجِدت في أوقاتها كما أراده في أزليه من غير تقدُّم ولا تأخيرٍ ، بل وقعت على وفق علمِه وإرادته من غير تبدلٍ ولا تغييرٍ ، دبر الأمور لا بترتيب أفكارٍ وتربيص زمانٍ ، فلذلك لم يشغلُه شأنٌ عن شأنٍ .

## السمعُ والبصرُ :

وأنه تعالى سميعٌ بصيرٌ ، يسمعُ ويرى ، لا يعزُّ عن سمعِه مسموعٌ وإنْ

خَفِيَ ، وَلَا يُغَيِّبُ عَنْ رَؤْيَتِهِ مَرئَيٌ وَإِنْ دَقَّ ، وَلَا يُحَجِّبُ سَمْعَهُ بَعْدُ ،  
وَلَا يُدْفِعُ رَؤْيَتَهُ ظَلَامٌ ، يَرَى مِنْ غَيْرِ حَدْقَةٍ وَأَجْفَانٍ ، وَيَسْمَعُ مِنْ غَيْرِ أَصْمَحَّةٍ  
وَآذَانٍ ، كَمَا يَعْلَمُ بِغَيْرِ قَلْبٍ ، وَيَبْطِشُ بِغَيْرِ جَارِحةٍ ، وَيَخْلُقُ بِغَيْرِ آلَةٍ ؛ إِذْ  
لَا تَشْبَهُ صَفَاتُهُ صَفَاتِ الْخُلُقِ ، كَمَا لَا تَشْبَهُ ذَاتُهُ ذَوَاتِ الْخُلُقِ .

## الكلام :

وأنه متكلّمٌ أمرٌ ناهٍ ، واعدٌ متوعّدٌ ، بكلامٍ أزلّيٍّ قدّيمٍ قائمٍ بذاته ،  
لا يشبهُ كلامَ الخلقِ ؛ فليسَ بصوتٍ يحدثُ مِنْ انسلاالِ هواءً واصطكاكِ  
أجرامٍ ، ولا بحرفٍ ينقطعُ ياطباقِ شفَةً أو تحريرِ لسانٍ .

وأنَّ القرآنَ والتوراةَ والإنجيلَ والزبورَ كتبُه المتنَّلَةُ علىَ رسِلِهِ عَلَيْهِمُ  
السلامُ ، وأنَّ القرآنَ مقرُوءٌ بالأَلْسِنَةِ ، مكتوبٌ في المصاحفِ ، محفوظٌ في  
القلوبِ ، وأنَّهُ معَ ذلِكَ قديمٌ قائمٌ بذاتِ اللهِ تَعَالَى ، لا يقبلُ الانفصالَ  
والافتراقَ ، بالانتقالِ إلى القلوبِ والأوراقِ ، وأنَّ موسى عليهِ السلامُ سمعَ  
كلامَ اللهِ تَعَالَى بغيرِ صوتٍ ولا حرفٍ ، كما يرى الأَبْرَارُ ذاتَ اللهِ تَعَالَى مِنْ  
غَيْرِ جوهرٍ ولا عرضٍ .

وإذ كانت له هذه الصفات.. كان حياً، عالماً، قادرًا، مريداً،  
سميناً، بصيراً، متكلماً؛ بالحياة، والقدرة، والعلم، والإرادة،  
والسمع، والبصر، والكلام، لا بمجرد الذات.

## الأفعال :

وأنه سبحانه وتعالى لا موجود سواه إلا وهو حادث بفعله ، وفائق من عدله ، على أحسن الوجه وأكملها ، وأتمها وأعدلها ، وأنه حكيم في أفعاله ، عادل في أقضيته ، ولا يُقاس عدله بعده العباد ؛ إذ العبد يتصور منه الظلم بتصريفه في ملك غيره ، ولا يتصور الظلم من الله عز وجل ؛ فإنه لا يصادف لغيره ملكا حتى يكون تصرفا فيه ظلما ، فكل ما سواه من جن وإنس ، وشيطان وملك ، وسماء وأرض ، وحيوان ونبات وجماد ، وجهر وعرض ، ومدرك ومحسوس .. حادث اختراعه بقدرته بعد العدم اختراعا ، وأنشأه إنشاء بعد أن لم يكن شيئا ؛ إذ كان في الأزل موجوداً وحده ولم يكن معه غيره ، فأحدث الخلق بعد ذلك إظهارا لقدرته ، وتحقيقا لما سبق من إرادته ، ولما حق في الأزل من كلمته ، لا لافتقاره إليه و حاجته .

وأنه متفضل بالخلق والاختراع والتکليف لا عن وجوب ، ومتطلباً بالإنعم والإصلاح لا عن لزوم ، فله الفضل والإحسان ، والنعمه والامتنان ؛ إذ كان قادرًا على أن يصب على عباده أنواع العذاب ، ويبيتليهم بضروب الآلام والأوصاب ، ولو فعل ذلك .. لكان منه عدلا ، ولم يكن قبيحا ولا ظلما .

وأنه عز وجل يثيب عباده المؤمنين على الطاعات بحكم الكرم والوعد ، لا بحكم الاستحقاق واللزوم ؛ إذ لا يجب عليه لأحد فعل ، ولا يتصور منه ظلم ، ولا يجب لأحد عليه حق .

وأنَّ حَقَّهُ فِي الطَّاعَاتِ وَجَبَ عَلَى الْخَلْقِ بِإِيجَابِهِ عَلَى أَسْنَةِ أَنْبِيَاءِهِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، لَا بِمَجْرِدِ الْعُقْلِ ، وَلَكِنَّهُ بَعَثَ الرَّسُولَ وَأَظْهَرَ صِدْقَهُمْ بِالْمَعْجَزَاتِ الظَّاهِرَةِ ، فَبَلَّغُوا أُمَّرَهُ وَنَهْيَهُ ، وَوَعْدَهُ وَوَعِيَّهُ ، فَوَجَبَ عَلَى الْخَلْقِ تَصْدِيقُهُمْ فِيمَا جَاءُوا بِهِ .



معنى الكلمة الثانية ، وهي شهادةُ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

وأنَّهُ بَعَثَ النَّبِيَّ الْأَمِيَّ الْقَرْشَيَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِرَسَالَتِهِ إِلَى كَافَّةِ الْعَرَبِ وَالْعَجَمِ ، وَالْجَنِّ وَالْإِنْسِ ، فَتَسْخَنَ بِشَرِيعَتِهِ الشَّرَائِعَ إِلَّا مَا قَرَرَهُ مِنْهَا ، وَفَضَّلَهُ عَلَى سَائِرِ الْأَنْبِيَاءِ ، وَجَعَلَهُ سَيِّدَ الْبَشَرِ ، وَمَنْعَ كَمَالَ الإِيمَانِ بِشَهادَةِ التَّوْحِيدِ ؟ وَهُوَ قَوْلُ : ( لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ) مَا لَمْ تَقْتَرُنْ بِهَا شَهادَةُ الرَّسُولِ ؛ وَهُوَ قَوْلُكَ : ( مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ ) .

وَأَلْزَمَ الْخَلْقَ تَصْدِيقَهُ فِي جَمِيعِ مَا أَخْبَرَ عَنْهُ مِنْ أَمْوَارِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، وَأَنَّهُ لَا يُتَقَبِّلُ إِيمَانُ عَبْدٍ حَتَّى يُؤْمِنَ بِمَا أَخْبَرَ عَنْهُ بَعْدَ الْمَوْتِ ، وَأَوَّلُهُ سُؤَالٌ مُنْكَرٌ وَنَكِيرٌ ، وَهُمَا شَخْصَانِ مَهِيَّانِ هَائِلَانِ ، يَقْعُدَانِ الْعَبْدُ فِي قَبْرِهِ سَوِيًّا ، ذَا رُوحٍ وَجَسَدٍ ، فَيُسَأَلَا إِنَّهُ عَنِ التَّوْحِيدِ وَالرَّسَالَةِ ، وَيَقُولَا لَهُ : مَنْ رَبُّكَ ؟ وَمَا دِينُكَ ؟ وَمَنْ نَبِيُّكَ ؟<sup>(١)</sup> وَهُمَا فَتَّانَا الْقَبْرِ ، وَسُؤَالُهُمَا أَوَّلُ فِتْنَةٍ بَعْدَ الْمَوْتِ .

(١) كما جاء ذلك عند الترمذى (٣١٢٠) .

وأن يؤمن بعذاب القبر ، وأنه حق وحكمة وعدل<sup>(١)</sup> ، على الجسم والروح ، على ما يشاء .

وأن يؤمن بالميزان ذي الكفتين والسان ، وصفته في العظم أنه مثل طباق السماوات والأرض ، توزن فيه الأعمال بقدرة الله تعالى ، والصنج يومئذ مثاقيل الذر والخردل<sup>(٢)</sup> ؛ تحقيقاً لتمام العدل ، فتُطرح صحائف الحسنات في صورة حسنة في كفة النور ، فيثقل بها الميزان على قدر درجاتها عند الله بفضل الله ، وتُطرح صحائف السيئات في صورة قبيحة في كفة الظلمة ، فيخفف بها الميزان بعدل الله .

وأن يؤمن بأن الصراط حق ، وهو جسر ممدود على متن جهنم ، أحده من السيف ، وأدق من الشعرة ، تزلي عليه أقدام الكافرين بحكم الله سبحانه ، فتهوي بهم إلى النار ، وتشتب عليه أقدام المؤمنين بفضل الله ، فيُساقون إلى دار القرار .

وأن يؤمن بالحوض المورود ؛ حوض محمد صلى الله عليه وسلم ، يشرب منه المؤمنون قبل دخول الجنة وبعد جواز الصراط<sup>(٣)</sup> ، من شرب منه

(١) وفي حقيته روى مسلم في « صحيحه » ( ٢٨٦٧ ) مرفوعاً : « إن هذه الأمة تتبلّى في قبورها ، فلو لا ألا تدافنوا .. لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر الذي أسمع منه » .

(٢) الصنج - ويقال : السنج - : المثقال الذي يوزن به ( وحدة الوزن ) .

(٣) على الصحيح ، ولكن جهل تقدمه على الصراط أو تأخره عنه .. لا يضره بالاعتقاد وإنما الواجب اعتماد ثبوته . « إتحاف » ( ٣٩ / ٢ ) .

شربةً.. لم يظماً بعدها أبداً، عرضه مسيرة شهرٍ، ما قهه أشدّ بياضاً من  
اللبن، وأحلى من العسل، حوله أباريق عدد نجوم السماء، فيه ميزابانٍ  
يُصْبَانِ من الكوثر.

وأن يؤمن بالحساب، وتفاوت الناس فيه إلى مناقش في الحساب وإلى  
مسامح فيه، وإلى من يدخل الجنة بغير حساب وهم المقربون، فيسأل الله  
تعالى من شاء من الأنبياء عن تبليغ الرسالة، ومن شاء من الكفار عن تكذيب  
المسلمين، ويسأل المبدعة عن السنة، ويسأل المسلمين عن الأعمال.

وأن يؤمن بإخراج الموحدين من النار بعد الانتقام، حتى لا يبقى في  
جهنم موحدٌ بفضل الله تعالى، فلا يخلد في النار موحدٌ.

وأن يؤمن بشفاعة الأنبياء<sup>(١)</sup>، ثم العلماء، ثم الشهداء، ثم سائر  
المؤمنين، كل على حساب جاهه و منزلته عند الله تعالى، ومن بقي من  
المؤمنين ولم يكن له شفيع.. أخرج بفضل الله عز وجل، فلا يخلد في النار  
مؤمنٌ، بل يخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان.

وأن يعتقد فضل الصحابة رضي الله عنهم، وترتيبهم، وأن أفضل الناس  
بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي  
رضي الله عنهم، وأن يحسن الظن بجميع الصحابة، ويُشَنِّي عليهم كما  
أشنى الله عز وجل ورسوله صلى الله عليه وسلم عليهم أجمعين.

(١) في (أ) : ( الأنبياء ، ثم الأولياء...).

فكل ذلك مما وردت به الأخبار ، وشهدت به الآثار ، فمن اعتقد جميع ذلك موقناً به . . كان من أهل الحق وعصابة السنة ، وفارق رهط الضلال وحزب البدعة .

فنسأل الله تعالى كمال اليقين ، وحسن الثبات في الدين ، لنا ولكافأة المسلمين برحمته ، إله أرحم الراحمين ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى كل عبد مصطفى .



## الفَصْلُ الثَّانِي

### في وجه التَّدريج إلى الارشاد وترتيب درجات الاعتقاد

اعلم : أنَّ ما ذكرناه في ترجمة العقيدة ينبغي أنْ يُقدمَ إلى الصبيِّ في أَوَّلِ نشوئِه لِيحفظُه حفظاً<sup>(١)</sup> ، ثُمَّ لا يزالُ ينكشفُ لَهُ معناهُ في كبرِه شيئاً فشيئاً ، فابتداؤه الحفظُ ، ثُمَّ الفهمُ ، ثُمَّ الاعتقادُ والإيقانُ والتصديقُ بِهِ ، وذلكَ ممَّا يحصلُ في الصبيِّ بغيرِ برهانٍ .

فمنْ فضلِ اللهِ سبحانهَ علىِ قلبِ الإنسانِ أنْ شرحَهُ في أَوَّلِ نشوئِه للإيمانِ منْ غيرِ حاجةٍ إلى حجَّةٍ وبرهانٍ ، وكيفَ يُنكرُ ذلكَ وجميعُ عقائدِ العوامِ مبادئُها التلقينُ المجرَّدُ والتقليدُ الممحضُ؟!<sup>(٢)</sup>

نعمُ ، يكونُ الاعتقادُ الحاصلُ بمجرَّدِ التقليدِ غيرِ خالٍ عنْ نوعِ منَ الضعفِ في الابتداءِ ، علىِ معنى أنَّهُ يقبلُ الإزالةَ بنقيضِهِ لِوْأْلَقِي إِلَيْهِ ، ولا بدَّ منْ تقويتهِ وإثباتِهِ في نفسِ الصبيِّ والعاميِّ حتَّى يترسَّخَ ولا يتزلَّزلَ .  
وليسَ الطريقُ في تقويتهِ وإثباتِهِ أنْ يُعلَّمَ صنعةُ الجدلِ والكلامِ ، بلْ

(١) يحفظه في صدره حفظاً يأمن به عن الإغفال عنه ، ويتمكن ذلك المحفوظ في باطنه حتى يكون نقشاً على الحجر ولا يطرأ عليه ما يخالفه . «إتحاف» (٤٢/٢) .

(٢) في غيرِ (ب) : (والتعليم الممحض) .

يشتغلُ بتلاوةِ القرآنِ وتفسيرهِ ، وقراءةِ الحديثِ ومعانيهِ ، ويشتغلُ بوظائفِ العباداتِ ، فلا يزالُ اعتقادُه يزدادُ رسوحاً بما يقرعُ سمعَه من أدلةِ القرآنِ وحججهِ ، وبما يردُ عليهِ من شواهدِ الأحاديثِ وفوائدها ، وبما يسطعُ عليهِ من أنوارِ العباداتِ ووظائفها ، وبما يسري إليهِ من مشاهدةِ الصالحينَ ومجالستِهم ، وسيماهمْ وسماعِهمْ وهيئةِهمْ ؛ في الخصوصِ لله عزَّ وجلَّ ، والخوفِ منهُ ، والاستكانةِ لهُ ، فيكونُ أولُ التلقينِ كالقاءِ بذرٍ في الصدرِ ، وتكونُ هذه الأسبابُ كالسقِي والتربيةِ لهُ حتى ينموَ ذلك البذرُ ويقوى ، ويرتفعَ شجرةً طيبةً راسخةً ، أصلُها ثابتٌ وفرعُها في السماءِ .

وي ينبغي أن يحرسَ سمعُه من الجدلِ والكلامِ غايةَ الحراسةِ ؛ فإنَّ ما يشوشُهُ الجدلُ أكثرُ مما يمهلُهُ ، وما يفسدُهُ أكثرُ مما يصلحُهُ ، بل تقويتهُ بالجدلِ تضاهي ضربِ الشجرةِ بالمدققةِ من الحديدِ رجاءً تقويتهاً بأن تكتنزَ أجزاؤها<sup>(١)</sup> ، وربما يفتتها ذلكَ ويفسدُها ، وهوَ الأغلبُ ، والمشاهدةُ تكفيكَ في هذا بياناً ، وناهيكَ بالعيانِ برهاناً .

فقسْ عقيدةَ أهلِ الصلاحِ والتقوىِ من عوامِ الناسِ بعقيدةِ المتكلمينِ والمجادلينِ ؛ فترى اعتقادَ العاميِّ في الثباتِ كالطودِ الشامخِ ، لا تحركهُ الدواهي والصواعقُ ، وعقيدةَ المتكلِّم الحارسِ اعتقادَه بتقسيماتِ الجدلِ كخيطٍ مرسَلٍ في الهواءِ تسفيهِ الريحُ مرَّةً هكذا ومرَّةً هكذا ، إلاَّ مَنْ سمعَ

(١) في (ب) : (تكثُرُ أجزاؤها) .

منهم دليل الاعتقاد فتلقيه تقليداً كما تلقفَ نفس الاعتقاد تقليداً؛ إذ لا فرق في التقليد بين تعلم الدليل أو تعلم المدلول، فتلقين الدليل شيء والاستدلال بالنظر شيء آخر بعيد عنـه.

ثم الصبي إذا وقع نشوءه على هذه العقيدة :

إن اشتغل بكسب الدنيا.. لم يفتح له غيرها، ولكنـه يسلم في الآخرة باعتقاد أهل الحق؛ إذ لم يكلف الشرع أجلاف العرب أكثر من التصديق الجازم بظاهر هذه العقائد، فأماماً البحث والتفيش وتكلـف نظم الأدلة.. فلم يكلـفوه أصلاً.

وإن أراد أن يكون من سالكي طريق الآخرة، وساعدـه التوفيق حتى اشتغل بالعمل، ولازم التقوى، ونهـى النفس عنـ الهوى، واشتغل بالرياضة والمجاهدة.. انفتحـت له أبوابـ من الهدـية تكشفـ عنـ حقائق هذه العقـيدة بنورـ إلهـي يقـذـفـ في قلـبه بسبـبـ المجـاهـدة؛ تحـقيقـاً لـوعـدهـ عـزـ وجـلـ إذ قالـ :

﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِي سَبِيلِنَا﴾.

وهو الجوهر النـفـيسـ الذي هو غـاـيةـ إيمـانـ الصـدـيقـينـ والمـقـرـيـنـ، وإـلـيـهـ الإـشـارـةـ بـالـسـرـ الذي وـقـرـ في صـدـرـ أبي بـكـرـ الصـدـيقـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ حيثـ فـضـلـ بـهـ الـخـلـقـ.

وانـكـشـافـ ذـلـكـ السـرـ بـلـ تـلـكـ الأـسـرـارـ لـهـ درـجـاتـ بـحـسـبـ درـجـاتـ المجـاهـدةـ وـدـرـجـاتـ الـبـاطـنـ؛ فـي النـظـافـةـ وـالـطـهـارـةـ عـمـاـ سـوـيـ اللـهـ تـعـالـىـ،

وفي الاستضاءةِ بنورِ اليقينِ ، وذلكَ كتفاوتُ الخلقِ في أسرارِ الطبِّ والفقهِ وسائلِ العلومِ ؛ إذ يختلفُ ذلكَ باختلافِ الاجتهادِ واختلافِ الفطرةِ في الذكاءِ والفطنةِ ، وكما لا تنحصرُ تلكَ الدرجاتُ .. فكذلكَ هذه<sup>(١)</sup> .

### مسائلٌ تُرْبَّعُ

[في حكمِ تعلمِ الجدلِ والكلامِ]

فإنْ قلتَ : تعلمُ الجدلِ والكلامِ مذمومٌ كتعلمِ النجومِ ، أوْ هُوَ مباحٌ ، أوْ هوَ مندوبٌ إلَيْهِ ؟

فأعلمُ : أنَّ للناسِ في هذَا غلوًا وإسراً في أطراَفِ :  
فمنْ قائلٍ : إِنَّهُ بَدْعَةٌ وَحْرَامٌ ، وَإِنَّ الْعَبْدَ إِنْ لَقِيَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ بِكُلِّ ذَنْبٍ سُوَى الشَّرِكِ .. خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَلْقَاهُ بِالْكَلَامِ .

ومنْ قائلٍ : إِنَّهُ وَاجِبٌ وَفَرْضٌ ؛ إِمَّا عَلَى الْكَفَايَةِ ، أوْ عَلَى الْأَعْيَانِ ، وَإِنَّهُ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ وَأَعْلَى الْقَرْبَاتِ ؛ فَإِنَّهُ تَحْقِيقٌ لِعِلْمِ التَّوْحِيدِ ، وَنَضَالٌ عَنْ دِينِ اللَّهِ تَعَالَى .

وإلى التحريرِ ذهبَ الشافعيُّ ومالكُ وأحمدُ ابنُ حنبلٍ ، وسفيانُ ،  
وجميعُ أهلِ الحديثِ منَ السلفِ .

(١) والحاصل مما سبق من كلام المصنف : أن الصيانت والعمام لا ينبغي أن يلقنوا بأكثر مما ذكر في العقيدة المختصرة ؛ فإن فيها مقنعاً لهم ، وزجاً عن الواقع فيما يضرُّهم .  
«إتحاف» (٤٦/٢) .

قال ابن عبد الأعلى رحمة الله : سمعت الشافعى رضي الله عنه يوم ناظر حفظاً الفرد - وكان من متكلمي المعتزلة - يقول : ( لأن يلقى الله عز وجل العبد بكل ذنب ما خلا الشرك بالله .. خير له من أن يلقاه بشيء من علم الكلام ، ولقد سمعت من حفص كلاماً لا أقدر أن أحكيه )<sup>(١)</sup> .

وقال أيضاً : ( قد اطلع من أهل الكلام على شيء ما ظننته قط ، ولأن يبتلى العبد بكل ما نهى الله عنه ما عدا الشرك .. خير له من أن ينظر في الكلام )<sup>(٢)</sup> .

وحكم الكرايسى أن الشافعى رضي الله عنه سُئلَ عن شيء من الكلام ، فغضب وقال : ( سُلْ عن هذا حفظاً الفرد وأصحابه أخزاهم الله )<sup>(٣)</sup> .

ولمّا مرض الشافعى رضي الله عنه . دخل عليه حفظ الفرد وقال : من أنا ؟ فقال : حفظ الفرد ، لا حفظك الله ولا رعاك حتى توب مما أنت فيه<sup>(٤)</sup> .

وقال أيضاً : ( لَوْ عِلْمَ النَّاسُ مَا فِي الْكَلَامِ مِنَ الْأَهْوَاءِ .. لَفَرَّوَا مِنْهُ فَرَارَهُمْ مِنَ الْأَسْدِ )<sup>(٥)</sup> .

(١) جامع بيان العلم وفضله ( ١٧٨٨ ) ، وما امتنع عن حكايته عنه هو قوله بخلق القرآن .

(٢) جامع بيان العلم وفضله ( ١٧٨٩ ) .

(٣) جامع بيان العلم وفضله ( ١٧٩٠ ) .

(٤) جامع بيان العلم وفضله ( ١٧٩١ ) .

(٥) جامع بيان العلم وفضله ( ١٧٩٢ ) .

وقال أيضاً : (إذا سمعتَ الرجلَ يقولُ : الاسمُ هوَ المسمى ، أوْ غيرُ المسمى . فاشهدْ بأنَّه مِنْ أهْلِ الْكَلَامِ وَلَا دِينَ لَهُ) <sup>(١)</sup> .

وقال الزعفراني : قال الشافعي : (حکمی في أصحابِ الكلامِ أنْ یُضربوا بالجريدة ، ویطافَ بهِمْ في العشائرِ والقبائلِ ، ويقال : هذا جزءٌ منْ تركَ الكتابَ والسنةَ وأخذَ في الكلامِ) <sup>(٢)</sup> .

وقال أحمدُ ابنُ حنبلٍ : (لا يفلحُ صاحبُ الكلامِ أبداً ، ولا تكادُ ترى أحداً نظرَ في الكلامِ إلَّا وفي قلبهِ دَغْلٌ) <sup>(٣)</sup> .

وبالغَ في ذمَّهِ حتَّى هجرَ الحارثَ المحاسبيَ معَ زهْدِهِ وورعِهِ بسبِبِ تصنيفِهِ كتاباً في الردِ على المبتداةِ ، وقالَ لهُ : (ويحكَ ! ألسْتَ تحكِي بدعَتِهِمْ أولاً ثمَ ترُدُّ عَلَيْهِمْ ؟ ! ألسْتَ تحمِلُ النَّاسَ بتصنيفِكِ على مطالعةِ البدعةِ والتفَكُّرِ في تلكَ الشَّبهاتِ فيدعُوهُمْ ذلكَ إلى الرأيِ والبحثِ ؟ !) <sup>(٤)</sup> .

وقال أحمدُ رحمةُ اللهُ : (علماءُ الكلامِ زنادقةُ<sup>٥</sup>) <sup>(٥)</sup> .

وقال مالكُ رحمةُ اللهُ : (أرأيتَ إِنْ جاءَهُ مِنْ هُوَ أَجْدَلُ مِنْهُ .. أَيدَعُ دِينَهُ

(١) جامع بيان العلم وفضله (١٧٩٢) .

(٢) جامع بيان العلم وفضله (١٧٩٣) .

(٣) جامع بيان العلم وفضله (١٧٩٦) ، والدغل : الفساد .

(٤) وكلُّ منها من رؤساء الأئمة ، وهداة هذه الأمة ، والظُّنُون بالحارث أنه إنما تكلَّم حيث دعت الحاجة ، ولكل مقصود ، والله يرحمهما . «إتحاف» (٤٩/٢) .

(٥) قوت القلوب (١٣٨/١) .

كلَّ يومٍ لدِينِ جَدِيدٍ ! ) يعني : أنَّ أقوالَ المُتَجَادِلِينَ تَتَقاوْمُ<sup>(١)</sup> .

وقالَ مالِكُ رَحْمَةُ اللَّهِ أَيْضًا : ( لَا تَجُوزُ شَهادَةُ أَهْلِ الْبَدْعِ وَالْأَهْوَاءِ ) ، فَقَالَ بَعْضُ أَصْحَابِهِ فِي تَأْوِيلِهِ : إِنَّهُ أَرَادَ بِأَهْلِ الْأَهْوَاءِ أَهْلَ الْكَلَامِ عَلَى أَيِّ مَذَهِّبٍ كَانُوا<sup>(٢)</sup> .

وقالَ أَبُو يُوسُفَ : ( مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ بِالْكَلَامِ .. تَرَنَّدَ )<sup>(٣)</sup> .

وقالَ الْحَسْنُ : ( لَا تَجَالِسُوا أَهْلَ الْأَهْوَاءِ ، وَلَا تَجَادِلُوهُمْ ، وَلَا تَسْمَعُوا مِنْهُمْ )<sup>(٤)</sup> .

وقد اتفقَ أَهْلُ الْحَدِيثِ مِنَ السَّلْفِ عَلَى هَذَا ، وَلَا يَنْحَصِرُ مَا نُقْلَّ عَنْهُمْ مِنَ التَّشْدِيدَاتِ فِيهِ ، وَقَالُوا : مَا سَكَتَ عَنْهُ الصَّحَابَةُ مَعَ أَنَّهُمْ أَعْرَفُ بِالْحَقَائِقِ وَأَفْصَحُ بِتَرْتِيبِ الْأَلْفَاظِ مِنْ غَيْرِهِمْ .. إِلَّا لَعِلْمِهِمْ بِمَا يَتَوَلَُّ مِنْهُ مِنَ الشَّرِّ ، وَلَذِلِكَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « هَلْكَ الْمُتَنَطَّعُونَ ، هَلْكَ الْمُتَنَطَّعُونَ ، هَلْكَ الْمُتَنَطَّعُونَ »<sup>(٥)</sup> ؛ أَيِّ : الْمُتَعَمِّقُونَ فِي الْبَحْثِ وَالْاسْتِقْصَاءِ .

(١) رواه اللالكي في « اعتقاد أهل السنة » ( ٢٩٤ ) ، والمعنى : لا يعتمد على تلك الأقوال ؛ لكونها في معرض الإزالة بما هو أقوى . « إتحاف » ( ٤٩ / ٢ ) .

(٢) جامع بيان العلم وفضله ( ١٨٠٠ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٣٩ / ١ ) .

(٤) رواه الدارمي في « سننه » ( ٤١٥ ) ، وكذا ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١٨٠٣ ) .

(٥) رواه مسلم ( ٢٦٧٠ ) .

واحتجّوا أيضاً بأنّ ذلك لِمَنْ كانَ مِنَ الدِّينِ .. لَكَانَ ذَلِكَ أَهْمَّ مَا يَأْمُرُ بِهِ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَيَعْلَمُ طَرِيقَهُ ، وَيَشْنِي عَلَيْهِ وَعَلَى أَرْبَابِهِ ؛  
فَقَدْ عَلِمُوهُمُ الْاسْتِنْجَاءَ<sup>(١)</sup> ، وَنَدِبَهُمْ إِلَى حِفْظِ الْفَرَائِضِ وَأَثْنَى عَلَيْهِمْ<sup>(٢)</sup> ،  
وَنَهَاهُمْ عَنِ الْكَلَامِ فِي الْقَدَرِ وَقَالَ : « أَمْسِكُوا »<sup>(٣)</sup> .

وَعَلَى هَذَا اسْتَمَرَ الصَّحَابَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ، فَالزِّيادَةُ عَلَى الْأَسْتَادِ طَغْيَانٌ  
وَظَلَمٌ ، وَهُمُ الْأَسْتَادُونَ وَالْقَدوَةُ ، وَنَحْنُ الْأَتَابُعُ وَالْتَّلَامِذَةُ .

وَأَمَّا الْفَرَقَةُ الْأُخْرَى : فَاحْتَجُوا بِأَنَّ الْمَحْذُورَ مِنَ الْكَلَامِ إِنْ كَانَ هُوَ لَفْظَ  
الْجُوهرِ وَالْعَرَضِ ، وَهَذِهِ الْاَصْطِلَاحَاتِ الْغَرِيبَةِ الَّتِي لَمْ تَعْهُدْهَا الصَّحَابَةُ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ .. فَالْأَمْرُ فِيهِ قَرِيبٌ ؛ إِذْ مَا مِنْ عِلْمٍ إِلَّا وَقَدْ أَحْدَثَ فِيهِ  
اَصْطِلَاحَاتٍ لِأَجْلِ التَّفَهِيمِ ؛ كَالْحَدِيثِ وَالتَّفْسِيرِ وَالْفَقِهِ ، وَلِمَ عُرِضَ عَلَيْهِمْ  
عَبَارَةُ النَّفْضِ وَالْكَسْرِ وَالْتَّرْكِيبِ وَالتَّعْدِيَةِ وَفَسَادِ الْوَضْعِ إِلَى جَمِيعِ الْأَسْئَلَةِ  
الَّتِي تُورَدُ عَلَى الْقِيَاسِ .. لَمَّا كَانُوا يَفْهَمُونَهُ ، فَإِحْدَاثُ عَبَارَةٍ لِلَّدَلَالَةِ بِهَا  
عَلَى مَقْصُودِ صَحِيحٍ كَإِحْدَاثِ آنِيَةٍ عَلَى هَيَّةٍ جَدِيدَةٍ لَا سَعْمَالَهَا فِي مِبَاحٍ .

وَإِنْ كَانَ الْمَحْذُورُ هُوَ الْمَعْنَى .. فَنَحْنُ لَا نَعْنِي بِهِ إِلَّا مَعْرِفَةُ الدَّلِيلِ عَلَى  
حَدِيثِ الْعَالَمِ وَوَحْدَانِيَّةِ الْخَالِقِ وَصَفَاتِهِ كَمَا جَاءَ بِهِ الشَّرْعُ ، فَمَنْ أَيْنَ تَحرُّمُ  
مَعْرِفَةُ اللَّهِ تَعَالَى بِالدَّلِيلِ ؟

(١) كما في « مسلم » (٢٦٢) .

(٢) كما في « الترمذى » (٢٠٩١) ، وابن ماجه (٢٧١٩) .

(٣) رواه الطبراني في « الكبير » (٩٦/٢) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٤/١٠٨) .

وإن كان المحذور هو التشغب والتعصب والعداوة والبغضاء وما يفضي إليه الكلام.. فذلك محرّم، ويجب الاحتراز عنه؛ كما أنَّ الكبر والعجب والرياء وطلب الرئاسة مما يفضي إليه علم الحديث والتفسير والفقه، وهو محرّم يجب الاحتراز عنه، ولكن لا يمنع من العلم لأجل أدائه إليه، وكيف يكون ذكر الحجّة والمطالبة بها والبحث عنها محظوراً وقد قال الله تعالى : «**فُلْ هَاوْا بُرْهَنْتَكُمْ**» ، وقال عز وجل : «**لِيَهْلَكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْنَهُ وَيَعْيَى مَنْ حَيَ عَنْ بَيْنَهُ**» ، وقال تعالى : «**إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَنٍ بِهَذَا**» ، أي : حجة وبرهان ، وقال : «**فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَلِغَةُ**» ، وقال تعالى : «**أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ**» إلى قوله : «**فَبَهْتَ الَّذِي كَفَرَ**» ؛ إذ ذكر سبحانه احتجاج إبراهيم ومجادلاته وإفحامه خصمه في معرض الثناء عليه ، وقال تعالى : «**وَتِلْكَ حُجَّتَنَا إِنَّا أَتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ**» ، وقال تعالى : «**قَالُوا يَسُوْحُ قَدْ جَدَلْتَنَا فَأَكْتَرْتَ حِدَالَنَا**» ، وقال تعالى في قصة فرعون : «**وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ**» إلى قوله : «**أَوْلَوْ حِشْتَكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ**» ؟ !

وعلى الجملة : فالقرآن من أوله إلى آخره مواجهة مع الكفار ، فعمدة أدلة المتكلمين في التوحيد قوله تعالى : «**لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا**» ، وفي النبوة : «**وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَبِّ مَمَانِزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنْتُمْ شُوَرَةٌ مِّنْ مِثْلِهِ**» ، وفي البعث قوله تعالى : «**فَلْ يُحْيِيَ الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةً**» ، إلى غير ذلك من الآيات والأدلة .

ولم تزلُّ الرسُلُ صلواتُ اللهِ علَيْهِمْ يحاجُونَ المنكريْنَ ويجادلُونَهُمْ ، قال

تعالى : « وَجَدَ لَهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحَسَنُ » ، والصحابة رضي الله عنهم أيضاً كانوا يحاجُونَ المنكرينَ ويجادلُونَ ولكنْ عند الحاجة ، وكانت الحاجة إليه قليلة في زمانِهم .

وأول من سنَ دعوة المبتداعة بالجادلة إلى الحق علیٰ بن أبي طالب رضي الله عنه ؛ إذ بعث ابن عباس رضي الله عنهما إلى الخوارج يكلّمُهم ، فقال : ما تنتقمون على إمامكم ؟ قالوا : قاتل ولم يسب ولم يغمض ، قال : ذلك في قتال الكفار ، أرأيتم لو سببتم عائشة رضي الله عنها في يوم الجمل ، فوّقعت عائشة رضي الله عنها في سهم أحدكم ، أكتتم تستحلون منها ما تستحلون من ملككم وهي أمكم في نص الكتاب ؟ فقالوا : لا ، ورجع منهم إلى الطاعة بمحادلته ألفان<sup>(١)</sup> .

ورُوي أنَّ الحسن ناظرَ قدرياً فرجعَ عنِ القدر .

وناظر علیٰ بن أبي طالب كرم الله وجهه رجلاً منَ القدرية .

وناظر عبد الله بن مسعود يزيد بن عميرة في الإيمان ، قال عبد الله : لو قلت : إنّي مؤمن .. لقلت : إنّي في الجنة ، فقال له يزيد بن عميرة : يا صاحب رسول الله ؛ هذه زلةٌ منك ، وهل الإيمان إلا أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسليه والبعث والميزان ، وتقيم الصلاة والصوم والزكاة ،

(١) جامع بيان العلم وفضله (١٨٣٤) مختصرًا ، وهو عند أبي نعيم في « الحلية » (٣١٨/١) .

ولنا ذنبٌ لَوْ نعلمُ أَنَّهَا تُغْفِرُ لَنَا.. لعلَّمَنَا إِنَّا مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ، فَمَنْ أَجِلٌ ذَلِكَ  
نَقُولُ : إِنَّا مُؤْمِنُونَ ، وَلَا نَقُولُ : إِنَّا مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ، فَقَالَ ابْنُ مُسْعُودٍ :  
صَدِقَتْ وَاللَّهِ ؛ إِنَّهَا مِنِّي زَلَّةٌ<sup>(۱)</sup>.

يُبَقَّى أَنْ يَقَالَ : كَانَ خَوْضُهُمْ فِيهِ قَلِيلًا لَا كثِيرًا ، وَقَصِيرًا لَا طَوِيلًا ،  
وَعِنْدَ الْحَاجَةِ لَا بِطَرِيقِ التَّصْنِيفِ وَالتَّدْرِيسِ وَاتِّخَادِهِ صَنَاعَةً ، فَيَقَالُ :  
أَمَّا قَلَّةُ خَوْضِهِمْ فِيهِ.. فَإِنَّهُ كَانَ لَقْلَةُ الْحَاجَةِ ؛ إِذْ لَمْ تَكُنِ الْبَدْعَةُ تَظَهُرُ  
فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ .

وَأَمَّا الْقَصْرُ.. فَقَدْ كَانَ الْغَايَةُ إِفْحَامَ الْخَصْمِ وَاعْتِرَافَهُ وَانْكَشَافَ الْحَقِّ  
وَإِزَالَةُ الشَّبَهَةِ ، فَلَوْ طَالَ إِشْكَالُ الْخَصْمِ أَوْ لِجَاجُهُ.. لَطَالَ - لَا مَحَالَةَ -  
إِلَزَامُهُمْ ، وَمَا كَانُوا يَقْدِرُونَ قَدْرَ الْحَاجَةِ بِمِيزَانٍ وَلَا مَكِيَالٍ بَعْدَ الشَّرْوَعِ فِيهَا.  
وَأَمَّا عَدْمُ تَصْدِيَّهُمْ لِلتَّدْرِيسِ وَالتَّصْنِيفِ فِيهِ.. فَهَكُذا كَانَ فِي الْفَقِهِ  
وَالْتَّفْسِيرِ وَالْحَدِيثِ أَيْضًا ، فَإِنْ جَازَ تَصْنِيفُ الْفَقِهِ وَوُضُعُ الصُّورِ النَّادِرَةِ الَّتِي  
لَا تَتَقَوَّلُ إِلَى النَّدُورِ ؛ إِمَّا ادْخَارًا لِيَوْمٍ وَقَوْعَهَا وَإِنْ كَانَ نَادِرًا ، أَوْ تَشْحِيدًا  
لِلْخَوَاطِرِ.. فَنَحْنُ أَيْضًا نَرْتَبُ طُرُقَ الْمُحَااجَةِ لِتَوْقُعِ وَقْعَ الْحَاجَةِ بِثُورَانِ  
شَبَهَةٍ ، أَوْ هِيجَانٍ مُبْتَدِعٍ ، أَوْ لِتَشْحِيدِ الْخَاطِرِ ، أَوْ لِادْخَارِ الْحَجَجِ حَتَّى  
لَا يَعْجَزَ عَنْهَا عَنْدَ الْحَاجَةِ عَلَى الْبَدِيهَةِ وَالْأَرْتِجَالِ ؛ كَمَنْ يَعْدُ السَّلَاحَ قَبْلَ  
الْقَتَالِ لِيَوْمِ الْقَتَالِ .

(۱) انظر « تاريخ دمشق » ( ۴۶۱/۱۱ ) .

فهذا ما يمكن أن يُذكَر للفريقين .

فإنْ قلتَ : فما المختارُ فيه عندكَ ؟

فأعلمُ : أَنَّ الْحَقَّ فِيهِ أَنَّ إِطْلَاقَ الْقَوْلِ بِذَمَّتِهِ فِي كُلِّ حَالٍ أَوْ بِحَمْدِهِ فِي كُلِّ حَالٍ .. خَطًّا ، بَلْ لَا بَدَّ فِيهِ مِنْ تَفْصِيلٍ .

فأعلمُ أَوَّلًا : أَنَّ الشَّيْءَ قُدْ يُحْرَمُ لِذَاتِهِ ؛ كَالْخَمْرِ وَالْمِيَةِ ، وَأَعْنِي بِقَوْلِي : ( لِذَاتِهِ ) أَنَّ عَلَّةَ تَحْرِيمِهِ وَضُفْرُ فِي ذَاتِهِ ، وَهُوَ الإِسْكَارُ وَالْمَوْتُ ، وَهَذَا إِذَا سُئِلْنَا عَنْهُ .. أَطْلَقْنَا الْقَوْلَ بِأَنَّهُ حَرَامٌ ، وَلَا يُلْتَفِتُ إِلَى إِبَاحةِ الْمِيَةِ عَنْدَ الاضْطَرَارِ ، وَإِبَاحةِ تَجْرِيعِ الْخَمْرِ إِذَا غَصَّ الْإِنْسَانُ بِلَقْمَةٍ وَلَمْ يَجِدْ مَا يُسِيغُهَا سَوْيَ الْخَمْرِ<sup>(١)</sup> .

وَإِلَى مَا يُحْرَمُ لِغَيْرِهِ ؛ كَالْبَيْعِ عَلَى بَيْعِ أَخِيكَ الْمُسْلِمِ فِي وَقْتِ الْخِيَارِ ، وَالْبَيْعِ وَقْتَ النَّدَاءِ ، وَكَأْكُلِ الطِّينِ ؛ فَإِنَّهُ يُحْرَمُ لِمَا فِيهِ مِنَ الْإِضَارَ .

وَهَذَا يُنْقَسِمُ إِلَى مَا يَضُرُّ قَلِيلٌ وَكَثِيرٌ ، فَيُطْلُقُ الْقَوْلُ عَلَيْهِ بِأَنَّهُ حَرَامٌ ؛ كَالسَّمِّ الَّذِي يَقْتَلُ قَلِيلٌ وَكَثِيرٌ ، وَإِلَى مَا يَضُرُّ عَنْدَ الْكَثْرَةِ ، فَيُطْلُقُ الْقَوْلُ عَلَيْهِ بِالْإِبَاحةِ ؛ كَالْعَسْلِ ، فَإِنَّ كَثِيرَهُ يَضُرُّ بِالْمَحْرُورِ ، وَكَأْكُلِ الطِّينِ ، وَكَأَنَّ

(١) وكان هذا جواب عن سؤال مقدر بقول القائل : كيف يجوز إطلاق القول فيما بالحرمة مع أنهما يباحان في وقت ؟ فأجاب بأن ذلك نادر ، ولا حكم للنادر . « إتحاف » ٥٧/٢ .

إطلاق التحرير على الطين والخمر ، والتحليل على العسل .. التفاتُ إلى أغلب الأحوال .

فإنْ تصدَّى شيءٌ تقابلتْ فيه الأحوال .. فالأولى والأبعدُ عن الالتباسِ أنْ يُفصَّلَ .

فنعودُ إلى علم الكلام ونقولُ : إنَّ فيه منفعةً وفيه مضرَّةً ، فهو باعتبارِ منفعتِه في وقتِ الانتفاع حلالٌ أو مندوبٌ إلَيْهِ أو واجبٌ كما يقتضيه الحال ، وهو باعتبارِ مضرَّته في وقتِ الاستضرارِ ومحلُّه حرامٌ .

أما مضرَّته : فإنَّارَةُ الشبهاتِ ، وتحريكُ العقائدِ ، وإزالتها عنِ الجزم والتصميم ، فذلكَ ممَّا يحصلُ في الابتداءِ ، ورجوعُها بالدليلِ مشكوكٌ فيه ، ويختلفُ فيه الأشخاصُ ، فهذا ضررُه في الاعتقادِ الحقِّ .

ولهُ ضررٌ آخرٌ في تأكيدِ اعتقادِ المبتدعِ للبدعةِ وتشبيهِ في صدورِهم ، بحيثُ تبعثُ دواعيهم ويشتَّدُ حرصُهم على الإصرارِ عليهِ ، ولكنَّ هذا الضررَ بواسطَةِ التعصُّبِ الذي يثورُ منَ الجدلِ ، ولذلكَ ترى المبتدعَ العاميَ يمكنُ أنْ يزولَ اعتقادُه باللطفِ في أسرعِ زمانٍ ، إلاَّ إذا كانَ نشوءُه في بلده يظهرُ فيهِ الجدلُ والتعصُّبُ ؛ فإنهُ لو اجتمعَ عليهِ الأوَّلونَ والآخرونَ .. لم يقدروا علىِ نزعِ البدعةِ منْ صدرِه ، بلِ الهوى والتعصُّبِ وبغضِ خصوصِهِ المجادلينَ وفرقةِ المخالفينَ يستولي علىِ قلبهِ ويمنعُهُ منْ إدراكِ الحقِّ ، حتى

لَوْ قِيلَ لَهُ : هَلْ تَرِيدُ أَنْ يَكْسِفَ اللَّهُ تَعَالَى لَكَ الْغَطَاءَ فَيُعْرِفَكَ بِالْعِيَانِ أَنَّ الْحَقَّ  
مَعَ خَصِيمِكَ . . لَكْرَهَ ذَلِكَ ؛ خِيفَةً مِنْ أَنْ يَفْرَحَ بِهِ خَصِيمُهُ ، وَهَذَا هُوَ الدَّاءُ  
الْعَضَالُ الَّذِي اسْتَطَارَ فِي الْبَلَادِ وَالْعِبَادِ ، وَهُوَ نَوْعٌ فَسَادٌ أثَارَهُ الْمُجَادِلُونَ  
بِالْتَّعَصُّبِ<sup>(۱)</sup> .

فَهَذَا ضَرُرُهُ .

وَأَمَّا مُنْفَعُهُ : فَقَدْ يُظْنَى أَنَّ فَائِدَتَهُ كَشْفُ الْحَقَائِقِ وَمَعْرِفَتُهَا عَلَى مَا هِيَ  
عَلَيْهِ ، وَهِيهَاتٌ ! فَلَيْسَ فِي الْكَلَامِ وَفَاءً بِهَذَا الْمَطْلَبِ الشَّرِيفِ ، وَلَعَلَّ  
التَّخْيِيطُ وَالتَّضْلِيلُ فِيهِ أَكْثَرُ مِنَ الْكَشْفِ وَالْتَّعْرِيفِ ، وَهَذَا إِذَا سَمِعْتَهُ مِنْ  
مَحْدُثٍ أَوْ حَشْوَيِّ . . رَبِّمَا خَطَرَ بِيَالِكَ أَنَّ النَّاسَ أَعْدَاءُ مَا جَهَلُوا ؛ فَاسْمَعْ  
هَذَا مَمَّنْ خَبَرَ الْكَلَامَ ثُمَّ قَلَّا بَعْدَ حَقِيقَةِ الْخَبْرِ ، وَبَعْدَ التَّغْلِيلِ فِيهِ إِلَى  
مَنْتَهَى دَرْجَةِ الْمُتَكَلِّمِينَ ، وَجَاؤَ ذَلِكَ إِلَى التَّعْمُقِ فِي عِلْمٍ أُخْرَ تَنَاسِبُ نَوْعَ  
الْكَلَامِ ، وَتَحَقَّقَ أَنَّ الطَّرِيقَ إِلَى حَقَائِقِ الْمَعْرِفَةِ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ مَسْدُودٌ .

وَلِعُمرِي ؛ لَا يَنْفَكُ الْكَلَامُ عَنْ كَشْفِ وَتَعْرِيفِ وَإِيَاضَاحِ لِبَعْضِ الْأَمْوَارِ -  
وَلَكِنْ عَلَى النَّدُورِ - فِي أَمْوَارِ جَلَّتِ تَكَادُ تُفْهُمُ قَبْلَ التَّعْمُقِ فِي صُنْعَةِ الْكَلَامِ ،  
بِلْ مُنْفَعُهُ شَيْءٌ وَاحِدٌ ؛ وَهُوَ حِرَاسَةُ الْعِقِيدَةِ الَّتِي تَرَجَّمَنَاها عَلَى الْعَوَامِ ،  
وَحَفَظُهَا عَنْ تَشْوِيشَاتِ الْمُبَدِّعَاتِ بِأَنْوَاعِ الْجَدْلِ ؛ فَإِنَّ الْعَامِيَّ ضَعِيفٌ يَسْتَفْزُهُ  
جَدْلُ الْمُبَدِّعِ وَإِنْ كَانَ فَاسِدًا ، وَمَعَارِضُهُ الْفَاسِدُ بِالْفَاسِدِ تَدْفَعُهُ ، وَالنَّاسُ

(۱) انظر «الاقتصاد في الاعتقاد» للمصنف (ص ۷۷).

متعبدون بهذه العقيدة التي قدمناها ؛ إذ ورد الشرع بها لما فيها من صلاح دينهم ودنياهُم ، وأجمع السلف الصالح عليها ، والعلماء متعبدون بحفظها على العامة من تلبيسات المبتدعة ، كما تعبد السلاطين بحفظ أموالهم عن تهجمات الظلمة والغصّاب .

وإذا وقعت الإحاطة بضررِه ومنفعتِه .. فينبغي أن يكون كالطيب الحاذق في استعمال الدواء الخطر ؛ إذ لا يضعه إلا في موضعه ، وذلك في وقت الحاجة ، وعلى قدر الحاجة .

وتفصيله : أنَّ العوام المشغولين بالحرف والصناعات يجب أن يتركوا على سلامَة عقائدهم التي اعتقادوها مهما تلقنوا الاعتقاد الحق الذي ذكرناه ؛ فإنَّ تعليمَهم الكلام ضررٌ محضٌ في حقِّهم ؛ إذ ربما يثير لهم شكًا ، ويزلزل عليهم الاعتقاد ، ولا يمكن القيام بعد ذلك بالإصلاح .

وأمّا العاميُّ المعتقد للبدعة .. فينبغي أن يُدعى إلى الحق بالتلطفِ لا بالتعصُّب ، وبالكلام اللطيف المقنع للنفس المؤثِّر في القلب ، القريب من سياق أدلة القرآن والحديث ، الممزوج بفن الوعظ والتحذير ؛ فإنَّ ذلك أفعى من الجدل الموضع على شرط المتكلمين ؛ إذ العامي إذا سمع ذلك .. اعتقد أنه نوع صنعة من الجدل تعلّمها المتكلّم ليستدرج الناس إلى اعتقادِه ، فإنَّ عجزَ عنِ الجواب .. قادر أنَّ المجادلين من أهل مذهبِه أيضاً يقدرون على دفعِه .

فالجدل مع هذا ومع الأول حرامٌ، وكذا مع منْ وقع له شئٌ ، إذ يجب إزالته باللطف والوعظ ، والأدلة القريبة المقبولة ، البعيدة عن تعمق الكلام .

واستقصاء الجدل إنما ينفع في موضع واحد؛ وهو أن يفرض عاميًّا اعتقادَ البدعة بنوع جدل سماعه ، في مقابل ذلك الجدل بمثيله ، فيعود إلى اعتقاد الحق ، وذلك فيمن ظهر له من الأنس بالمجادلة ما يمنعه عن القناعة بالمواعظ والتحذيرات العامة ، فقد انتهى هذا إلى حالة لا يشفيه إلا دواء الجدل ، فجاز أن يُلقى إليه .

وهذا في بلادِ تقلُّ فيها البدعة ، ولا تختلف فيها المذاهب ، فيقتصرُ فيها على ترجمة الاعتقاد الذي ذكرناه ، ولا يتعرّض للأدلة ، ويترَبصُ وقوع شبهة ، فإن وقعت .. ذكر بقدر الحاجة .

فإن كانت البدعة شائعة ، وكان يخاف على الصيانت أن يخدعوا .. فلا بأس أن يُعلّموا القدر الذي أودعناه كتاب «الرسالة القدسية» ؛ ليكون ذلك سبيلاً لدفع تأثير مجادلات البدعة إن وقعت إليهم ، وهذا مقدار مختصر ، وقد أودعناه هذا الكتاب لاختصاره<sup>(١)</sup> .

فإن كان فيه ذكاءً وتنبأً بذكائه لموضع سؤال ، أو ثار في نفسه شبهة ..

(١) و«الرسالة القدسية» هي الفصل الثالث من هذا الكتاب الذي نحن فيه ، وهي شرح للعقيدة المجملة المتقدمة في الفصل الأول .

فقد بدت العلة المحدورة ، وظهر الداء ، فلا يأس أن يرقى منه إلى القدر الذي ذكرناه في كتاب «الاقتصاد في الاعتقاد» ، وهو قدر خمسين ورقة وليس فيه خروج عن النظر في قواعد العقائد ، إلى غير ذلك من مباحث المتكلمين<sup>(١)</sup> .

فإن أفععه ذلك .. كف عنه ، وإن لم يشفيه ذلك .. فقد صارت العلة مزمنة ، والداء غالباً ، والمرض سارياً ، فليتلطف به الطبيب بقدر إمكانه ، وينظر قضاء الله تعالى فيه ، إلى أن ينكشف له الحق بتنبيه من الله سبحانه ، أو يستمر على الشك والشبهة إلى ما قدر له .

فالقدر الذي يحويه ذلك الكتاب وجنسه من المصنفات هو الذي يُرجى نفعه .

فاما الخارج عنه .. فقسمان :

أحدُهما : بحث عن غير قواعد العقائد ؛ كالبحث عن الاعتمادات والأكون<sup>(٢)</sup> ، وعن الإدراكات ، والخوض في أن الرؤية : هل لها ضد

(١) و«الاقتصاد» يمكن عده شرحاً لـ«الرسالة القدسية» وإن تقدم في التصنيف ، قال الحافظ الزبيدي فيه : ( وهو كتاب جليل ، وشرحه غير واحد من الأئمة ) . «إتحاف» (٦١/٢) .

(٢) والاعتمادات كقول أبي هاشم : إن الموجب لهوي الثقيل هو الاعتماد دون الحركة ، ذكره في مسألة التولد ، والأكون - جمع كون - وهو استحالة جوهر ما إلى ما هو أشرف منه ، ويقابله الفساد ، وهو استحالة جوهر ما إلى ما هو دونه ، ولهم في الكون إطلاقات آخر . «إتحاف» (٦١/٢) .

يُسمى الممنوع أو العمى ، وإن كان .. فذلك واحدٌ هو منعُ عنْ جميع ما لا يرى ، أو يثبت لكَلّ مرئيٍّ يمكن رؤيته منع بحسب عدده ، إلى غير ذلك مِن الترهاتِ المضللة .

والقسمُ الثاني : زيادة تقرير لتلك الأدلة في غير تلك القواعد ، وزيادة أسئلة وأجوبة ، وذلك أيضاً استقصاءً لا يزيد إلا ضلالاً وجهلاً في حقِّ مَن لم يقنعه ذلك القدر ، فربَّ كلامٍ يزيدُ الإطناب والتقرير غموضاً .

ولو قالَ قائلٌ : البحثُ عنْ حِكمِ الإدراكاتِ والاعتماداتِ فيه فائدةٌ تشحِيدُ الخواطرِ ، والخاطرُ آلةُ الدين ؛ كالسيفِ آلةُ الجهاد ، فلا بأسٌ بتشحِيدِه .. كانَ كقولِه : لعبُ الشطرينِ يشحدُ الخاطرَ ؛ فهوَ مِنَ الدين ، وذلكَ هوسٌ ؛ فإنَّ الخاطرَ ينشحدُ بسائرِ علومِ الشرعِ ، ولا يُخافُ منها مضررةً .

فقد عرفتَ بهذا القدر المذموم والقدر المحمود من الكلام ، والحال التي يُذمُّ فيها ، والحال التي يُحمدُ فيها ، والشخصَ الذي ينتفعُ به ، والذي لا ينتفعُ به .

فإنْ قلتَ : مهما اعترفتَ بالحاجةِ إليهِ في دفعِ المبتدع ، والآنَ قد ثارتِ البدعُ ، وعممتِ البلوى ، وأرهقتِ الحاجة<sup>(١)</sup> .. فلا بدَّ وأنْ يصيرَ

(١) أي : دنت وقرب وقوعها .

القيام بهذا العلم من فروض الكفايات؛ كالقيام بحراسة الأموال وسائر الحقوق بالقضاء والولاية وغيرهما، وما لم يشغلي العلماء بنشر ذلك والتدريس فيه والبحث عنه.. لا يدوم، ولو ترك بالكلية.. لاندرس، وليس في مجرد الطباع كفاية لحل شبه المبتدة ما لم يتعلم، فينبغي أن يكون التدريس فيه أيضاً من فروض الكفايات، بخلاف زمان الصحابة رضي الله عنهم؛ فإن الحاجة ما كانت ماسة إليه.

فأعلم: أن الحق أنه لا بد في كل بلد من قائم بهذا العلم، مستقل بدفع شبه المبتدة التي ثارت في تلك البلدة، وذلك يدوم بالتعليم، ولكن ليس من الصواب تدريسه على العموم كتدريس الفقه والتفسير؛ فإن هذا مثل الدواء، والفقه مثل الغذاء، وضرر الغذاء لا يحذره، وضرر الدواء محذره لما ذكرنا فيه من أنواع الضرر.

فالعالم به ينبغي أن يخصص بتعليم هذا العلم من فيه ثلاث خصالٍ: إحداها: التجدد للعلم والحرص عليه؛ فإن المحترف يمنعه الشغل عن الاستئمام وإزالة الشكوك إذا عرضت.

والثانية: الذكاء والقطنة والفصاحة؛ فإن البليد لا ينتفع بفهمه، والقدام لا ينتفع بحجاجه<sup>(١)</sup>، فيخاف عليه من ضرر الكلام، ولا يرجى فيه نفعه.

(١) الفدم: العيّ عن الحجة والكلام مع ثقل ورخاؤه وقلة فهم.

**والثالثة :** أن يكون في طبعه الصلاحُ والديانةُ والتقوىُ ، ولا تكون الشهواتُ غالبةً عليه<sup>(١)</sup> ؛ فإنَّ الفاسقَ بأدني شبهةٍ ينخلعُ عنِ الدينِ ؛ فإنَّ ذلكَ يحُلُّ عنهُ الحجرَ ويرفعُ السدَّ بينَهُ وبينَ الملاذِ ، فلا يحرصُ على إزالة الشبهةِ ، بلْ يغتنمُها ليتخلصَ منْ أعباءِ التكليفِ ، فيكونُ ما يفسدُهُ مثلُ هذا المتعلمِ أكثرَ مما يصلحُهُ .

وإذا عرفتَ هذهِ الانقساماتِ .. اتَّضحَ لكَ أنَّ الحجَّةَ المحمودةَ في الكلامِ إنَّما هي مِنْ جنسِ حججِ القرآنِ مِنَ الكلماتِ اللطيفةِ المؤثِّرةِ في القلوبِ ، المقنعةِ للنفوسِ ، دونَ التغلُّلِ في التقسيماتِ والتدقيقاتِ التي لا يفهمُها أكثرُ الناسِ ، وإذا فهموها .. اعتقدوا أنَّها شعوذةٌ وصنعةٌ تعلمُها صاحبُها للتلبيسِ ، فإذا قابلَهُ مثلُهُ في الصنعةِ .. قاومَهُ .

وعرفتَ أنَّ الشافعيَّ وكافةَ السلفِ إنَّما منعوا عنِ الخوضِ فيهِ والتجريدهُ لما فيهِ مِنَ الضررِ الذي نهينا عليهِ ، وأنَّ ما نُقلَ عنِ ابنِ عباسٍ رضيَ اللهُ عنْهُما مِنْ مناظرةِ الخوارجِ ، وما نُقلَ عنْ عليٍّ رضيَ اللهُ عنْهُ مِنْ المناظرةِ في القدرِ وغيرِهِ .. كانَ مِنَ الكلامِ الجليِّ الظاهِرِ وفي محلِّ الحاجةِ ، وذلكَ محمودٌ في كلِّ حالٍ .

نعمُ ؛ قدْ تختلفُ الأعصارُ في كثرةِ الحاجةِ وقلَّتها ، فلا يبعدُ أنْ يختلفَ الحكمُ لذلكَ .

(١) وفي معنى (الشهوات): التعصبات للمذاهب والمباهاة بالمعارف . «إتحاف» (٢/٦٣).

فهذا حكم هذه العقيدة التي تعبدُ الخلقَ بها ، وحكم طريق النصال عنها وحفظها ، فأمّا إزالة الشبهة ، وكشف الحقائق ، ومعرفة الأشياء على ما هي عليه ، ودركُ الأسرارِ التي يترجمُها ظاهرُ الفاظِ هذه العقيدة .. فلا مفتاح له إلا المجاهدة ، وقمع الشهوات ، والإقبال بالكليّة على الله تعالى ، وملازمة الفكر الصافي عن شوائبِ المحاجلات ، وهي رحمةٌ من الله عزّ وجلّ تفيضُ على من يتعرّض لنفحاتها بقدرِ الرزق وبحسبِ التعرّض ، وبقدرِ قبولِ المحلّ وطهارةِ القلب ، وذلكَ البحرُ الذي لا يدركُ غورُه ولا يبلغُ ساحله .

### مسائلٌ

[هل هناك عقيدة ظاهرة وعقيدة باطنية؟]

فإنْ قلتَ : هذا الكلامُ يشيرُ إلى أنَّ هذه العلومَ لها ظواهرٌ وأسرارٌ ، وبعضُها جليٌّ يبدو أولاً ، وبعضُها خفيٌّ يتضحُ بالمجاهدةِ والرياضةِ والطلبِ الحيثِ والفكرِ الصافي والسرُّ الخالي عن كلِّ شيءٍ منْ أشغالِ الدنيا سوى المطلوبِ ، وهذا يكادُ يكونُ مخالفًا للشرعِ ؛ إذ ليسَ للشرعِ ظاهرٌ وباطنٌ ، وسرٌّ وعلنٌ ، بلِ الظاهرُ والباطنُ والسرُّ والعلنُ واحدٌ؟

فأعلمُ : أنَّ انقسامَ هذه العلومِ إلى خفيةٍ وجليّةٍ لا ينكرُها ذو بصيرةٍ ، وإنَّما ينكرُها القاصرونَ الذينَ تلقنُوا في أوَّلِ الصبا شيئاً وجَمِدوا عليهِ ، فلمْ يكنْ لهمْ ترقٌ إلى شأوِ العلا ، ومقاماتِ العلماءِ والأولياءِ ، وذلكَ ظاهرٌ منْ أدلةِ الشرعِ :

قالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ لِلْقُرْآنِ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا ، وَحَدًّا وَمَطْلُعًا »<sup>(١)</sup>.

وقالَ عَلَيْهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَشَارَ إِلَى صُدُرِهِ : ( إِنَّ هُنَّا عُلُومًا جَمِيعًا لَوْ جَدْتُ لَهَا حَمْلَةً )<sup>(٢)</sup>.

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « نَحْنُ مَعَاشِرُ الْأَنْبِيَاءِ أَمْرَنَا أَنْ نُكَلِّمَ النَّاسَ عَلَى قَدْرِ عِقْولِهِمْ »<sup>(٣)</sup>.

(١) رواه ابن حبان في « صحيحه » ( ٧٥ ) بلفظ : « أَنْزَلَ الْقُرْآنَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرَفٍ ، لِكُلِّ آيَةٍ مِنْهَا ظَهَرَ وَبَطَنٌ » ، وهو عند عبد الرزاق في « المصنف » ( ٣٥٨ / ٣ ) بلفظ : ( والذِي نَفَسَ بِيدهِ ؛ مَا مِنْهُ آيَةٌ إِلَّا وَلَهَا ظَهَرٌ وَبَطَنٌ ، وَمَا فِيهِ حَرْفٌ إِلَّا وَلَهُ حَدٌ ، وَلِكُلِّ حَدٍ مَطْلَعٌ ) من قول الحسن ، ولفظ المصنف هنا عند صاحب « القوت » ( ٥١ / ١ ). وقال : ( فَنَقُولُ : فَظُهُورُهُ لِأَهْلِ الْعَرَبِيَّةِ ، وَبَاطِنُهُ لِأَهْلِ الْيَقِينِ ، وَحَدُّهُ لِأَهْلِ الظَّاهِرِ ، وَمَطْلُعُهُ لِأَهْلِ الْإِشْرَافِ ، وَهُمُ الْعَارِفُونَ الْمُحْبُونُ ، وَالْخَائِفُونَ اطْلَعُوا عَلَى لَطْفِ الْمَطْلَعِ بَعْدَ أَنْ خَافُوا هُوَ الْمَطْلَعُ ، فَأَوْدَعُوا السُّرَّ عَنْدَ مَقَامِ أَمِينٍ ، وَأَوْقَفُوا عَلَى الْخَبْرِ فِي حَالِ مَكِينٍ ، فَكَانُوا لِدِيهِ مَقْرِبِينَ ، إِذَا كَانُوا بِهِ شَاهِدِينَ ، وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَرَى الشَّاهِدُ مَا لَا يَرَى الْغَائِبُ » ، فَمَنْ حَضَرَ .. شَهَدَ ، وَمَنْ شَهَدَ .. وَجَدَ ، وَمَنْ وَجَدَ .. وَحَدَّ ، وَمَنْ وَحَدَ .. عَزَّزَ ، وَمَنْ غَابَ .. عَمِيَ ، وَمَنْ عَمِيَ .. فَقَدَ ، وَمَنْ فَقَدَ .. نَسِيَ ، وَمَنْ نَسِيَ .. فَقَدْ نَسِيَ ، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ كَذَلِكَ أَنْتُكَ أَيَّتَنَا فَنَسَيْنَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ نَسِيْنَا ﴾ أي : تَرَكَتْهَا فَلَمْ تَعْبُأْ بِهَا ، وَلَمْ تَنْتَظِرْ إِلَيْهَا ، وَهَذِهِ الْيَوْمُ تَرَكَ ، فَلَا يَنْتَظِرُ إِلَيْكَ بِرَحْمَةٍ ، وَلَا تُكَلِّمْ بِلَطْفٍ ، وَلَا تَزْلِفْ بِقَرْبٍ ) .

(٢) أَخْرَجَهُ أَبُونَعِيمَ فِي « الْحَلِيَّةِ » ( ١ / ٨٠ - ٨٩ ) ، وَالْخَطِيبُ فِي « تَارِيخِ بَغْدَادِ » ( ٦ / ٣٧٦ ) ، وَانْظُرْ ( الْقَوْتِ ) ( ١ / ١٤٢ - ١٤٣ ) ، وَ« إِتْحَافِ السَّادَةِ الْمُتَقِّنِ » ( ١ / ٤٠٦ ) .

(٣) رواه العقيلي في « الضعفاء » ( ٤ / ١٥٣٤ ) بلفظ : « إِنَّا مَعَاشِرُ الْأَنْبِيَاءِ كَذَلِكَ أَمْرَنَا أَنْ نُكَلِّمَ النَّاسَ عَلَى قَدْرِ عِقْولِهِمْ » ، وَمَعْنَاهُ سَبْقُهُ فِي حَدِيثِ الْبَخَارِيِّ ( ١٢٧ ) الْمُوْقَوفُ عَلَى عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( حَدَثَنَا النَّاسُ بِمَا يَعْرِفُونَ . . . ) .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا حَدَّثَ أَحَدٌ قَوْمًا بِحَدِيثٍ لَمْ تَبْلُغْهُ عُقُولُهُمْ إِلَّا كَانَ فَتَنَةً عَلَيْهِمْ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ اللَّهُ تَعَالَى : « وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضَرُّبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ » .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهْيَةُ الْمَكْنُونِ ، لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا الْعَالَمُونَ بِاللَّهِ تَعَالَى » الْحَدِيثُ إِلَى آخِرِه<sup>(٢)</sup> ، كَمَا أُورَدَنَا فِي ( كِتَابُ الْعِلْمِ ) .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ . لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا »<sup>(٣)</sup> .

فليتْ شعرِي ؛ إِنْ لَمْ يَكُنْ ذَلِكَ سَرًّا مَنْعِ مِنْ إِفْشَائِهِ لِقَصْوَرِ الْأَفْهَامِ عَنْ إِدْرَاكِهِ ، أَوْ لِمَعْنَى آخَرَ . فَلَمَّا لَمْ يَذْكُرُهُ لَهُمْ وَلَا شَكَّ أَنَّهُمْ كَانُوا يَصْدِقُونَهُ لَوْ ذَكْرُهُ لَهُمْ ؟ !

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّ : « اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ

(١) رواه العقيلي في « الضعفاء » ( ٩٣٧/٣ ) عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً، ورواه مسلم في مقدمة « صحيحه » ( ١١/١ ) موقوفاً على عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

(٢) رواه صاحب « القوت » ( ١٧٥/١ ) معلقاً، وقال الحافظ المنذري في « الترغيب والترهيب » ( ١٣٥/١ ) : ( رواه أبو منصور الديلمي في « المسند » [ ٨٠٢ ] ، وأبو عبد الرحمن السلمي في « الأربعين » التي له في التصوف ) .

(٣) رواه البخاري ( ١٠٤٤ ) ، ومسلم ( ٤٢٦ ) .

سَمَوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَنْزَلُ الْأَمْرُ بِيَنْهُنَّ ﴿١﴾ : (لَوْ ذَكَرْتُ تَفْسِيرَهُ .. لِرَجُمْتُمُونِي) ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : (لَقُلْتُمْ : إِنَّهُ كَافِرٌ) <sup>(١)</sup>.

وَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : (حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَاءَيْنِ ، أَمَا أَحْدُهُمَا .. فَبَشَّتُهُ ، وَأَمَّا الْآخَرُ لَوْ بَشَّتُهُ .. لَقُطِعَ هَذَا الْحَلْقُومُ) <sup>(٢)</sup>.

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «مَا فَضْلُكُمْ أَبُو بَكْرٍ بِكَثْرَةِ صِيَامٍ وَلَا صَلَاةٍ ، وَلَكُنْ بَسْرٌ وَقَرْ في صَدِرِهِ» <sup>(٣)</sup> ، وَلَا شَكَّ فِي أَنَّ ذَلِكَ السَّرُّ كَانَ مَتَعْلِقاً بِقَوَاعِدِ الدِّينِ غَيْرَ خَارِجٍ مِنْهَا ، وَمَا كَانَ مِنْ قَوَاعِدِ الدِّينِ لَمْ يَكُنْ خَافِيَا بِظُواهِرِهِ عَلَى غَيْرِهِ <sup>(٤)</sup>.

وَقَالَ سَهْلُ التَّسْتَرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : (لِلْعَالَمِ ثَلَاثَةُ عِلْمٍ : عِلْمٌ ظَاهِرٌ يَبْذُلُهُ لِأَهْلِ الظَّاهِرِ ، وَعِلْمٌ بَاطِنٌ لَا يَسْعُهُ إِظْهَارُهُ إِلَّا لِأَهْلِهِ ، وَعِلْمٌ هُوَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى لَا يَظْهُرُهُ لِأَحَدٍ) <sup>(٥)</sup>.

(١) رواه ابن الصريفي في «فضائل القرآن» (٣)، وابن جرير الطبراني في «تفسيره» (١٨٨/١٤) بنحوه، وبلفظه في «قوت القلوب» (٢٥٣/١).

(٢) صحيح البخاري (١٢٠).

(٣) رواه أحمد في «فضائل الصحابة» (١١٨)، وأبو داود في «الزهد» (٣٧)، والحكيم الترمذمي في «نوادر الأصول» (ص ٣١)، و«ختم الأولياء» (ص ٤٤٢) موقوفاً على بكر بن عبد الله المزنني.

(٤) أي : من الصحابة رضوان الله عليهم . «إتحاف» (٦٧/٢).

(٥) قوت القلوب (٩٠/٢).

وقال بعض العارفين : ( إفشاء سرّ الربوبية كفرٌ )<sup>(١)</sup>.

وقال بعضُهمْ : ( للربوبية سرٌ لِّوَاظْهَرَ . لبْطَلَ النَّبِيَّةُ ، وَلِلنَّبِيَّةِ سرٌ لِّوَكْشَفَ . لبْطَلَ الْعِلْمُ ، وَلِلْعُلَمَاءِ بِاللَّهِ سرٌ لِّوَاظْهَرُوهُ . لبْطَلَ الْأَحْكَامُ )<sup>(٢)</sup>.

وهذا القائلُ إِنْ لَمْ يَرِدْ بِذَلِكَ بَطْلَانَ النَّبِيَّةِ فِي حَقِّ الْضَّعْفِ لِقَصْوَرِ فَهِمُهُمْ . . فَمَا ذَكَرَهُ لِيَسَ بِحَقٍّ ، بِلِ الصَّحِيحِ أَنَّهُ لَا تَنَاقُضُ فِيهِ ، وَأَنَّ الْكَامِلَ مَنْ لَا يَطْفَئُ نُورُ مَعْرِفَتِهِ نُورًا وَرِعَهُ ، وَمَدْرُكُ الْوَرَعِ النَّبِيَّةُ .

### مسائلٌ

#### [في وجه الاختلاف بين الظاهر والباطن]

إِنْ قُلْتَ : فَهَذِهِ الْآيَاتُ وَالْأَخْبَارُ يَتَطَرَّقُ إِلَيْهَا تَأْوِيلَاتٌ ، فَبَيْنَ لَنَا كِيفيَّةُ اختلافِ الظاهِرِ وَالبَاطِنِ ؟ إِنَّ الْبَاطِنَ إِنْ كَانَ مَنَاقِضًا لِلظاهِرِ . . فِيهِ إِبطَالُ الشَّرْعِ ، وَهُوَ قَوْلُ مَنْ قَالَ : إِنَّ الْحَقِيقَةَ خَلَافُ الشَّرِيعَةِ ، وَهُوَ كُفْرٌ ؛ لِأَنَّ الشَّرِيعَةَ عَبَارَةٌ عَنِ الظاهِرِ ، وَالْحَقِيقَةَ عَبَارَةٌ عَنِ الْبَاطِنِ ، وَإِنْ كَانَ لَا يَنَاقِضُهُ وَلَا يَخَالِفُهُ . . فَهُوَ هُوَ ، فَيَزُولُ بِهِ الْاِنْقَسَامُ ، وَلَا يَكُونُ لِلشَّرْعِ سُرٌّ لَا يُفْشِى ، بِلْ يَكُونُ الْخَفِيُّ وَالْجَلِيُّ وَاحِدًا .

(١) قوت القلوب (٩٠/٢) ، وبيَنَ الإمام الغزالى معناه في « الإملاء » (ص ٣١) .

(٢) قوت القلوب (٩٠/٢) ، ونسبة المؤلف في « الإملاء » (ص ٣٩) لسهل التستري ، وأجلنى معناه فيه .

فأعلم : أنَّ هذا السؤال يحرِّك خطباً عظيماً ، وينجرُ إلى علوم المكاشفة ، ويخرجُ عنْ مقصود علم المعاملة ، وهوَ غرضُ هذه الكتب ؛ فإنَّ العقائد التي ذكرناها مِنْ أعمالِ القلوب ، وقد تُعَبَّدُنا بتلقيها بالقبول والتصديق بعْدِ القلب عليها ، لا بِأنْ يُتوصلَ إلى أنْ ينكشفَ لنا حقائقها ؛ فإنَّ ذلكَ لمْ يُكَلِّفْ بِهِ كافيةُ الخلق ، ولو لا أنه مِنَ الأعمال .. لما أورَدْناه في هذا الكتاب ، ولو لا أنه عملٌ ظاهرٌ للقلب لا عملٌ باطنه .. لما أورَدْناه في الشطرِ الأوَّلِ مِنَ الكتاب ، وإنَّما الكشفُ الحقيقِيُّ هوَ صفةُ سرِّ القلب وباطنه ، ولكنْ إذا انجَرَ الكلامُ إلى تحريكِ خيالٍ في مناقضةِ الظاهر للباطن .. فلا بدَّ مِنْ كلامٍ وجيزٍ في حلِّهِ :

فمنْ قالَ : إنَّ الحقيقةَ تخالفُ الشريعةَ ، أوِّي الباطنَ ينافقُ الظاهرَ .. فهوَ إلى الكفرِ أقربُ منهُ إلى الإيمان<sup>(١)</sup> ، بلِ الأسرارُ التي يختصُّ المقربونَ بذرْكِها ، ولا يشارِكُهمُ الأكثرونَ في علِمِها ، ويُمتنعونَ عنْ إفشاءِها إِلَيْهم ..

ترجعُ إلى خمسةِ أقسامٍ :

**الأولُ** : أنْ يكونَ الشيءُ في نفسهِ دقيقاً تكُلُّ أكثرُ الأفهام عنْ درِكه ، فيختصُّ بدرِكه الخواصُ ، وعليهمْ ألا ينشوهُ إلى غيرِ أهلهِ ؛ إذ يصيرُ ذلكَ فتنَةً عليهمْ ، حيثُ تقصُّ أفهمُهم عنِ الدُّرُك ، وإخفاءُ سرِّ الروح ، وكفُّ

(١) انظر « مشكاة الأنوار » للمصنف (ص ٦٦).

رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيانه من هذا القسم<sup>(١)</sup> ؛ فإنَّ حقيقته ممَّا تكُلُّ الأفهامُ عنْ درِكِه ، وتقصرُّ الأوهامُ عنْ تصوُرِ كنهِه .

ولا تظنَّ أنَّ ذلكَ لِمَ يكُنْ مكشوفاً لِرسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فإنَّ مَنْ لَمْ يعْرِفِ الرُّوحَ .. فَكَائِنَهُ لَمْ يعْرِفْ نَفْسَهُ ، فَكِيفَ يعْرِفُ رَبَّهُ سُبْحَانَهُ ؟

ولا يبعدُ أنْ يكونَ ذلكَ مكشوفاً لبعضِ الأولياءِ والعلماءِ وإنْ لَمْ يكونوا أَنْبياءً ، وَلَكِنَّهُمْ يتأدِّبونَ بِأَدَبِ الشَّرِيعَ ، فَيُسْكِنُونَ عَمَّا سَكَتَ عَنْهُ<sup>(٢)</sup> ، بَلْ فِي صَفَاتِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ مِنَ الْخَفَايَا مَا تَقْصُرُّ أَفْهَامُ الْجَمَاهِيرِ عَنْ درِكِه ، وَلَمْ يذْكُرْ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم مِنْهَا إِلَّا الظَّوَاهِرُ لِلْأَفْهَامِ ؛ مِنَ الْعِلْمِ ، وَالْقَدْرَةِ ، وَغَيْرِهِما ، حَتَّى فَهَمَهَا الْخَلْقُ بِنَوْعٍ مَنَاسِبٍ تَوَهَّمُوهَا إِلَيْهِمْ عِلْمٌ وَقَدْرَةٌ ؛ إِذْ كَانَ لَهُمْ مِنَ الْأَوْصَافِ مَا يُسَمَّى عِلْمًا وَقَدْرَةً ، فَيَتَوَهَّمُونَ ذَلِكَ بِنَوْعٍ مَقَايِيسٍ ، وَلَوْ ذُكِرَ مِنْ صَفَاتِهِ مَا لَيْسَ لِلْخَلْقِ مِمَّا يَنْسَبُهُ بَعْضُ الْمَنَاسِبِ شَيْئاً .. لَمْ يَفْهُمُوهُ ، بَلْ لَذَّةُ الْجَمَاعِ إِذَا ذُكِرْتُ لِلصَّبِيِّ أَوِ الْعَنْيِنِ لَمْ يَفْهُمُهَا إِلَّا بِمَنَاسِبٍ إِلَيْهِ لَذَّةُ الْمَطْعُومِ الَّذِي يَدْرُكُهُ ، وَلَا يَكُونُ ذَلِكَ فَهْمًا عَلَى التَّحْقِيقِ ، وَالْمُخَالَفَةُ بَيْنَ عِلْمِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَقَدْرَتِهِ وَعِلْمِ الْخَلْقِ وَقَدْرَتِهِمْ أَكْثَرُ مِنَ الْمُخَالَفَةِ بَيْنَ لَذَّةِ الْجَمَاعِ وَالْأَكْلِ .

(١) كما في «البخاري» (١٢٥) ، ومسلم (٢٧٩٤) .

(٢) ولم يوجد الاختلاف بين أرباب النقل والعقل في شيء كالاختلاف في ماهية الروح ، ولو لزمت النفوس حدها معترفة بعجزها .. كان ذلك أجرد بها وأولي . «إتحاف» (٧٠/٢) .

وبالجملة : فلا يدرك الإنسان إلا نفسه وصفات نفسه مما هو حاضر له في الحال ، أو مما كان له من قبل ، ثم بالمقاييس إليه يفهم ذلك لغيره ، ثم قد يصدق بأنَّ بينهما تفاوتاً في الشرف والكمال ، فليس في قوة البشر إلا أن يثبت الله تعالى ما هو ثابت لنفسه ؛ من الفعل ، والعلم ، والقدرة ، وغيرها من الصفات ، مع التصديق بأنَّ ذلك أكمل وأشرف ، فيكون معظم تحويليه على صفات نفسه ، لا على ما اختصَّ الرب تعالى به من الجلال ، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « لا أحصي ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك »<sup>(١)</sup> ، وليس المعنى به أنني أعجز عن التعبير عمما أدركته ، بل هو اعتراف بالقصور عن إدراك كنه جلاله .

ولذلك قال بعضهم : ( ما عرف الله بالحقيقة سوى الله عز وجل ) .  
وقال الصديق رضي الله عنه : ( الحمد لله الذي لم يجعل للخلق سبيلاً إلى معرفته إلا بالعجز عن معرفته )<sup>(٢)</sup> .

ولنقبض عن الكلام عن هذا النمط ، ولنرجع إلى الغرض ، وهو أنَّ أحد الأقسام ما تكلُّ الأفهام عن إدراكه ، ومن جملته الروح ، ومن جملته بعض صفات الله تعالى ، ولعلَّ الإشارة إلى مثيله في قوله صلى الله عليه

(١) رواه مسلم ( ٤٨٦ ) .

(٢) الرسالة القشيرية ( ص ٤٩٥ ) .

وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ سَبْعِينَ حِجَابًا مِنْ نُورٍ ، لَوْ كَشَفَهَا .. لَا حَرَقَتْ سَبْحَاتُ وَجْهِهِ كُلَّ مَنْ أَدْرَكَهُ بَصَرُهُ »<sup>(۱)</sup> .

القسم الثاني : مِنَ الْخَفَيَّاتِ الَّتِي تَمْتَنُّ الْأَنْبِيَاءُ وَالصَّدِيقُونَ عَنْ ذِكْرِهَا : مَا هُوَ مَفْهُومٌ فِي نَفْسِهِ لَا يَكُلُّ الْفَهْمُ عَنْهُ ، وَلَكِنْ ذِكْرُهُ يَضُرُّ بِأَكْثَرِ الْمُسْتَمِعِينَ ، وَلَا يَضُرُّ بِالْأَنْبِيَاءِ وَالصَّدِيقِينَ ، وَسُرُّ الْقَدْرِ الَّذِي مَنَعَ أَهْلَ الْعِلْمِ بِهِ عَنْ إِفْشَائِهِ مِنْ هَذَا الْقَسْمِ ، وَلَا يَعْدُ أَنْ يَكُونَ ذِكْرُ بَعْضِ الْحَقَائِقِ مَضْرِرًا بِبَعْضِ الْخَلْقِ ، كَمَا يَضُرُّ نُورُ الشَّمْسِ بِأَبْصَارِ الْخَفَافِيْشِ ، وَكَمَا تَضُرُّ رِيَاحُ الْوَرَدِ بِالْجُعْلِ .

وَكَيْفَ يَعْدُ هَذَا وَقُولُنَا : (إِنَّ الْكُفَّارَ وَالْزَنَّا وَالْمُعَاصِيَ وَالشَّرُورَ كُلُّهُ بِقَضَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَإِرَادَتِهِ وَمُشَيْتِهِ) حَقٌّ فِي نَفْسِهِ ، وَقَدْ أَضَرَّ سَمَاعُهُ بِقَوْمٍ ؛ إِذْ أَوْهَمَ ذَلِكَ عَنْهُمْ دَلَالَةً عَلَى السَّفَهِ ، وَنَقِيضَ الْحِكْمَةِ ، وَالرِّضا بِالْقَبِيحِ وَالظُّلْمِ ! وَقَدْ أَلْحَدَ ابْنُ الرَاوِنْدِيِّ وَطَائِفَةً مِنَ الْمُخْذُولِينَ بِمَثَلِ ذَلِكَ<sup>(۲)</sup> .

فَكَذَلِكَ سُرُّ الْقَدْرِ لَوْ أُفْشِيَ .. لَا وَهُمْ عَنْدَ أَكْثَرِ الْخَلْقِ عَاجِزاً ؛ إِذْ تَقْصُرُ أَفْهَامُهُمْ عَنْ إِدْرَاكِ ما يَزِيلُ ذَلِكَ الْوَهْمَ عَنْهُمْ .

(۱) رواه مسلم (۱۷۹) بلفظ : « حجابه النور » ، ولفظ : « سبعين حجاباً » عند الطبراني في « الأوسط » (۶۴۰۳) .

(۲) وابن الرانوندي زنديق مشهور صاحب كتب محسوبة بكتفرياته وهذيانه ، والطائفة هنا عامة من أنكر خلق أفعال العباد لله عز وجل .

ولو قال قائلٌ : إنَّ القيمة لِمُذْكُرِ ميقاًها وأنَّها بعدَ أَلْفِ سَنَةٍ أوْ أَكْثَرَ أوْ أَقْلَ . . لَكَانَ مفهوماً ، وَلَكِنْ لَمْ يُذْكُرْ لِمَصْلحةِ الْعَبادِ وَخَوْفًا مِنَ الضررِ ، فَلَعْلَ المَدَّةَ إِلَيْهَا بَعِيدَةٌ فَيَطُولُ الْأَمْدُ ، وَإِذَا اسْتَبَطَتِ النُّفُوسُ وَقْتَ الْعِقَابِ . . قَلَّ اكْتِرَاهُا ، وَلَعَلَّهَا كَانَتْ قَرِيبَةً فِي عِلْمِ اللَّهِ سَبَحَانَهُ ، وَلَوْ ذُكِرْتُ . . لِعَظَمِ الْخَوْفِ وَأَعْرَضَ النَّاسُ عَنِ الْأَعْمَالِ ، وَخَرَبَتِ الدُّنْيَا .  
فَهَذَا الْمَعْنَى لِوِاتِّجَةِ وَصَحَّ . . فَيَكُونُ مَثَالًا لِهَذَا الْقَسْمِ .

الْقَسْمُ ثَالِثٌ : أَنْ يَكُونَ الشَّيْءُ بِحِيثُ لَوْ ذُكِرَ صَرِيحًا . . لِفُهْمِ وَلَمْ يَكُنْ فِيهِ ضَرَرٌ ، وَلَكِنْ يُكْنَى عَنْهُ عَلَى سَبِيلِ الْأَسْتِعْارَةِ وَالرَّمْزِ ؛ لِيَكُونَ وَقْعُهُ فِي قَلْبِ الْمُسْتَمِعِ أَغْلَبَ ، وَلَهُ مَصْلحةٌ فِي أَنْ يَعْظَمَ وَقْعُ ذَلِكَ الْأَمْرِ فِي قَلْبِهِ ؛ كَمَا لَوْ قَالَ قائلٌ : ( رَأَيْتُ فَلَانًا يَقْلُدُ الدَّرَّ فِي أَعْنَاقِ الْخَنَازِيرِ ) ، فَكَنَّى بِهِ عَنْ إِفْشَاءِ الْعِلْمِ وَبِثُ الْحِكْمَةِ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهَا ، فَالْمُسْتَمِعُ قَدْ يَسْبُقُ إِلَى فَهْمِهِ ظَاهِرُ الْلَّفْظِ ، وَالْمَحْقُقُ إِذَا نَظَرَ وَعْلَمَ أَنَّ ذَلِكَ الْإِنْسَانَ لَمْ يَكُنْ مَعَهُ دُرُّ وَلَا كَانَ فِي مَوْضِعِهِ خَنَازِيرٌ . . تَفَطَّنَ لِدَرْكِ السُّرِّ وَالْبَاطِنِ ، فَيَتَفَاوَّتُ النَّاسُ بِذَلِكَ ، وَمِنْ هَذَا قَوْلُ الشَّاعِرِ :

[من الكامل]

رَجُلَانِ خَيَاطٌ وَآخَرُ حَائِكٌ مُتَقَابِلَانِ عَلَى السَّمَاكِ الْأَعْزَلِ<sup>(۱)</sup>

(۱) في غير (ب) : (السماء الأول) ، والسماك : نجم نير ، وينزله القمر ، وهو سماك ان (أعزل ورامح) . وانظر « الإتحاف » (٧٥/٢) .

لَا زَالَ يَنْسِجُ ذَاكَ خِرْقَةَ مُذْبِرٍ وَيَخْيِطُ صَاحِبُهُ ثِيَابَ الْمُقْبِلِ  
فَإِنَّهُ عَبَرَ عَنْ سَبِّ سَمَاوِيٍّ فِي الْإِقْبَالِ وَالْإِدْبَارِ بِرَجْلِيْنِ صَانِعِيْنِ .

وهذا النوع يرجع إلى التعبير عن المعنى بالصورة التي تتضمن عين المعنى أو مثله ، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم : « إِنَّ الْمَسْجَدَ لِيَنْزُوَيْ مِنَ النَّخَامَةِ كَمَا تَنْزُوَ الْجَلْدَةُ فِي النَّارِ »<sup>(١)</sup> ، وأنت ترى أن ساحة المسجد لا تنبعض بالنخامة ، ومعناه أن روح المسجد كونه معظمًا ، ورمي النخامة فيه تحقيير له ، فيضاد معنى المسجدية مضادة النار لاتصال أجزاء الجلد .

وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم : « أَمَا يَخْشِيُ الَّذِي يَرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الْإِمَامِ أَنْ يَحْوِلَ اللَّهُ رَأْسَهُ رَأْسَ حَمَارٍ؟! »<sup>(٢)</sup> ، وذلك من حيث الصورة لم يكن قط ولا يكون ، ولكن من حيث المعنى هو كائن ؛ إذ رأس الحمار لم يكن بحقيقة لونه وشكله ، بل لخاصيته ، وهي البلادة والحمق ، ومن رفع رأسه قبل الإمام . فقد صار رأسه حمار في معنى البلادة والحمق ، وهو المقصود ، دون الشكل الذي هو قالب المعنى ؛ إذ من غاية الحمق أن يجمع بين الاقتداء وبين التقدّم ؛ فإنّهما متناقضان .

وإنما يُعرف أن هذا السر على خلاف الظاهر ؛ إما بدليل عقلي ، أو شرعاً :

(١) رواه عبد الرزاق في « المصنف » (٤٣٣/١) ، وابن أبي شيبة في « المصنف » (٧٥٠) من قول أبي هريرة رضي الله عنه .

(٢) رواه البخاري (٦٩١) ، ومسلم (٤٢٧) .

أَمَا العُقْلِيُّ : بِأَنْ يَكُونَ حَمْلُهُ عَلَى الظَّاهِرِ غَيْرَ مُمْكِنٍ ؛ كَقُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « قَلْبُ الْمُؤْمِنِ بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصْبَاعِ الرَّحْمَنِ »<sup>(۱)</sup> ؛ إِذْ لَوْ فَتَشْنَا عَنْ قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ . . فَلَمْ نَجِدْ فِيهَا أَصْبَاعَ ، فَعُلِمَ أَنَّهَا كَنَاءٌ عَنِ الْقَدْرَةِ الَّتِي هِيَ سُرُّ الْأَصْبَاعِ وَرُوحُهَا الْخَفِيُّ ، وَكَنَّا بِالْأَصْبَاعِ عَنِ الْقَدْرَةِ ؛ لَأَنَّ ذَلِكَ أَعْظَمُ وَقْعًا فِي تَفْهِيمِ تَمَامِ الْاِقْتَدَارِ .

وَمِنْ هَذَا الْقَبِيلِ كَنَاءُهُ عَنِ الْاِقْتَدَارِ بِقُولِهِ تَعَالَى : « إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَئٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ » ، فَإِنَّ ظَاهِرَهُ مُمْتَنَعٌ ؛ إِذْ قُولُهُ : ( كُنْ ) إِنْ كَانَ خَطَابًا لِلشَّيْءِ قَبْلَ وُجُودِهِ . . فَهُوَ مُحَالٌ ؛ إِذْ الْمَعْدُومُ لَا يَفْهَمُ الْخَطَابَ حَتَّى يَمْتَشِّلَ ، وَإِنْ كَانَ بَعْدَ الْوُجُودِ . . فَهُوَ مُسْتَغْنٌ عَنِ التَّكْوينِ ، وَلَكِنْ لِمَا كَانَتْ هَذِهِ الْكَنَاءُ أُوْقَعَ فِي النُّفُوسِ فِي تَفْهِيمِ غَايَةِ الْاِقْتَدَارِ . . عَدَلَ إِلَيْهَا .

وَأَمَّا الْمَدْرُكُ بِالشَّرْعِ : فَهُوَ أَنْ يَكُونَ إِجْرَاؤُهُ عَلَى الظَّاهِرِ مُمْكِنًا ، وَلَكِنْ يُرَوَى أَنَّهُ أُرِيدَ بِهِ غَيْرُ الظَّاهِرِ ؛ كَمَا وَرَدَ فِي تَفْسِيرِ قُولِهِ تَعَالَى : « أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَأَلَتْ أُوْدِيَّةٌ يَقْدِرُهَا » الْآيَةُ ، وَأَنَّ مَعْنَى الْمَاءِ هُنَّا هُوَ الْقُرْآنُ ، وَمَعْنَى الْأُوْدِيَّةِ الْقُلُوبُ ، وَأَنَّ بَعْضَهَا احْتَمَلَتْ شَيْئًا كَثِيرًا ، وَبَعْضَهَا قَلِيلًا ، وَبَعْضَهَا لَمْ يَحْتَمِلْ ، وَالزِّبْدُ مُثْلُ الْكُفْرِ وَالنَّفَاقِ ؛ فَإِنَّهُ وَإِنْ ظَهَرَ وَطَفَا عَلَى رَأْسِ الْمَاءِ . . فَإِنَّهُ لَا يَبْتُ ، وَالْهَدَايَةُ الَّتِي تَنْفُعُ النَّاسَ تَمْكُثُ .

وَفِي هَذَا الْقَسْمِ تَعْمَقُ جَمَاعَةُ ، فَأَوْلَوْا مَا وَرَدَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْمِيزَانِ

(۱) رواه مسلم ( ۲۶۵۴ ) بنحوه .

والصراطِ وغيرِهما ، وهو بَدْعَةٌ ؛ إِذْ لَمْ يُنْقَلْ ذَلِكَ بِطَرِيقِ الرِّوَايَةِ ، وَإِجْرَاؤُهُ عَلَى الظَّاهِرِ غَيْرُ مُحَالٍ ، فَيَجْبُ إِجْرَاؤُهُ عَلَى الظَّاهِرِ .

**القسمُ الرابعُ :** أَنْ يَدْرِكَ الْإِنْسَانُ الشَّيْءَ جَمْلَةً ، ثُمَّ يَدْرِكَهُ تَفْصِيلًا بِالْتَّحْقِيقِ وَالْذُوقِ ؛ بِأَنْ يَصِيرَ حَالًا مَلَابِسًا لَهُ ، فَيَتَفَاقَطُ الْعُلَمَاءُ ، وَيَكُونُ الْأَوَّلُ كَالْقَشِيرِ ، وَالثَّانِي كَاللُّبْ ، وَالْأَوَّلُ كَالظَّاهِرِ ، وَالثَّانِي كَالبَاطِنِ ، وَذَلِكَ كَمَا يَتَمَثَّلُ لِلْإِنْسَانِ فِي عَيْنِهِ شَخْصٌ فِي الظُّلْمَةِ أَوْ عَلَى الْبَعْدِ ، فَيَحْصُلُ لَهُ نُوْعٌ عِلْمٌ ، فَإِذَا رَأَهُ بِالْقُرْبِ أَوْ بَعْدَ زَوَالِ الظَّلَامِ .. أَدْرِكَ تَفْرِقَةً بَيْنَهُمَا ، وَلَا يَكُونُ الْآخَرُ ضَدَّ الْأَوَّلِ ، بَلْ هُوَ اسْتِكْمَالُ لَهُ .

فَكَذَلِكَ فِي الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ وَالتَّصْدِيقِ ؛ إِذْ قَدْ يَصِدَّقُ الْإِنْسَانُ بِوُجُودِ الْعُشُقِ وَالْمَرْضِ وَالْمَوْتِ قَبْلَ وَقْوِيهِ ، وَلَكِنَّ تَحْقِيقَهُ بِهِ عَنْدَ الْوَقْوَعِ أَكْمَلُ مِنْ تَحْقِيقِهِ قَبْلَ الْوَقْوَعِ ، بَلْ لِلْإِنْسَانِ فِي الشَّهْوَةِ وَالْعُشُقِ وَسَائِرِ الْأَحْوَالِ ثَلَاثَةُ أَحْوَالٍ مُتَفَاعِلَةٍ وَإِدْرَاكَاتٍ مُتَبَاينَةٍ :

**الْأَوَّلُ :** تَصْدِيقُهُ بِوُجُودِهِ قَبْلَ وَقْوِيهِ .

**الثَّانِي :** عَنْدَ وَقْوِيهِ .

**الثَّالِثُ :** بَعْدَ تَصْرِيمِهِ ؛ فَإِنَّ تَحْقِيقَكَ بِالْجُوعِ بَعْدَ زَوَالِهِ يَخَالِفُ التَّحْقِيقَ بِهِ قَبْلَ الزَّوَالِ .

فَكَذَلِكَ مِنْ عِلْمِ الدِّينِ مَا يَصِيرُ ذُوقًا فِي كُمْلَهُ ، فَيَكُونُ ذَلِكَ كَالبَاطِنِ

بالإضافة إلى ما قبل ذلك ، ففرقٌ بين علم المريض بالصحة وبين علم الصحيح بها .

ففي هذه الأقسام الأربعة تتفاوت الخلقُ ، وليس في شيء منها باطنٌ يناقضُ الظاهرَ ، بل يتممُه ويكمّله كما يتممُ اللبُ القشرَ ، والسلامُ .

**القسم الخامس :** أن يعبر بـ لسان المقال عن لسان الحال ، فالقاصرُ الفهم يقفُ على الظاهرِ ويعتقدُه نطقاً ، والبصيرُ بالحقائق يدركُ السرَّ فيه .

وهذا كقول القائل : قال الجدار للوريد : لم تشقني ؟ قال : سل من يدْفِنِي ، فلم يتركني ، وراء الحجر الذي ورائي<sup>(١)</sup> ، فهذا تعبر عن لسان الحال بـ لسان المقال .

ومن هذا قوله تعالى : ﴿فَقَالَ لَهَا وَلِأَرْضٍ أَتَيْتَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَاتَأْتَا أَيْنَا طَائِعَيْنَ﴾ ، فالبليدُ يفتقرُ في فهمه إلى أن يقدرَ لهما حياةً وعقلاً وفهمًا للخطابِ ، وخطاباً هو صوتُ وحرفُ تسمعُه السماءُ والأرضُ ، فتجيبان بحرفٍ وصوتٍ وتقولان : أتينا طائعين ، والبصيرُ يعلمُ أنَّ ذلك لسان الحال ، وأنَّه نبأ عن كونهما مسحَرتين بالضرورةِ ومضطَرَّتين إلى التسخيرِ .

ومن هذا قوله تعالى : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّغُهُ مُحَمَّدٌ﴾ ؛ فإنَّ البليدَ يفتقرُ فيه إلى أن يقدرَ للجمادِ حياةً وعقلاً ونطقاً بصوتٍ وحرفٍ حتى يقولَ :

(١) راء : فعل أمر من راءى يرائي ؛ أي : انظر . « إتحاف » (٧٨/٢) .

سبحان الله ؛ ليتحقق تسبيحه ، والبصير يعلم أنه ما أريد به نطق اللسان ، بل كونه مسبحاً بوجوده ، ومقدساً بذاته ، وشاهدأ بوحدانية الله سبحانه ، كما قيل<sup>(١)</sup> :

وَفِي كُلِّ شَيْءٍ لَهُ آيَةٌ تَدْلُّ عَلَى أَنَّهُ وَاحِدٌ

وكما يقال : هذه الصنعة المحكمة تشهد لصانعها بحسن التدبير وكمال العلم ، لا بمعنى أنها تقول :أشهد بالقول ، ولكن بالذات والحال ؛ فكذلك : ما من شيء إلا وهو محتاج في نفسه إلى موجدٍ يوجده ، ويبيقيه ويديمُ أو صافهُ ويردهُ في أطواره ، فهو بحاجته يشهد لخالقه بالتقديس ، يدرك شهادته ذوق البصائر دون الجامدين على الظواهر ، ولذلك قال تعالى : «ولكن لأنفقة هؤلءَ تسبح هؤلءَ» .

وأما القاصرون .. فلا يفقهون أصلاً ، وأما المقربون والعلماء الراسخون .. فلا يفقهون كنهه وكماله ؛ إذ لكل شيء شهاداتٌ شتى على تقدير الله سبحانه وتسبيحه ، ويدرك كل واحد بقدر عقله وبصيرته ، وتعداد تلك الشهادات لا يليق بعلم المعاملة .

فهذا الفن أيضاً مما يتفاوت أرباب الظواهر وأرباب البصائر في علمه ، وتنظرُ به مفارقة الباطن للظاهر .

(١) البيت لأبي العتاهية في «ديوانه» (ص ١٠٤) .

وفي هذا المقام لأرباب المقامات إسرافٌ واقتصاد :

فمن مسرفٍ في رفع الظواهر انتهى إلى تغيير جميع الظواهر والبراهين أو أكثرها ، حتى حملوا قوله تعالى : « وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشَهَّدُ أَرْجُلُهُمْ » ، وقوله تعالى : « وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لَمْ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ » ، وكذلك المخاطبات التي تجري من منكرٍ ونكيرٍ ، وفي الميزان وفي الحساب ، ومناظراتِ أهل النار وأهل الجنة في قولهم : « أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْعَاءِ أَوْ مَارِزَقَكُمُ اللَّهُ » زعموا أن كل ذلك لسان الحال<sup>(١)</sup> .

وغلا آخرون في حسم الباب ، منهم أحمدُ ابنُ حنبل ، حتى منع تأويل قوله : « كُنْ فَيَكُونُ » ، وزعموا أن ذلك خطاب بحرف وصوت يوجد من الله عز وجل في كل لحظة بعد كون كل مكون ، حتى سمعت بعض أصحابه يقول : إنَّ حسَّمَ باب التأويل إلا لثلاثة الفاظ : قوله صلى الله عليه وسلم : « الحجر الأسود يمين الله في الأرض »<sup>(٢)</sup> ، وقوله صلى الله عليه وسلم : « قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن »<sup>(٣)</sup> ، وقوله

(١) وهم عامة من يحكم العقل ويقدمه على النص ، وعلى رأس هؤلاء الفلاسفة الذي غالوا حتى نفوا حشر الأجساد ، ومنهم - على تابين - المعتزلة كما سيبيرون هذا المصنف بعد سطور .

(٢) رواه الحاكم في « المستدرك » (٤٥٧/١) ، والطبراني في « الأوسط » (٥٦٧) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما مرفوعاً ، ورواه موقوفاً على عبد الله بن عباس رضي الله عنهما عبد الرزاق في « المصنف » (٣٩/٥) .

(٣) رواه مسلم (٢٦٥٤) .

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنِّي لَأَجُدُ نَفْسَ الرَّحْمَنِ مِنْ جَانِبِ اليمِنِ »<sup>(١)</sup> ،  
وَمَا إِلَى حَسْنِ الْبَابِ أَرْبَابُ الظَّوَاهِرِ .

والظنُّ بِأَحْمَدَ ابْنِ حَنْبَلٍ أَنَّهُ عَلِمَ أَنَّ الْاِسْتِوَاءَ لِيْسَ هُوَ الْاسْتِقْرَارُ ،  
وَالنَّزْوَلُ لِيْسَ هُوَ الْاِنْتِقَالُ ، وَلَكِنَّهُ مَنْعَ مِنَ التَّأْوِيلِ حَسْنًا لِلْبَابِ ، وَرَعَايَةً  
لِصَلَاحِ الْخَلْقِ ؛ فَإِنَّهُ إِذَا فُتُحَ الْبَابُ .. أَتَسْعَ الْخَرْقُ ، وَخَرْجُ الْأَمْرِ عَنِ  
الضَّبْطِ ، وَجَاوِزَ الْاِقْتَصَادَ ؛ إِذْ حَدَّ الْاِقْتَصَادُ لَا يَنْضَبِطُ<sup>(٢)</sup> ، وَلَا بَأْسَ بِهَذَا  
الزُّجْرِ .

وَيَشْهُدُ لَهُ سِيرَةُ السَّلَفِ ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا يَقُولُونَ : أَمِرُّوهَا كَمَا جَاءَتْ<sup>(٣)</sup> ،  
حَتَّىٰ قَالَ مَالِكُ رَحْمَةُ اللَّهِ لِمَا سُئِلَ عَنِ الْاِسْتِوَاءِ : (الْاِسْتِوَاءُ مَعْلُومٌ ،  
وَالْكِيفِيَّةُ مَجْهُولَةٌ ، وَالْإِيمَانُ بِهِ وَاجِبٌ ، وَالسُّؤَالُ عَنْهُ بَدْعَةٌ)<sup>(٤)</sup> .

وَذَهَبَتْ طَائِفَةٌ إِلَى الْاِقْتَصَادِ ، فَفَتَحُوا بَابَ التَّأْوِيلِ فِي كُلِّ مَا يَتَعَلَّقُ

(١) رواه الطبراني في « الكبير » (٥٢/٧) ، وعند أحمد في « المسند » (٥٤٠/٢) :  
« نَفْسُ رَبِّكُمْ » بدل « نَفْسُ الرَّحْمَنِ » .

(٢) ولهذا نجد المصنف رحمه الله تعالى أَلْفَ كتابه التفيس على لطف حجمه « قانون  
التَّأْوِيلِ » .

(٣) روى الحسن بن إسماعيل الضراب في « مناقب مالك » من طريق الوليد بن مسلم قال :  
سألت مالكا والأوزاعي وسفيان ولينا عن هذه الأحاديث التي فيها ذكر الروية والصورة  
والنزول فقالوا : أوردوها كما جاءت . « إتحاف » (٨٠/٢) .

(٤) رواه اللالكائي عن أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها في « اعتقاد أهل السنة »  
(٦٦٣) ، ثم ذكر قالة مالك رضي الله عنه (٦٦٤) ، وانظر مجمل روایاته في « الدر  
المنشور » (٣/٤٧٣) ، و« إتحاف السادة المتقيين » (٢/٨٠) .

بصفاتِ اللهِ تعالى ، وتركوا ما يتعلّقُ بالآخرة على ظواهِرِه ، ومنعوا التأويلَ فيه ، وهمُ الأشعريَّة .

وزادَ المعتزلةُ عليهمْ حتَّى أَوْلَوا مِنْ صفاتِ اللهِ تعالى تعلُّقَ الرؤيةَ به ، وأَوْلَوا كونَهُ سميَاً بصيراً ، وأَوْلَوا المراجَ ، وزعموا أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ بالجسِد ، وأَوْلَوا عذابَ القبرِ ، والميزانَ ، والصراطَ ، وجملةً مِنْ أحكامِ الآخرة ، ولكنْ أَقْرَءُوا بحشرِ الأجسادِ ، وبالجنةِ واشتمالِها على المأكولاتِ والمشموماتِ والمنكوحاتِ والملاذِ المحسوسةِ ، وبالنارِ واشتمالِها على جسمٍ محسوسٍ محرقٍ يفرّقُ الجلودَ ويذيبُ الشحومَ .

ومنْ ترقيَّهمْ إلى هذا الحدّ زادَ الفلاسفةُ فأَوْلَوا كُلَّ ما وردَ في الآخرة ، ورددُوهُ إلى آلامِ عقليةٍ وروحانيةٍ ، ولذاتِ عقليةٍ ، وأنكروا حشرِ الأجسادِ ، وقالوا ببقاءِ النفوسِ ، وأنَّها تكونُ إماً معدبةً وإماً منعمةً بعذابٍ ونعمٍ لا يُدركُ بالحسنِ ، وهؤلاء هُمُ المسرفونَ .

وحدُ الاقتصادِ بينَ هذا الانحلالِ كلهِ وبينَ جمودِ الحنابلةِ دقيقٌ غامضٌ ، لا يطلعُ عليهِ إلا الموافقونَ الذينَ يدركونَ الأمورَ بنورِ إلهيٍّ لا بالسمعِ .

ثمَّ إذا انكشفَتْ لهمْ أسرارُ الأمورِ على ما هيَ عليه .. نظروا إلى السمعِ والألفاظِ الواردةِ ؛ فما وافقَ ما شاهدوهُ بنورِ اليقينِ .. قرروهُ ، وما خالفَ .. أَوْلَوهُ ، فاما مَنْ يأخذُ معرفةَ هذهِ الأمورِ منَ السمعِ المجرَدِ .. فلا يستقرُّ لهُ فيها قدمٌ ، ولا يتعيَّنُ لهُ موقفٌ ، والأليقُ بالمقتصرِ

على السمع المجرد مقام أَحْمَدَ ابْنِ حَنْبَلٍ رَحْمَهُ اللَّهُ.

وَالآن فَكَشَفُ الغطاء عنْ حَدِ الاقتاصاد في هذِهِ الأمورِ داخِلُ في علمِ المكاشفةِ ، والقولُ فيهِ يطولُ ، فَلا نخوضُ فيهِ ، والغرضُ بيانُ موافقةِ الباطنِ للظاهرِ ومخالفتهِ لهُ ، وقد انكشفَ بهذهِ الأقسامِ الخمسةِ .



وإذ رأينا أنَّ نقتصرَ بكافَةِ العوامَ على ترجمةِ العقيدةِ التي حرَرَناها ، وأنَّهم لا يُكَلِّفُونَ غيرَ ذلكَ في الدرجةِ الأولى ، إلَّا إذا كانَ خوفُ تشويشِ لشيوخِ البدعةِ ، فيرقى في الدرجةِ الثانيةِ إلى عقيدةٍ فيها لوامعٌ منَ الأدلةِ مختصرةٌ منْ غيرِ تعمقٍ .. فلنوردُ في هذا الكتابِ تلكَ اللوامعَ ، ولنقتصرُ فيها على ما حرَرَناهُ لأهْلِ الْقَدْسِ<sup>(١)</sup> ، وسميناً : « الرسالةُ القدسيَّةُ » في قواعدِ العقائدِ ، وهي مودعةٌ في هذا الفصلِ الثالثِ منْ هذا الكتابِ .



(١) أيام سياحة المصنف رحمة الله تعالى المشهورة ، وله رحمة الله عدة رسائل مختصرة أرسلها إلى بلدان شتى ، متضمنة على صريح الاعتقاد والمواعظ والنصائح ، فمنها رسالة أرسلها إلى الموصل مسماة بالقدسية أيضاً يخاطب فيها بعض المشايخ . انظر « إتحاف السادة المتلقين » (٢/٨٥) .

وقد شرح المصنف رسالته هذه بكتابه الموسوم بـ « الاقتاصاد في الاعتقاد » مع تقدمه في التصنيف ، وسايرها كذلك الإمام الكمال بن الهمام على طريقة الماتريدية ، وشرح « مسايرته » الكمالُ ابن أبي الشريف في « المسامة » ، وشرحها الحافظ الزييدي كذلك جامعاً بين الطريقتين .

## الفَصْلُ التَّالِثُ مِنْ كِتَابِ قَوَاعِدِ الْعَقَائِدِ فِي لَوَامِعِ الْأَدَلَّةِ لِلْعِقِيدَةِ الَّتِي تَرَجَّمَاهَا بِـ «الرِّسَالَةِ الْقَدِيسَةِ»

فنقولُ :

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

الحمدُ للهِ الَّذِي مَيَّزَ عصَابَةَ السَّتَّةِ بِأَنَوَارِ الْيَقِينِ ، وَأَثَرَ رُهْطَ الْحَقِّ بِالْهَدَايَةِ إِلَى دِعَائِمِ الدِّينِ ، وَجَنَّبَهُمْ زَيْغَ الزَّائِغِينَ وَضَلَالَ الْمُلْحِدِينَ ، وَوَفَّقَهُمْ لِلَاِقْتِدَاءِ بِسَيِّدِ الْمَرْسُلِينَ ، وَسَدَّدَهُمْ لِلتَّأْسِيِّ بِصَاحِبِ الْأَكْرَمِينَ ، وَيَسَّرَ لَهُمْ اِقْتِفَاءَ آثَارِ السَّلْفِ الصَّالِحِينَ ، حَتَّى اِعْتَصَمُوا مِنْ مَقْتَضَيَاتِ الْعُقُولِ بِالْحِجْلِ الْمُتَّيِّنِ ، وَمِنْ سِيرِ الْأَوَّلِينَ وَعَقَائِدِهِمْ بِالْمَنْهِجِ الْمَبِينِ ، فَجَمَعُوا فِي الْقَبُولِ بَيْنَ نَتَائِجِ الْعُقُولِ وَقَضَايَا الشَّرْعِ الْمَنْقُولِ ، وَتَحَقَّقُوا أَنَّ النَّطَقَ بِمَا تُبَدِّلُوا بِهِ مِنْ قَوْلٍ : (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ) لِيَسَّرَ لَهُ طَائِلٌ وَلَا مَحْصُولٌ إِنْ لَمْ تَتَحَقَّقِ الإِحْاطَةُ بِمَا تَدُورُ عَلَيْهِ هَذِهِ الشَّهادَةُ مِنَ الْأَقْطَابِ وَالْأَصْوَلِ ، وَعَرَفُوا أَنَّ كَلْمَتِي الشَّهادَةِ عَلَى إِيْجَازِهَا تَتَضَمَّنُ إِثْبَاتَ ذَاتِ الإِلَهِ ، وَإِثْبَاتَ صَفَاتِهِ ، وَإِثْبَاتَ أَفْعَالِهِ ، وَإِثْبَاتَ صِدْقِ الرَّسُولِ ، فَعَلِمُوا أَنَّ بَنَاءَ الإِيمَانِ عَلَى هَذِهِ الْأَرْكَانِ يَدُورُ ، وَهِيَ أَرْبَعَةٌ ، وَيَدُورُ كُلُّ رَكْنٍ مِنْهَا عَلَى عَشَرَةِ أَصْوَلٍ :

**الرَّكْنُ الْأَوَّلُ :** فِي مَعْرِفَةِ ذَاتِ اللهِ تَعَالَى : وَمَدَارُهُ عَلَى عَشَرَةِ أَصْوَلٍ ؛

وهي : العلم بوجود الله سبحانه ، وقدمه ، وبقائه ، وأنه ليس بجوهر ، ولا جسم ، ولا عرض ، وأنه سبحانه ليس مختصاً بجهة ، ولا مستقرًا على مكان ، وأنه سبحانه مرئي ، وأنه واحد .

**الركن الثاني :** في صفاتِه سبحانه : ويشتمل على عشرة أصولٍ ؛ وهي : العلم بكونه حيًّا ، عالماً ، قادرًا ، مريدًا ، سميعاً ، بصيراً ، متكلماً ، منزهاً عن حلول الحوادث ، وأنه قديم الكلام ، والعلم ، والإرادة<sup>(١)</sup> .

**الركن الثالث :** في أفعاله تعالى : ومداره على عشرة أصولٍ ؛ وهي : أنَّ أفعال العباد مخلوقة لله تعالى ، وأنَّها مكتسبة للعباد ، وأنَّها مراده لله تعالى ، وأنَّه متفضل بالخلق والاختراع ، وأنَّ له تعالى تكليف ما لا يطاق ، وأنَّ له إيلام البريء ، ولا يجب عليه رعاية الأصلح ، وأنَّه لا واجب إلا بالشرع ، وأنَّ بعضه الأنبياء جائز ، وأنَّ نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ثابتة مؤيدة بالمعجزات .

**الركن الرابع :** في السمعيات : ومداره على عشرة أصولٍ ؛ وهي : إثبات الحشر والنشر ، وعذاب القبر ، وسؤال منكر ونكير ، والميزان ، والصراط ، وخلق الجنة والنار ، وأحكام الإمام ، وأنَّ فضل الصحابة على حسب تقديمهم وترتيبهم ، وشروط الإمامة ، وأنَّه لو تعذر وجود الورع والعلم .. حكم بانعقادها .



(١) قوله : (منزهاً عن حلول الحوادث ) قيد مستفاد من الركن الأول ، وهو غير معدود في هذه الأصول ؛ إذ هو من صفات السُّلُوب .

# الرُّكْنُ الْأَوَّلُ مِنْ أَرْكَانِ إِيمَانٍ : فِي مَعْرِفَةِ ذَاتِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَاحِدٌ وَمَدَارُهُ عَلَى عَشْرَةِ أَصْوَلٍ

**الأصلُ الأوَّلُ :** مَعْرِفَةُ وَجُودِهِ تَعَالَى :

وَأَوْلَى مَا يُسْتَضِئُ بِهِ مِنَ الْأَنوارِ ، وَيُسْلِكُ مِنْ طَرِيقِ الاعتبارِ . . .  
مَا أَرْشَدَ إِلَيْهِ الْقُرْآنُ ، فَلَيْسَ بَعْدَ بِيَانِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ بِيَانٍ ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى :  
 ﴿أَلَمْ يَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا ۖ وَالْجَبَالَ أَوْتَادًا ۖ وَخَلَقْنَاكُمْ أَرْوَاحًا ۖ وَجَعَلْنَا نُوْمَكُمْ سُبَابًا ۖ  
 وَجَعَلْنَا أَيْلَلَ لِيَاسًا ۖ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ۖ وَبَيْتَنَا فَوْقَكُمْ سَبَعاً شَدَادًا ۖ وَجَعَلْنَا  
 سِرَاجًا وَهَاجًَا ۖ وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً شَجَاجًا ۖ لِتُخْرُجَ بِهِ حَبَّاً وَبَانَاتٍ ۖ وَجَنَّتٍ  
 أَلْفَافًا﴾ .

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ الْأَيَّلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلُكِ  
 الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ الْأَنْتَسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ  
 مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَحَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ  
 وَالْأَرْضِ لَا يَكُنْتُ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ .

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿أَلَمْ تَرَوْ أَكِيفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبَعَ سَمَوَاتٍ طِبَابًا ۖ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ  
 نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ۖ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ بَانَاتٍ ۖ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ  
 إِخْرَاجًا﴾ .

وقالَ تَعَالَى : «أَفَرَءَيْتُمْ مَا تَعْمَلُونَ ؟ أَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ ، أَنَّ نَحْنُ الْخَلِقُونَ» إلى قوله تعالى : «لِلْمُقْرِبِينَ» .

فليسَ يخفى على مَنْ مَعَهُ أَدْنَى مُسْكِنٍ مِنْ عَقْلٍ إِذَا تَأْمَلَ بِأَدْنَى فَكْرَةٍ مضمونَ هَذِهِ الْآيَاتِ ، وَأَدَارَ نَظَرَهُ عَلَى عَجَائِبِ خَلْقِ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتِ ، وَبَدَائِعِ فَطْرَةِ الْحَيَاةِ وَالنَّبَاتِ . . أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ الْعَجِيبُ وَالْتَّرْتِيبُ الْمُحْكَمُ لَا يَسْتَغْنِي عَنْ صَانِعٍ يَدْبَرُهُ ، وَفَاعِلٍ يُحْكِمُهُ وَيَقْدِرُهُ ، بَلْ تَكَادُ فَطْرَةُ النُّفُوسِ تَشَهُّدُ بِكُونِهَا مَقْهُورَةً تَحْتَ تَسْخِيرِهِ ، وَمَصْرَفَةً بِمَقْتَضِيِّ تَدْبِيرِهِ ؛ وَلَذِلِكَ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : «أَفِ الَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» .

وَلَهَذَا بَعِثَ الْأَنْبِيَاءُ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ لِدُعَوَةِ الْخَلْقِ إِلَى التَّوْحِيدِ لِيَقُولُوا : (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ) ، وَمَا أَمْرَوْا أَنْ يَقُولُوا : (لَنَا إِلَهٌ وَلِلْعَالَمِ إِلَهٌ) ؛ فَإِنَّ ذَلِكَ كَانَ مَجْبُولاً فِي فَطْرَةِ عَقُولِهِمْ مِنْ مِبْدَأِ نَشُوتِهِمْ وَفِي عَنْفَوَانِ شَبَابِهِمْ ، وَلَذِلِكَ قَالَ تَعَالَى : «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُوكُمْ أَنَّهُ» ، وَقَالَ تَعَالَى : «فَأَقْمِمْ وَجْهَكَ لِلَّذِينَ حَزِيفًا فَطَرَتِ اللَّهُ أَلَّى فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا يَنْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الَّذِينَ أَقْتَمُ» .

فَإِذَا ؛ فِي فَطْرَةِ الإِنْسَانِ وَشَوَاهِدِ الْقُرْآنِ مَا يَعْنِي عَنْ إِقَامَةِ الْبَرْهَانِ ، وَلَكِنَّا عَلَى سَبِيلِ الْاسْتِظْهَارِ وَالْاقْتِداءِ بِالْعُلَمَاءِ النَّظَارِ نَقُولُ :

مِنْ بَدَائِهِ الْعُقُولِ أَنَّ الْحَادِثَ لَا يَسْتَغْنِي فِي حَدْوَثِهِ عَنْ سَبِيلِ يَحْدُثُهُ ، وَالْعَالَمُ حَادِثٌ ، فَإِذَا لَا يَسْتَغْنِي فِي حَدْوَثِهِ عَنْ سَبِيلِ .

أمّا قولنا : (الحاديُّ لا يستغني في حدوثه عن سبب) .. فجليٌّ ؛ فإنَّ كلَّ حادثٍ فهو مختصٌ بوقتٍ يجوزُ في العقلِ تقديرُ تقدُّمه وتأخرِه ، فاختصاصُه بوقته دونَ ما قبله وما بعده يفتقرُ بالضرورة إلى المختصِ .

وأمّا قولنا : (العالمُ حادثٌ) .. فبرهانُه : أنَّ أجسامَ العالمِ لا تخلو عنِ الحركةِ والسكنِ ، وهما حادثانِ ، وما لا يخلو عنِ الحوادثِ فهو حادثٌ ، ففي هذا البرهانِ ثلاثة دعاوى :

**الأولى** : (أنَّ الأجسامَ لا تخلو عنِ الحركةِ والسكنِ) ، وهذه مدركةٌ بالبديهةِ والاضطرارِ ، فلا يُحتاجُ فيها إلى تأمُّلٍ وافتخارٍ ؛ فإنَّ منْ عقلَ جسمًا لا ساكناً ولا متحرّكًا . كانَ لمتنِ الجهلِ راكباً ، وعنْ نهجِ العقلِ ناكباً .

**الثانيةُ** : قولنا : (إنَّهما حادثانِ) ، ويدلُّ على ذلك تعاقيبهِما وجودُ البعضِ منها بعدَ البعضِ ، وذلك مشاهدٌ في جميعِ الأجسامِ ما شُوهدَ منها وما لمْ يُشاهَدْ ، فما منْ ساكنٍ إلا والعقلُ قاضٌ بجوازِ حرکتهِ ، وما منْ متحرّكٍ إلا والعقلُ قاضٌ بجوازِ سكونِهِ ، فالطارىءُ منها حادثٌ لطريانِهِ ، والسابقُ حادثٌ لعدمهِ ؛ لأنَّه لو ثبتَ قدمُهُ .. لاستحالَ عدمُهُ ، على ما سيأتي بيانُهُ وبرهانُهُ في إثباتِ بقاءِ الصانعِ تعالى وتقديسِهِ .

**الثالثةُ** : قولنا : (ما لا يخلو عنِ الحوادثِ فهو حادثٌ) وبرهانُهُ : أنه لو لم يكن كذلك .. لكانَ قبلَ كلَّ حادثٍ حوادثٌ لا أولَ لها ، وما لمْ تنقضِ تلكَ الحوادثُ بجملتها لا تنتهي النوبةُ إلى وجودِ الحادثِ الحاضرِ في

الحال ، وانقضاءُ ما لا نهايةَ له محالٌ .

ولأنَّه لو كانَ للفلكِ دوراتٌ لا نهايةَ لها .. لكانَ لا يخلو عددها منْ أنْ تكونَ : شفعاً ، أوْ وترًا ، أوْ شفعاً ووترًا جمِيعاً ، أوْ لا شفعاً ولا وترًا .  
ومحالٌ أنْ تكونَ شفعاً ووترًا جمِيعاً ، أوْ لا شفعاً ولا وترًا ؛ فإنَّ ذلكَ جمعٌ بينَ النفيِ والإثباتِ ؛ إذ في إثباتِ أحدهما نفيُ الآخرِ ، وفي نفي أحدهما إثباتُ الآخرِ .

ومحالٌ أنْ يكونَ شفعاً ؛ لأنَّ الشفعةَ يصيرُ وترًا بزيادةِ واحدٍ ، فكيفَ يعزُّ ما لا نهايةَ له واحدٌ ؟ !

ومحالٌ أنْ يكونَ وترًا ؛ إذ الوترُ يصيرُ شفعاً بزيادةِ واحدٍ ، فكيفَ يعزُّها واحدٌ معَ أنه لا نهايةَ لأعدادِها ؟ !

فحصلَ منْ هذا أنَّ العالمَ لا يخلو عنِ الحوادثِ ؛ وما لا يخلو عنِ الحوادثِ .. فهو إذاً حادثٌ ، وإذا ثبتَ حدوثُه .. كانَ افتقارُه إلى المحدثِ منَ المدركاتِ بالضرورةِ<sup>(١)</sup> .



**الأصلُ الثاني :** العلمُ بأنَّ الباريَ تعالى قدِيمٌ لم يزلْ ، أزلِيٌّ ليسَ لوجودِه أَوْلُ ، بلْ هوَ أَوْلُ كُلَّ شيءٍ ، وقبلَ كُلِّ ميَتٍ وحَيٍّ :

(١) الاقتصاد (ص ٩٩) ، تهافت الفلسفه (ص ٩٩) ، وفيه الرد على من ادعى أن اللامتناهي لا يوصف بشفع ووتر .

وبرهانه : أنه لو كان حادثاً ولم يكن قدماً . لافتقر هو أيضاً إلى محدث ، وافتقر محدثه إلى محدث ، وتسلاسل ذلك إلى غير نهاية ، وما تسلاسل . لم يحصل ، أو ينتهي إلى محدث قدماً هو الأول ، وذلك هو المطلوب الذي سميأه صانع العالم وبارئه ومحدثه ومبدئه<sup>(١)</sup> .



الأصل الثالث : العلم بأنَّه تعالى - مع كونه أزلياً - أبديٌ ليس لوجوده آخر : فهو الأول والآخر ، والظاهر والباطن ؛ لأنَّ ما ثبت قدمه .. استحال عدمه .

وبرهانه : أنه لو انعدم .. لكان لا يخلو : إما أنْ ينعدم بنفسه ، أو بمعديم يضاده .

ولو جاز أنْ ينعدم شيءٌ يتصورُ دوامه بنفسه .. لجاز أنْ يوجد شيءٌ يتصورُ عدمه بنفسه ، فكما يحتاج طريانُ الوجود إلى سبب .. فكذا يحتاج طريانُ العدم إلى سبب .

وباطل أنْ ينعدم بمعديم يضاده ؛ لأنَّ ذلك المعديم لو كان قدماً .. لما

(١) قال المؤلف في «الاقتصاد» (ص ١٠٢) : (ولا نعني بقولنا : «قدماً» إلا أنَّ وجوده غير مسبوق بعدم ، فليس تحت لفظ «القدماً» إلا إثبات موجود ، ونفي عدم سابق ، فلا تظنَّ أنَّ القدر معنى زائد على ذات القدماً ، فيلزمك أنْ تقول : ذلك المعنى أيضاً قدماً بقدر زائد عليه ، ويتسلاسل إلى غير نهاية ) .

تصوّر الوجود معه<sup>(١)</sup> ، وقد ظهر بالأصلين السابقين وجوده وقدمه ، فكيف كان وجوده في القدم ومعه ضده؟

وإن كان الضد المعدم حادثاً .. كان محالاً ؛ إذ ليس الحادث في مضادته للقديم حتى يقطع وجوده بأولى من القديم في مضادته للحادث حتى يدفع وجوده ، بل الدفع أهون من القطع ، والقديم أولى من الحادث .



**الأصل الرابع** : العلم بأنَّه تعالى ليس بجواهِرٍ متحيزة ، بل يتعالى ويتقدّس عن مناسبة الحيز :

وبرهانه : أنَّ كُلَّ جواهِرٍ متحيزة فهو مختصٌ بمحضها ، ولا يخلو من أن يكون ساكناً فيه ، أو متحرّكاً عنه ، فلا يخلو عن الحركة أو السكون ، وهما حادثان ، وما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث ، ولو تصوّر جواهِرٍ متحيزة قديم .. لكان يعقل قدمُ جواهِرِ العالم<sup>(٢)</sup> ؛ فإنْ سمَاهُ مُسْمِّ جواهراً ولم يرد به المتخيّر .. كان مخطئاً من حيثُ اللفظ ، لا من حيثُ المعنى<sup>(٣)</sup> .



(١) أي : لزم انتفاء وجود الباري تعالى مع ذلك الضد من الابتداء أصلاً ؛ لأن التضاد يمنع الاجتماع بين الشيئين اللذين اتصفوا به . « إتحاف » ( ٩٨ / ٢ ) .

(٢) وهذا باطل لا يتصور ؛ فالجوهر جائز الوجود ، والجائز لا يكون قديماً ؛ لافتقاره إلى موجد يخصّصه .

(٣) انظر « الاقتصاد » ( ص ١٠٧ ) .

**الأصل الخامس :** العلم بأنَّه تعالى ليس بجسم مؤلَفٌ من جواهرٍ :

إِذِ الْجَسْمُ عِبَارَةٌ عَنِ الْمُؤْتَلِفِ مِنَ الْجَوَاهِرِ ، وَإِذَا بَطَلَ كُونُهُ جَوَاهِرًا مُخْصُوصًا بِحِيزٍ .. بَطَلَ كُونُهُ جَسْمًا ؛ لَأَنَّ كُلَّ جَسْمٍ فِي مُخْتَصٍ بِحِيزٍ وَمِرْكَبٌ مِنْ جَوَاهِرٍ وَجَوَاهِرٍ ، وَيُسْتَحِيلُ خَلْوَةٌ عَنِ الْاِفْتِرَاقِ وَالاجْتِمَاعِ ، وَالْحَرْكَةِ وَالسُّكُونِ ، وَالْهَيَّةِ وَالْمَقْدَارِ ، وَهَذِهِ سِيمَاتُ الْحَدُوثِ ، وَلَوْ جَازَ أَنْ يُعْتَقَدَ أَنَّ صَانِعَ الْعَالَمِ جَسْمٌ .. لَجَازَ أَنْ تُعْتَقَدَ إِلَهِيَّةُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ ، أَوْ لِشَيْءٍ آخَرَ مِنْ أَقْسَامِ الْأَجْسَامِ .

فَإِنْ تَجَاسِرَ مُتَجَاسِرٌ عَلَى تَسْمِيَّةِ تَعَالَى جَسْمًا مِنْ غَيْرِ إِرَادَةِ التَّأْلِيفِ مِنَ الْجَوَاهِرِ .. كَانَ ذَلِكَ غُلْطًا فِي الْاِسْمِ ، مَعَ الإِصَابَةِ فِي نَفِي مَعْنَى الْجَسْمِ .



**الأصل السادس :** العلم بأنَّه تعالى ليس بعرضٍ قائمٍ بجسمٍ أَوْ حَالٍ فِي مَحْلٍ :

لَأَنَّ الْعَرْضَ مَا يَحْلُّ فِي الْجَسْمِ ، وَكُلُّ جَسْمٍ فِيهِ حَادِثٌ لَا مَحَالَةَ ، وَيَكُونُ مَحْدِثُهُ مَوْجُودًا قَبْلَهُ ، فَكِيفَ يَكُونُ حَالًا فِي الْجَسْمِ وَقَدْ كَانَ مَوْجُودًا فِي الْأَزْلِ وَحْدَهُ وَمَا مَعَهُ غَيْرُهُ ، ثُمَّ أَحْدَثَ الْأَجْسَامَ وَالْأَعْرَاضَ بَعْدَهُ؟!

وَلَأَنَّهُ عَالَمٌ قَادِرٌ مَرِيدٌ خَالقُ كَمَا سِيَّا تِي بِيَانُهُ ، وَهَذِهِ الْأَوْصَافُ تُسْتَحِيلُ عَلَى الْأَعْرَاضِ ، بَلْ لَا تُعْقَلُ إِلَّا لِمَوْجُودٍ قَائِمٍ بِنَفْسِهِ ، مَسْتَقْلٌ بِذَاتِهِ .

وَقَدْ تَحْصَلَ مِنْ هَذِهِ الْأَصْوَلِ أَنَّهُ مَوْجُودٌ قَائِمٌ بِنَفْسِهِ ، لَيْسَ بِجَوَاهِرٍ

وَلَا جَسْمٌ وَلَا عَرْضٌ ، وَأَنَّ الْعَالَمَ كُلَّهُ جَوَاهِرٌ وَأَعْرَاضٌ وَأَجْسَامٌ ، فَإِذَا ؛  
لَا يُشَبِّهُ شَيْئاً وَلَا يُشَبِّهُ شَيْئاً ، بَلْ هُوَ الْقَيْوُمُ الْحَيُّ ، الَّذِي لَيْسَ كَمِثْلِهِ  
شَيْئاً .<sup>(١)</sup>

وَأَنَّى يُشَبِّهُ الْمُخْلوقُ خَالِقَهُ ، وَالْمَقْدَرُ الْمَصْوَرُ مَقْدَرُهُ وَمَصْوَرُهُ ،  
وَالْأَجْسَامُ وَالْأَعْرَاضُ كُلُّهَا مِنْ خَلْقِهِ وَصَنْعِهِ ؟ !  
فَاسْتَحْالَ الْقَضَاءُ عَلَيْهَا بِمِمَاثِلِهِ وَمِشَابِهِ .



**الأصل السابع :** الْعِلْمُ بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَنْزَهُ الدَّارِ عنِ الْاِخْتِصَاصِ بِالْجَهَاتِ :

فَإِنَّ الْجَهَةَ : إِمَّا فَوْقٌ وَإِمَّا أَسْفَلٌ ، وَإِمَّا يَمِينٌ وَإِمَّا شَمَالٌ ، أَوْ قَدَامٌ أَوْ  
خَلْفٌ ، وَهَذِهِ الْجَهَاتُ هُوَ الَّذِي خَلَقَهَا وَأَحْدَثَهَا بِوَاسِطَةِ خَلْقِ الْإِنْسَانِ ؛ إِذْ  
خَلَقَ لَهُ طَرْفَيْنِ : أَحَدُهُمَا يَعْتَمِدُ عَلَى الْأَرْضِ وَيُسَمَّى رِجْلًا ، وَالآخَرُ يَقَابِلُهُ  
وَيُسَمَّى رَأْسًا ، فَحَدَثَ اسْمُ الْفَوْقِ لِمَا يَلِي جَهَةَ الرَّأْسِ ، وَاسْمُ السَّفْلِ لِمَا  
يَلِي جَهَةَ الرِّجْلِ ، حَتَّى إِنَّ النَّمْلَةَ الَّتِي تَدْبُثُ مُنْتَكَسَةً تَحْتَ السَّقْفِ تَنْقُلُ بِجَهَةِ  
الْفَوْقِ فِي حَقَّهَا تَحْتَأْ وَإِنْ كَانَ فِي حَقَّنَا فَوْقَاً .

وَخَلَقَ لِلْإِنْسَانِ الْيَدَيْنِ وَاحْدَاهُمَا أَقْوَى مِنَ الْأُخْرَى فِي الْغَالِبِ ، فَحَدَثَ

(١) قد علم من هذه الأصول - وهي الرابع والخامس والسادس - مخالفته تعالى للحوادث ،  
وقيامه بنفسه . « إتحاف » ( ٢ / ١٠١ ) .

اسمُ اليمينِ للأقوى ، والشمالِ لما يقابلُه ، وتسَمَّى الجهةُ التي تلي اليمينَ يميناً ، والأخرى شمالاً ، وخلقَ لهُ جانبين يبصِرُ مِنْ أحدهما ويتحرَّكُ إليه ، فحدثَ اسمُ القَدَامِ للجهةِ التي يتقدَّمُ إليها بالحركةِ ، واسمُ الخلفِ لما يقابلُه .

فالجهاتُ حادثةٌ بحدوثِ الإنسانِ ، ولو لمْ يُخلقِ الإنسانُ بهذهِ الخلقةِ ، بل خُلِقَ مستديراً كالكرة.. لمْ يكنْ لهذهِ الجهاتِ وجودُ أبنةَ ، فكيفَ كانَ في الأزلِ مختصاً بجهةٍ والجهةُ حادثةٌ؟! أو كيفَ صارَ مختصاً بجهةٍ بعدَ أنْ لمْ يكنْ؟

أَبَانَ خلقَ العالمَ فوقَهُ ويعالى عنْ أنْ يكونَ لهُ فوقٌ ؛ إذ تعالى أنْ يكونَ لهُ رأسٌ ، والفوقُ عبارةٌ عمّا يكونُ جهةَ الرأسِ ، أو خلقَ العالمَ تحتَهُ وتعالى عنْ أنْ يكونَ لهُ تحتٌ ؛ إذ تعالى عنْ أنْ يكونَ لهُ رجُلٌ ، والتحتُ عبارةٌ عمّا يلي جهةَ الرَّجُلِ ، وكلُّ ذلكَ مما يستحيلُ في العقلِ .

ولأنَّ المعقولَ مِنْ كونِهِ مختصاً بجهةٍ أنهُ مختصٌ بالحيزِ اختصاصَ الجوادرِ ، أو مختصٌ بالجوهرِ اختصاصَ العرضِ ، وقد ظهرَ استحالَةُ كونِهِ جوهرًا أو عرضاً ؛ فاستحالَ كونُهُ مختصاً بالجهةِ .

وإنْ أُريدَ بالجهةِ غيرُ هذينِ المعنيينِ .. كانَ غلطًا في الاسمِ مع المساعدةِ على المعنى<sup>(١)</sup> .

(١) ولكن ينظر فيه : أيرجع ذلك المعنى إلى تنزيهه سبحانه عما لا يليق بجلاله ، فيُخطاً من أراده في مجرد التعبير عنه بالجهة ؛ لإيهامه ما لا يليق ، ولعدم وروده في اللغة ، أو يرجع إلى غيره فيُردد قوله صوناً عن الضلاله . «إتحاف» (٢/٤٠) .

ولأنه لو كان فوق العالم . . لكان محاذاً له ، وكل محاذا لجسم فإما أن يكون مثله أو أصغر منه أو أكبر ، وكل ذلك تقدير يحوج إلى مقدر ، ويعالى عنه الخالق الواحد المدبر .

فاما رفع الأيدي عند السؤال إلى جهة السماء . . فهو لأنها قبلة الدعاء ، وفيه أيضا إشارة إلى ما هو وصف للمدعى من الجلال والكبرياء ، تبيها بقصد جهة العلو على صفة المجد والعلاء ؛ فإنه تعالى فوق كل موجود بالقهر والاستيلاء<sup>(١)</sup> .



**الأصل الثامن :** العلم بأنَّه تعالى مستُّ على عرشه بالمعنى الذي أراده تعالى بالاستواء :

وهو الذي لا ينافي وصف الكبرياء ، ولا يتطرق إليه سمات الحدوث والفناء ، وهو الذي أريد بالاستواء إلى السماء حيث قال في القرآن : «ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ» ، وليس ذلك إلا بطريق القدرة والاستيلاء<sup>(٢)</sup> ، كما

(١) وانظر للمؤلف رحمة الله لطيفة في سر التوجه بالدعاء إلى السماء في «الاقتصاد» (ص ١١٤) ، وسبب اختيار المصنف لصفة القدرة والاستيلاء بالذات كون هذه الصفة محكية في كتاب الله بحقه سبحانه ؛ قال تعالى : «وَمَوْلَانَا الْفَاعِلُ فَوْقَ عِبَادِهِ» ، وقال سبحانه : «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوَى» .

(٢) كما قال المؤلف في «الاقتصاد» (ص ١٢٦) : (ولذلك قال بعض السلف - وهو سفيان الثوري رحمة الله تعالى - : أفهم من قوله : «أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ» ما فهم من قوله : «ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ») .

[من الرجز] قال الشاعر<sup>(١)</sup> :

قد أستوى بشر على العراقِ من غير سيف ودم مهراقِ  
واضطرَّ أهل الحق إلى هذا التأويل ما اضطرَّ أهل الباطل إلى تأويل قوله تعالى : «وَهُوَ مَعْلُومٌ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ» ، إذ حمل ذلك بالاتفاق على الإحاطة والعلم ، وحمل قوله صلى الله عليه وسلم : «قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن»<sup>(٢)</sup> على القدرة والقهر ، وحمل قوله صلى الله عليه وسلم : «الحجر الأسود يمين الله في أرضه»<sup>(٣)</sup> على التشريف والإكرام ؛ لأنَّه لو ترك على ظاهره .. للزم منه المحال ؛ فكذا الاستواء لو ترك على الاستقرار والتمكُّن .. لزم منه كون المتمكِّن جسماً مماساً للعرش ، إما مثله أو أكبر منه أو أصغر ، وذلك محال ، وما يؤدي إلى المحال فهو محال .

الأصل التاسع : العلم بأنَّه تعالى مع كونه منزهاً عن الصورة والمقدار مقدساً عن الجهات والأقطار .. مرئٍ بالأعين والأبصار في الدار الآخرة دار القرار : لقوله تعالى : «وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ»<sup>(٤)</sup> ، ولا يُرى في الدنيا

(١) البيت للبيت المجاشعي ، انظر «الأزمنة والأمكنة» (٤٩/١) ، و«يتيمة الدهر» (٢٧٦/٥) ، و«مرآة الجنان» (١٤٨/١) .

(٢) رواه مسلم (٢٦٥٤) .

(٣) رواه الحاكم في «المستدرك» (٤٥٧/١) ، والطبراني في «الأوسط» (٥٦٧) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما مرفوعاً .

(٤) أي : مستغرقة في مطالعة جماله بحيث تغفل عمّا سواه . «إتحاف» (١١٣/٢) .

تصديقاً لقوله تعالى : «**لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَرُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَرَ**» ، ولقوله تعالى في خطاب موسى عليه السلام : «**لَنْ تَرَقِّي**» .

وليت شعري ؟ كيف عرف المعتزلٌ من صفات رب الأرباب ما جهل موسى عليه السلام ؟ !<sup>(١)</sup> أو كيف سأله موسى عليه السلام الرؤية مع كونها محالاً ؟ ولعل الجهل بذوي البدع والأهواء من الجهلة الأغبياء أولئك من الجهل بالأنبياء صلوات الله عليهم .

وأمّا وجْهُ إجْرَاء آيَةِ الرؤْيَا عَلَى الظَّاهِرِ . . فهُوَ أَنَّهُ غَيْرُ مُؤَدٍ إِلَى الْمُحَالِ ؛ فإنَّ الرؤية نوعٌ كُشْفٌ وعِلْمٌ ، إِلَّا أَنَّهُ أَتَمُّ وَأَوْضَعُ مِنَ الْعِلْمِ<sup>(٢)</sup> ، فِإِذَا جَازَ تَعْلُقُ الْعِلْمِ بِهِ وَلَيْسَ فِي جَهَةٍ . . جَازَ تَعْلُقُ الرؤية بِهِ وَلَيْسَ بِجَهَةٍ ، وَكَمَا جَازَ أَنْ يَرَى اللَّهُ تَعَالَى الْخَلْقَ وَلَيْسَ فِي مَقَابِلَتِهِمْ . . جَازَ أَنْ يَرَاهُ الْخَلْقُ مِنْ غَيْرِ مَقَابِلَةٍ ، وَكَمَا جَازَ أَنْ يُعْلَمَ مِنْ غَيْرِ كِيفِيَّةٍ وَصُورَةٍ . . جَازَ أَنْ يُرَى كَذَلِكَ مِنْ غَيْرِ كِيفِيَّةٍ وَصُورَةٍ .



(١) إِذْ سُوَالَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَهَا دَلِيلٌ عَلَى جَوازِهَا فِي حَقِّهِ سَبْحَانَهُ ، وَيُسْتَحِيلُ أَنْ يَجْهَلَ النَّبِيُّ مَا يَجْوِزُ فِي حَقِّهِ تَعَالَى وَمَا يُسْتَحِيلُ وَيَعْلَمُ ذَلِكَ عَامَةُ الْمُعْتَزَلَةِ . انظر «الاقتصاد» (ص ١٣٨) وما بعدها .

(٢) يقول ابن أبي الشري夫 في «المسامرة» (ص ١٠٣) : (إذا نظرنا إلى الشمس مثلاً ، فرأيناها ثم أغمضنا العين . . فإننا نعلم الشمس عند التغميض علمًا جلياً ، لكن في الحالة الأولى أمر زائد ، وكذا إذا علمتنا شيئاً علمًا تماماً جلياً ثم رأيناها . . فإننا ندرك بالبديهة تفرقة بين الحالتين ، وهذا الإدراك المشتمل على الزيادة نسميه الرؤية) .

**الأصل العاشر :** العلمُ بِأَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَاحْدَى لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَرَدٌّ لَا نَدَّ لَهُ :  
انفرد بالخلق والإبداع ، واستبدل بالإيجاد والاختراع ، لا مثل له يساهمه  
ويساويه ، ولا ضد له فينارعه ويناويه .

**وبرهانه :** قوله تعالى : « لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَهَا » .

**وبيانه :** أَنَّهُ لَوْ كَانَا اثْنَيْنِ وَأَرَادَا حَدْهُمَا أَمْرًا ؛ فَالثَّانِي إِنْ كَانَ مُضطَرًّا إِلَى  
مساعِدَتِهِ . كَانَ هَذَا الثَّانِي مُقْهُورًا عاجزًا وَلَمْ يَكُنْ إِلَّاهًا قَادِرًا ، وَإِنْ كَانَ  
قَادِرًا عَلَى مُخَالَفَتِهِ وَمُدَافَعَتِهِ . كَانَ الثَّانِي قَوِيًّا قَاهِرًا ، وَالْأَوَّلُ ضَعِيفًا  
قاصرًا ، فَلَمْ يَكُنْ إِلَّاهًا قَادِرًا .



## الركن الثاني : العلم بصفات الله تعالى و مصدره على عشرة أصول

**الأصل الأول :** العلم بأنَّ صانعَ العالم قادرٌ :

وأنَّهُ تعالى في قوله : «**وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ**» صادقٌ ؛ لأنَّ العالم محكمٌ في صنعتِه ، مرتبٌ في خلقِه ، ومنْ رأى ثواباً منْ ديناجِ حسن النسجِ والتأليفِ ، متناسبَ التطريزِ والتطريفيِّ ، ثمَّ توهَّمَ صدورَ نسجهِ منْ ميتٍ لا استطاعةَ لهُ ، أوْ إنسانٍ لا قدرةَ لهُ.. كانَ منخلعاً عنْ غريزةِ العقلِ ، ومنخرطاً في سلُكِ أهل الغباوةِ والجهلِ .



**الأصل الثاني :** العلم بأنَّهُ تعالى عالمٌ بجميعِ الموجوداتِ ، ومحيطٌ بكلِّ المخلوقاتِ :

لا يعزبُ عنْ علمِه مثقالُ ذرةٍ في الأرضِ ولا في السماواتِ ، صادقٌ في قوله : «**وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ**» ، ومرشدٌ إلى صدقِه بقولِه تعالى : «**أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْحَسِيرُ**»<sup>(١)</sup> ، أرشدَكَ إلى الاستدلالِ بالخلقِ على العلمِ ؛

(١) ومتناهٌ اسم (اللطيف) للعلم كما قال المصنف رحمه الله في «المقصد الأسمى» (ص ٨٢) : (إنما يستحق هذا الاسم من يعلم دقائق المصالح وغوامضها ، وما دقَّ

لأنك لا تستريح في دلالة الخلق اللطيف ، والصنع المزين بالترتيب ولو في شيء الحقير الضعيف .. على علم الصانع بكيفية الترتيب والترصيف ، فما ذكره الله سبحانه هو المنتهي في الهدایة والتعريف .

### الأصل الثالث : العلم بكونه عز وجل حيّا :

فإن من ثبت علمه وقدرته .. ثبت بالضرورة حياته ، ولو تصور قادر عالم فاعل مدبر دون أن يكون حيّا .. لجاز أن يشك في حياة الحيوانات عند ترددتها في الحركات والسكنات ، بل في حياة أرباب الحرف والصناعات ، وذلك انغمس في غمرة الجهالات والضلالات .

### الأصل الرابع : العلم بكونه تعالى مريداً لأفعاله :

فلا موجود إلا وهو مستند إلى مشيئته ، وصادر عن إرادته ، فهو المبدىء المعيد ، والفعال لما يريد ، وكيف لا يكون مريداً وكل فعل صدر منه أمكن أن يصدر منه ضده ، وما لا ضد له أمكن أن يصدر منه ذلك بعينه قبله أو بعده : والقدرة تناسب الضدين والوقتين مناسبة واحدة ؟ !

---

= منها وما لطف ، ثم يسلك في إيصالها إلى المستصلاح سبيل الرفق دون العنف ، فإذا اجتمع الرفق في الفعل واللطف في الإدراك .. تم معنى اللطف ، ولا يتصور كمال ذلك في العلم والفعل إلا لله سبحانه وتعالى ، فأما إحاطته بالدقائق والخفايا .. فلا يمكن تفصيل ذلك ، بل الخفي مكشوف في علمه كالجلي من غير فرق ... ) .

فلا بدَّ منْ إرادةٍ صارفةٍ للقدرةِ إلى أحدِ المقدوريين ، ولوْ أخْنَى الْعِلْمُ عنِ الإرادةِ في تخصيصِ المعلومِ حتَّى يقالُ : إنَّما وجدَ في الوقتِ الذي سبقَ الْعِلْمَ بِوْجُودِهِ . لِجَازَ أَنْ يُغْنِيَ عَنِ القدرةِ حتَّى يُقالُ : وجدَ بِغَيْرِ قدرَةٍ ؛ لأنَّهُ سبقَ الْعِلْمَ بِوْجُودِهِ فِيهِ<sup>(۱)</sup> .

### الأصلُ الخامسُ : الْعِلْمُ بِأَنَّهُ تَعَالَى سَمِيعٌ بَصِيرٌ :

لَا يَعْزِبُ عَنْ رَؤْيَتِهِ هُوَاجِسُ الضَّمِيرِ وَخَفَايا الْوَهْمِ وَالْتَّفَكِيرِ ، وَلَا يَشُدُّ عَنْ سَمِيعِهِ صَوْتُ دَبِيبِ النَّمَلَةِ السُّودَاءِ فِي اللَّيْلَةِ الظَّلْمَاءِ عَلَى الصَّخْرَةِ الصَّمَاءِ .

وَكَيْفَ لَا يَكُونُ سَمِيعًا بَصِيرًا وَالسَّمْعُ وَالبَصْرُ كَمَالٌ - لَا مَحَالَةَ - وَلَيْسَا بِنَقْصٍ؟! فَكَيْفَ يَكُونُ الْمَخْلوقُ أَكْمَلَ مِنَ الْخَالِقِ ، وَالْمَصْنَوْعُ أَشْرَفَ وَأَتَمَّ مِنَ الصَّانِعِ؟!

وَكَيْفَ تَعْتَدُ الْقَسْمُ مِهْمَا وَقَعَ النَّقْصُ فِي جَنَبِهِ وَالْكَمَالُ فِي خَلْقِهِ وَصَنْعِهِ؟!<sup>(۲)</sup>

أَوْ كَيْفَ تَسْتَقِيمُ حَجَّةُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَى أَبِيهِ إِذْ كَانَ يَبْدُ الأَصْنَامَ

(۱) وَضَحَّ المؤلِّفُ رَحْمَهُ اللهُ الرَّدُّ عَلَى هَذِهِ الشَّبَهَةِ فِي «الْاِقْتَصَادِ» (ص ۱۶۹) ، وَكَذَا إِمامُ الْحَرَمَيْنِ فِي «الْإِرْشَادِ» (ص ۶۴) .

(۲) الْجَنَبَةُ : الْجَانِبُ ، وَالْمَرَادُ : فِي حَقِّهِ تَعَالَى .

جهلاً وغياً ، فقال له : « لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبَصِّرُ وَلَا يُعْنِي عَنْكَ شَيْئاً » ، ولو انقلب ذلك عليه في معبوده .. لأضحت حجته داحضةً ودلالته ساقطةً ، ولم يصدق قوله تعالى : « وَتِلْكَ حُجَّتُنَا إِذْ أَتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ » ؟

وكما عُقلَ كونُه فاعلاً بلا جارحة ، وعالماً بلا قلب ودماغ .. فليعقلْ كونُه بصيراً بلا حدقة ، وسميناً بلا أذنٍ ؛ إذ لا فرقَ بينهما .

### الأصل السادس : أَنَّهُ تَعَالَى مُتَكَلِّمٌ بِكَلَامٍ

وهو وصفٌ قائمٌ بذاته ليس بصوتٍ ولا حرفٍ ، بل لا يشبهُ كلامُه كلامَ غيره ، كما لا يشبهُ وجودُه وجودَ غيره .

والكلامُ بالحقيقةِ كلامُ النفسِ ، وإنما الأصواتُ قُطِعْتْ حروفًا للدلائلِ عليه ؛ كما يُدَلِّلُ عليه تارةً بالحركاتِ والإشاراتِ ، وكيفَ التبسَ هذا على طائفةٍ من الأغبياءِ ولم يلتبسْ على جهلهِ الشعراءِ ، حتى قالَ قائلُهم<sup>(١)</sup> :

إِنَّ الْكَلَامَ لَفِي الْفُؤَادِ وَإِنَّمَا جَعَلَ الْلِّسَانُ عَلَى الْفُؤَادِ دَلِيلًا  
وَمَنْ لَمْ يَعْقِلْهُ عَقْلُهُ وَلَا نَهَاهُ نُهَاهُ<sup>(٢)</sup> عنْ أَنْ يَقُولَ : لسانِي حادثٌ ولكنْ

(١) نسب البيت إلى الأخطل وليس في « ديوانه » ، ونسب إلى ابن صمصم الرقاش ، انظر « ذيل مرآة الزمان » ( ١٨٩ / ٣ ) ، وانظر « اتحاف السادة المتقيين » ( ١٤٦ / ٢ ) .

(٢) نهاه : عقله ، ويستعمل هذا اللفظ جمعاً ومفرداً .

ما يحدثُ فيه بقدرتي الحادثةِ قدِيمٌ.. فاقطعْ عنْ عقلِهِ طمعَكَ ، وَكُفَّ عنْ خطابِهِ لسانَكَ ، وَمَنْ لَمْ يفهمْ أَنَّ القدِيمَ عبارةٌ عَمَّا لِيَسَ قَبْلَهُ شَيْءٌ ، وَأَنَّ الباءَ قَبْلَ السينِ في قولِكَ : بِاسْمِ اللَّهِ ، فَلَا يَكُونُ السِّينُ الْمُتَأْخِرُ عَنِ الباءِ قَدِيمًا.. فَنَزَّهَ عَنِ الالْتِفَاتِ إِلَيْهِ قَلْبَكَ ، فَلَلَّهِ سُبْحَانَهُ سُرُّ فِي إِبْعَادِ بَعْضِ الْعَبَادِ ، وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ .

وَمَنْ اسْتَبَعَ أَنْ يَسْمَعَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الدُّنْيَا كَلَامًا لِيَسَ بِصَوْتٍ وَلَا حَرْفٍ.. فَلَيُسْتَنْكِرْ أَنْ يَرَى فِي الْآخِرَةِ مُوجُودًا لِيَسَ بِجَسْمٍ وَلَا لَوْنٍ .

وَإِنْ عَقْلًا أَنْ يَرَى مَا لِيَسَ بِلَوْنٍ وَلَا جَسْمٍ وَلَا قَدْرٍ وَلَا كَمْيَةً وَهُوَ إِلَى الآنِ لَمْ يَرَ غَيْرَهُ.. فَلَيُعْقَلْ فِي حَاسَّةِ السَّمْعِ مَا عَقْلَهُ فِي حَاسَّةِ الْبَصَرِ .

وَإِنْ عَقْلًا أَنْ يَكُونَ لَهُ عِلْمٌ وَاحِدًا هُوَ عِلْمٌ بِجَمِيعِ الْمُوْجُودَاتِ.. فَلَيُعْقَلْ صَفَةً وَاحِدَةً لِلذَّاتِ هُوَ كَلَامٌ بِجَمِيعِ مَا دَلَّ عَلَيْهِ بِالْعَبَاراتِ<sup>(۱)</sup> .

وَإِنْ عَقْلًا كَوْنَ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَكَوْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ مَكْتُوبَةً فِي وَرْقَةٍ صَغِيرَةً وَمَحْفُوظَةً فِي مَقْدَارٍ ذَرَّةٍ مِنَ الْقَلْبِ ، وَأَنَّ كُلَّ ذَلِكَ مَرْئَيٌ فِي مَقْدَارٍ عَدْسَةٍ مِنَ الْحَدْقَةِ مِنْ غَيْرِ أَنْ تَحْلَّ ذَاتُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَنَّةِ وَالنَّارِ فِي الْحَدْقَةِ وَالْقَلْبِ وَالْوَرْقَةِ.. فَلَيُعْقَلْ كَوْنَ الْكَلَامِ مَقْرُوءًا بِالْأَلْسُنَةِ ، مَحْفُوظًا فِي الْقُلُوبِ ، مَكْتُوبًا فِي الْمَصَاحِفِ ، مِنْ غَيْرِ حَلْوِيْلِ ذَاتِ الْكَلَامِ فِيهَا ؛ إِذْ

(۱) أي : من أمر ونهي وأخبار ونحو ذلك .

لو حلّت بكتاب ذات الكلام . . لحل ذات الله تعالى بكتابه اسمه في الورق ، وحلّت ذات النار بكتابه اسمها في الورق ، ولا حرق .

**الأصل السابع :** أنَّ كلامَه القائمُ بنفسِه قدِيمٌ ، وكذا جمِيع صفاتِه :

إذ يستحيلُ أنْ يكونَ مملاً للحوادثِ داخلاً تحتَ التغييرِ ، بلْ يجبُ للصفاتِ مِنْ نوعِ الْقُدْمَ مَا يجبُ للذاتِ ، فلا تتعريه التغييراتُ ، ولا تحلُّ الحادثاتُ ، بلْ لمْ يزلْ في قدمِه موصوفاً بمحامِدِ الصفاتِ ، ولا يزالُ في أبدِه كذلكَ منزَهاً عنْ تغييرِ الحالاتِ ؛ لأنَّ ما كانَ محلَّ الحوادثِ لا يخلو عنها ، وما لا يخلو عنِ الحوادثِ فهو حادثٌ ، وإنَّما ثبتَ نعمَ الحدوثِ للأجسامِ مِنْ حيثِ تعريضُها للتغييرِ وتقلُبِ الأوصافِ ، فكيفَ يكونُ حالُها مشاركاً لها في قبولِ التغييرِ؟

ويتبينُ على هذا : أنَّ كلامَه قدِيمٌ قائمٌ بذاتهِ ، وإنَّما الحادثُ هي الأصواتُ الدالَّةُ عليهِ .

وكما عقلَ قيامُ طلبِ التعلمِ وإرادتهُ بذاتِ الوالدِ للولدِ قبلَ أنْ يخلقَ ولدُه ، حتىٌ إذا خلقَ ولدُه وعقلَ ، وخلقَ اللهُ له علمًا متعلقاً بما في قلبِ أبيهِ منَ الطلبِ . . صارَ مأموراً بذلكَ الطلبِ الذي قامَ بذاتِ أبيهِ ودامَ وجودُه إلى وقتِ معرفةِ ولديه . . فليُعقلْ قيامُ الطلبِ الذي دلَّ عليهِ قولهُ تعالى : « فَأَخْلَعَ نَعَلَيْكَ » بذاتِ اللهِ عزَّ وجلَّ ، ومصيرُ موسى عليهِ السلامُ مخاطباً بهِ بعدَ

وجوده؛ إذ خلقت له معرفة بذلك الطلب ، وسمع لذلك الكلام القديم<sup>(١)</sup> .

### الأصل الثامن : أن علمه قديم :

فلم يزل عالماً بذاته وصفاته ، وما يحدثه من مخلوقاته ، ومهما حدثت المخلوقات . . لم يحدث له علم بها ، بل حصلت مكشوفة له بالعلم الأزلي ؛ إذ لو خلق لنا علم بقدوم زيد عند طلوع الشمس ، ودام ذلك العلم تقديراً حتى طلعت الشمس . . لكان قدوم زيد عند الطلع معلوماً لنا بذلك العلم من غير تجدد علم آخر ؛ فهكذا ينبغي أن يفهم قدم علم الله تعالى .

### الأصل التاسع : أن إرادته قديمة :

وهي في القدم تعلقت بإحداث الحوادث في أوقاتها اللائقة بها على وفق سبق العلم الأزلي ؛ إذ لو كانت حادثة . . لصار محلأً للحوادث ، ولو حدثت في غير ذاته . . لم يكن هو مریداً بها ؛ كما لا تكون أنت متحرّكاً بحركة ليست في ذاتك ، وكيفما قدرت . . فيفتقر حدوثها إلى إرادة أخرى ، وكذلك الإرادة الأخرى تفتقر إلى أخرى ، ويتسلسل الأمر إلى غير نهاية .

(١) و(سمع) يتعدى باللام تارة - كما هو هنا - ومثله : سمع الله لمن حمده . «إتحاف» (١٥٢/٢) ، أو السياق : (وسمع لذلك . . .) معطوفاً على (معرفة) ، ومن جعل سمعه للقرآن سمعاً للكلام القديم النفسي . . فقد نفى المزية التي هي خصيصة لسيدنا موسى عليه السلام .

ولوْ جازَ أَنْ تَحْدُثَ إِرَادَةً بِغَيْرِ إِرَادَةٍ .. لِجَازَ أَنْ يَحْدُثَ الْعَالَمُ بِغَيْرِ إِرَادَةٍ .

الأصل العاشر : أنَّ اللَّهَ تَعَالَى عَالَمٌ بِعْلَمٍ ، حَيٌّ بِحَيَاةٍ ، قَادِرٌ بِقَدْرَةٍ ، وَمُرِيدٌ  
بِإِرَادَةٍ ، وَمُتَكَلِّمٌ بِكَلَامٍ ، وَسَمِيعٌ بِسَمْعٍ ، وَبَصِيرٌ بِبَصَرٍ<sup>(١)</sup> :  
وَلِهُ هَذِهِ الْأَوْصَافُ مِنْ هَذِهِ الصَّفَاتِ الْقَدِيمَةِ ، وَقَوْلُ الْقَاتِلِ : (عَالَمٌ  
بِلَا عِلْمٍ) كَقَوْلِهِ : (غَنِيٌّ بِلَا مَالٍ ، وَعِلْمٌ بِلَا عَالَمٍ ، وَعَالَمٌ بِلَا مَعْلُومٍ) ،  
فَإِنَّ الْعِلْمَ وَالْمَعْلُومَ وَالْعَالَمَ مَتْلَازِمَةٌ ؛ كَالْقَتْلِ وَالْمَقْتُولِ وَالْقَاتِلِ ، وَكَمَا  
لَا يُصَوَّرُ قَاتِلٌ بِلَا قَتْلٍ وَلَا قَتِيلٌ ، وَلَا يُصَوَّرُ قَتِيلٌ بِلَا قَاتِلٍ وَلَا قَتْلٍ .. كَذَلِكَ  
لَا يُصَوَّرُ عَالَمٌ بِلَا عِلْمٍ ، وَلَا عِلْمٌ بِلَا مَعْلُومٍ ، وَلَا مَعْلُومٌ بِلَا عَالَمٍ ، بَلْ  
هَذِهِ الْثَّلَاثَةِ مَتْلَازِمَةٌ فِي الْعُقْلِ ، لَا يَنْفَلُّ بَعْضُهَا عَنِ الْبَعْضِ ، فَمَنْ جَوَزَ  
انْفِكَاكَ الْعَالَمِ عَنِ الْعِلْمِ .. فَلَيَجُوزَ انْفِكَاكَهُ عَنِ الْمَعْلُومِ ، وَانْفِكَاكَ الْعِلْمِ عَنِ  
الْعَالَمِ ؛ إِذَا لَا فَرْقَ بَيْنَ هَذِهِ الْأَوْصَافِ<sup>(٢)</sup> .

(١) اعلم أن المتكلمين على قسمين ؛ منهم من يثبت الأحوال ، ومنهم من ينفيها ، فمن يثبت الأحوال كالقاضي والإمام والمصنف .. فعبارته أن يقول : ( عالم بعلم ، حي بحياة ) ، ومن ينفي الأحوال .. فعبارته أن يقول : ( عالم وله علم ، قادر وله قدرة ) . « اتحاف » ( ١٥٣ / ٢ ) .

## الرُّكْنُ الثَّالِثُ : الْعِلْمُ بِأَفْعَالِ اللَّهِ تَعَالَى وَمَدَارِهِ عَلَى عَشْرَةِ أَصْوَلٍ

**الأصل الأول** : العلم بأنَّ كُلَّ حادثٍ في العالم . فهو فعله وخلقه  
واختراعه<sup>(١)</sup> :

لا خالق له سواه ، ولا محدث له إلا إياه ، خلقَ الخلقَ وصنتَهُمْ ،  
وأوجَدَ قدرَتَهُمْ وحرَكَتَهُمْ ، فجميعُ أفعالِ عبادِه مخلوقةٌ له ، ومتعلقةٌ  
بقدرتِه ، تصدقًا له في قوله تعالى : ﴿اللَّهُ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾ ، وفي قوله  
تعالى : ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ ، وفي قوله تعالى : ﴿وَأَسْرَوْا قَوْلَكُمْ أَوْ  
أَجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْغَيْرُ .

أمرَ العباد بالتحرُّز في أقوالِهم وأفعالِهم وإسرارِهم وإضمارِهم<sup>(٢)</sup> ،  
لعلمه بمواردِ أفعالِهم .

(١) اعلم أن الصفات ضربان : صفات الذات ، وصفات الفعل ، والفرق بينهما : أن كل ما وصف الله به تعالى ولا يجوز أن يوصف به وبضده .. فهو من صفات الذات ؛ كالقدرة والعلم والعزَّة والعظمة ، وكل ما يجوز أن يوصف به وبضده .. فهو من صفات الفعل ؛ كالرأفة والرحمة والسخط والغضب . «إتحاف» (١٥٧/٢) .

(٢) أو المراد : (أسرارهم وأضمارهم) جمع ضمير ؛ كشريف وأشراف ؛ لموافقة السجعة ، كذا اختار الحافظ الزييدي في «إتحافه» (١٦٤/٢) .

واستدلَّ على العلمِ بالخلقِ ، وكيفَ لا يكونُ خالقاً لفعلِ العبدِ وقدرَتُهُ  
تمَّةً لا قصورَ فيها وهي متعلقةٌ بحركاتِ أبدانِ العبادِ ، والحركاتُ متماثلةٌ ،  
وتعلُّقُ القدرةِ بها لذاتها ؟ !

فما الذي يقصرُ تعلُّقها عنْ بعضِ الحركاتِ دونَ بعضٍ معَ تماثلِها ؟  
أوَ كيفَ يكونُ الحيوانُ مستبداً بالاختراعِ ويصدرُ منَ العنکبوتِ والنحلِ  
وسائلِ الحيواناتِ منْ لطائفِ الصناعاتِ ما يتحمّلُ فيه عقولُ ذوي الألبابِ ؟ !  
فكيفَ انفردَتْ هيَ باختراعِها دونَ ربِّ الأربابِ وهيَ غيرُ عالمٍ بتفاصيلِ  
ما يصدرُ منها منِ الاكتسابِ ؟ !

هيئاتٌ هيئاتٌ ! ذلتِ المخلوقاتُ ، وتفردَ بالملكِ والملائكةِ جبارٌ  
الأرضِ والسماءاتِ .



**الأصلُ الثاني :** أنَّ انفرادَ اللهِ سبحانهَ باختراعِ حركاتِ العبادِ لا يخرجُها عنْ  
كونِها مقدورةً للعبادِ على سهلِ الاكتسابِ :

بلِ اللهِ تعالى خلقَ القدرةَ والمقدورَ جميعاً ، وخلقَ الاختيارَ والمختارَ .

فأمَّا القدرةُ : فوصفُ للعبدِ ، وخلقُ للربِّ سبحانهُ ، وليسَ بكسبِ لهُ .

وأمَّا الحركةُ : فخلقُ للربِّ تعالى ، ووصفُ للعبدِ وكسبُ لهُ ؛ فإنَّها  
خُلقت مقدورةً بقدرةِ هيَ وصفةٌ ، فكانتُ للحركةِ نسبةً إلى صفةٍ أخرىٍ  
تُسمَّى قدرةً ، فسُمِّيَ باعتبارِ تلكَ النسبةِ كسباً .

وكيف يكون جبراً محضاً وهو بالضرورة يدرك التفرقة بين الحركة المقدورة والرعدة الضرورية؟! أو كيف يكون خلقاً للعبد وهو لا يحيط علماً بتفاصيل أجزاء الحركة المكتسبة وأعدادها؟!<sup>(١)</sup>

وإذا بطل الطرفان.. لم يبق إلا الاقتضاد في الاعتقاد ، وهو أنها مقدورة بقدرة الله تعالى اختراعاً ، وبقدرة العبد على وجه آخر من التعلق يعبر عنه بالاكتساب<sup>(٢)</sup> ، وليس من ضرورة تعلق القدرة بالمقدور أن يكون بالاختراع فقط ؛ إذ قدرة الله تعالى في الأزل كانت متعلقة بالعالم ولم يكن الاختراع حاصلاً بها ، وهي عند الاختراع متعلقة به نوعاً آخر من التعلق ، فبها يظهر أن تعلق القدرة ليس مخصوصاً بحصول المقدور بها .



**الأصل الثالث :** أن فعل العبد وإن كان كسباً للعبد فلا يخرج عن كونه مراداً لله تعالى :

فلا يجري في الملك والملكون طرفة عين ، ولا فلتة خاطر ولا لفتة ناظر إلا بقضاء الله وقدره ، وبإرادته ومشيئته ، فمنه الخير والشر ، والنفع والضر ، والإسلام والكفر ، والعرفان والنكر ، والفوز والخسرو ، والغواية

(١) وفي هذين الاستفهامين الإنكاريين رد على الجبرية والمعتزلة ؛ تمهيداً لتفصيل قول أهل السنة .

(٢) عملاً بظاهر قوله سبحانه : «لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ» ، والماتريدية يسمونه بالاختيار لما فيه من إشعار قدرة العبد .

والرشدُ ، والطاعةُ والعصيانُ ، والشركُ والإيمانُ ، لا رادَّ لقضاءيهِ ، ولا معقبٌ لحكمهِ ، يضلُّ مَنْ يشاءُ ويهدى مَنْ يشاءُ ، لا يُسأَلُ عَمَّا يفعلُ وهمْ يُسأَلونَ<sup>(١)</sup> .

ويدلُّ عليهِ مِنَ النقلِ قولُ الأمةِ قاطبةً : ( ما شاءَ اللهُ .. كَانَ ، وَمَا لَمْ يشأُ .. لَمْ يَكُنْ )<sup>(٢)</sup> ، وقولُهُ عَزَّ وَجَلَّ : « أَنَّ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعًا » ، وقولُهُ تَعَالَى : « وَلَوْ شِئْنَا لَأَلَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَنَا » .

ويدلُّ عليهِ مِنْ جهةِ العقلِ أَنَّ المعاشيَ والجرائمَ إِنْ كَانَ اللَّهُ يَكْرُهُها وَلَا يَرِيدُها ، وإنَّمَا هيَ جارِيَةٌ عَلَى وَفْقِ إِرَادَةِ إِبْلِيسَ لِعَنِّ اللَّهِ مَعَ أَنَّهُ عَدُوُّ اللَّهِ سَبَحَانَهُ .. فالجارِي عَلَى وَفْقِ إِرَادَةِ الْعَدُوِّ أَكْثَرُ مِنَ الْجَارِي عَلَى وَفْقِ إِرَادَتِهِ تَعَالَى .

فليتَ شعرِي ؟ كيَفَ يَسْتَجِيزُ الْمُسْلِمُ أَنْ يُرَدَّ مِلْكُ الْجَبَارِ ذِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ إِلَى رَتْبَةِ لَوْرُدَتْ إِلَيْهَا رَئَاسَةُ زَعِيمٍ ضَيْعِيَةٍ .. لَا سُنْكَفَ مِنْهَا ؟ ! إِذْ لَوْ كَانَ مَا يَسْتَمِرُ لَعَدُوُّ الزَّعِيمِ فِي الْقَرِيَةِ أَكْثَرَ مَمَّا يَسْتَمِرُ لَهُ .. لَا سُنْكَفَ مِنْ زَعَامِتِهِ وَتَبَرَّأَ عَنْ وَلَيْتِهِ ، وَالْمُعْصِيَةُ هِيَ الْغَالِبَةُ عَلَى الْخَلْقِ ، وَكُلُّ ذَلِكَ جَارٍ عَنْدَ الْمُبَتَدِعِيَةِ عَلَى خَلَافِ إِرَادَةِ الْحَقِّ تَعَالَى ، وَهَذَا غَايَةُ الْضَّعْفِ وَالْعَجزِ ،

(١) وَتَسْمِيَةُ بَعْضِ الْكَائِنَاتِ شَرًا بِالنِّسْبَةِ إِلَى تَعْلُقِهِ وَضَرْرِهِ لَنَا ، لَا بِالنِّسْبَةِ إِلَى صَدْرِهِ عَنْهُ ، فَخَلْقُ الشَّرِ لَيْسَ قَبِيحًا ؛ إِذَا لَمْ قَبِيقَ مِنْهُ تَعَالَى . « إِنْتَفَافٌ » ( ١٧٢ / ٢ ) .

(٢) وَهَذَا القَوْلُ جَزءٌ مِنْ حَدِيثِ رَوَاهُ أَبُو دَاوُودَ ( ٥٠٧٥ ) ضَمِّنَ كَلِمَاتٍ عَلِمَهُنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْضَ بَنَاتِهِ ، وَوَجَهَ الْاحْتِجَاجُ بِهِ عَلَى الْمُعْتَزِلَةِ كَونَهُمْ ادَّعَوْا خَلْقًا - كَالْكُفَرِ وَالْمُعْصِيَةِ - هُوَ لَهُ كَارِهٌ غَيْرُ مُرِيدٍ .

تعالى رب الأرباب عن قول الظالمين علوأً كبيراً .

ثمَّ مهما ظهرَ أَنَّ أفعالَ العبادِ مخلوقةٌ لِللهِ تعالى . . . صحَّ أَنَّهَا مرادةٌ لِللهِ .

فِإِنْ قِيلَ : فَكِيفَ يَنْهَا عَمَّا يُرِيدُ وَيَأْمُرُ بِمَا لَا يُرِيدُ ؟

قلنا : الْأَمْرُ غَيْرُ الْإِرَادَةِ ، ولذلكَ إِذَا ضربَ السَّيِّدُ عَبْدَهُ ، فَعاتِبَهُ السُّلْطَانُ عَلَيْهِ ، فَاعتذرَ بِتَمْرِيدِ عَبْدِهِ عَلَيْهِ ، فَكَذَّبَهُ السُّلْطَانُ ، فَأَرَادَ إِظْهَارَ حَجَّتِهِ عَلَيْهِ بِأَنْ يَأْمُرَ عَبْدَهُ بِفَعْلٍ وَيَخَالِفُهُ بَيْنَ يَدِيهِ ؛ فَقَالَ لَهُ : أَسْرِحْ هَذِهِ الدَّابَّةَ بِمَشْهِدِ مِنَ السُّلْطَانِ ، فَهُوَ يَأْمُرُ بِمَا لَا يُرِيدُ امْتِثَالَهُ ، وَلَوْ لَمْ يَكُنْ آمِراً . . . لَمَّا كَانَ عَذْرُهُ عَنَّ السُّلْطَانِ مَتَمَّهَّداً ، وَلَوْ كَانَ مَرِيداً لِامْتِثَالِهِ . . . لَكَانَ مَرِيداً لِهَلاَكِ نَفْسِهِ ، وَهُوَ مَحَالٌ .

**الأصلُ الرابعُ :** أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى مُتَفَضِّلٌ بِالْخُلُقِ وَالْأَخْرَاعِ ، وَمُتَطَوِّلٌ بِتَكْلِيفِ الْعِبَادِ ، وَلَمْ يَكُنْ الْخُلُقُ وَالتَّكْلِيفُ وَاجِباً عَلَيْهِ :

وقالتِ المعتزلةُ : وَجَبَ عَلَيْهِ ذَلِكَ لِمَا فِيهِ مِنْ مَصْلَحةِ الْعِبَادِ ، وَهُوَ مَحَالٌ<sup>(١)</sup> ؛ إِذْ هُوَ الْمُوْجِبُ وَالْأَمْرُ وَالنَّاهِي ، وَكِيفَ يَتَهَدَّفُ لِإِيْجَابٍ<sup>(٢)</sup> ، أَوْ يَتَعَرَّضُ لِلزَّوْمِ وَخَطَابٍ ؟ !

(١) وَنَسْبَهُ الْمَصْنُفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي «الْاِقْتَصَادِ» (ص ٢٣٣) لِطَائِفَةِ الْمَعْتَزِلَةِ ؛ إِذْ بَصَرُيو الْمَعْتَزِلَةِ لَا يَرَوْنَ ذَلِكَ الْوَجُوبَ .

(٢) يَتَهَدَّفُ : يَنْصُبُ نَفْسَهُ هَدْفًا مَقْصُودًا .

والمراد بالواجب أحد أمرين :

إما الفعل الذي في تركه ضرر : إما آجل ؛ كما يقال : يجب على العبد أن يطاع الله حتى لا يعذبه الله في الآخرة بالنار ، أو ضرر عاجل ؛ كما يقال : يجب على العطشان أن يشرب الماء حتى لا يموت .

وإما أن يراد به الذي يؤدي عدمه إلى محال ؛ كما يقال : وجود المعلوم واجب ؛ إذ عدمه يؤدي إلى محال ، وهو أن يصير العلم جهلاً .

فإن أراد الخصم بأنَّ الخلق واجب على الله على المعنى الأول .. فقد عرَضَه للضرار ، وإنْ أراد به المعنى الثاني .. فهو مسلم ؛ إذ بعد سبق العلم لا بد من وجود المعلوم ، وإنْ أراد به معنى ثالثاً .. فهو غير مفهوم .

وقوله : (يجب لمصلحة عباده) كلامٌ فاسدٌ ؛ فإنه إذا لم يتضرر بترك مصلحة العباد .. لم يكن للوجوب في حقه معنى ، ثم مصلحة العباد في أن يخلقهم في الجنة ، فأماماً أن يخلقهم في دار البلايا ، ويعرضهم للخطايا ، ثم يهدفهم لخطر العقاب ، وهو عرضٌ والحساب .. مما في ذلك غبطة عند ذوي الألباب .



**الأصل الخامس :** أنه يجوز على الله سبحانه أن يكلف عباده ما لا يطيقونه : خلافاً للمعتزلة ، ولو لم يجز ذلك .. لاستحال سؤال دفعه ، وقد سألهوا ذلك فقالوا : «ربنا ولا تحمِّلنا ما لا طاقة لنا به» ، ولأنَّ الله تعالى أخبر نبيه

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِأَنَّ أَبَا جَهْلٍ لَا يَصِدِّقُهُ ، ثُمَّ أَمْرَهُ بِأَنْ يَأْمُرَهُ بِأَنْ يَصِدِّقَهُ فِي جَمِيعِ أَقْوَالِهِ ، وَكَانَ مِنْ جَمْلَةِ أَقْوَالِهِ أَنَّهُ لَا يَصِدِّقُهُ ، فَكَيْفَ يَصِدِّقُهُ فِي أَنَّهُ لَا يَصِدِّقُهُ ؟ ! وَهُلْ هَذَا إِلَّا مَحَالٌ وَجُودُهُ ؟ !

\* \* \*

**الأصل السادس :** أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إِيَّاهُ الْخَلْقِ وَتَعْذِيهِمْ مِنْ غَيْرِ جُرْمٍ سَابِقٍ ، وَمِنْ غَيْرِ ثَوَابٍ لَاحِقٍ :

خَلَافًا لِلْمُعْتَرِلَةِ ؛ لِأَنَّهُ مُتَصَرِّفٌ فِي مِلْكِهِ ، وَلَا يُنْصَوِّرُ أَنْ يَعْدُو تَصْرِيفُهُ مِلْكَهُ ، وَالظُّلْمُ هُوَ عِبَارَةٌ عَنِ التَّصْرِيفِ فِي مَلْكٍ الْغَيْرِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ ، وَهُوَ مَحَالٌ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى ؛ فَإِنَّهُ لَا يَصَادِفُ لِغَيْرِهِ مِلْكًا حَتَّى يَكُونَ تَصْرِيفُهُ فِيهِ ظُلْمًا .

وَيَدْلِلُ عَلَى جُوازِ ذَلِكَ وَجُودُهُ ؛ فَإِنَّ ذَبْحَ الْبَهَائِمِ إِيَّاهُ لَهَا ، وَمَا صُبِّ عَلَيْهَا مِنْ أَنْوَاعِ الْعَذَابِ مِنْ جِهَةِ الْأَدْمِيَّنَ لَمْ يَتَقدَّمْهَا جُرْيَمًا .

\* \* \*

**فَإِنْ قِيلَ :** إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَحْشُرُهَا وَيَجْازِيَهَا عَلَى قُدْرِ مَا قَاسَتُهُ مِنَ الْآلَامِ ، وَيُجْبِيُ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ .

فَنَقُولُ : مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ يُجْبِي عَلَى اللَّهِ إِحْيَاءً كُلَّ نَمْلَةٍ وَطَئَتْ ، وَكُلَّ بَقَةٍ عُرْكَتْ حَتَّى يُثِيبَهَا عَلَى آلَامِهَا .. فَقَدْ خَرَجَ عَنِ الشَّرِعِ وَالْعُقْلِ ؛ إِذْ يُقَالُ : وَصَفُّ الثَّوَابِ وَالْحَشْرِ بِكَوْنِهِ وَاجِبًا عَلَيْهِ إِنْ كَانَ الْمَرْادُ بِهِ أَنَّهُ يَتَضَرَّرُ بِتَرْكِهِ .. فَهُوَ مَحَالٌ ، وَإِنْ أُرِيدَ بِهِ غَيْرُهُ .. فَقَدْ سَبَقَ أَنَّهُ غَيْرُ

مفهوم إذا خرج عن المعاني المذكورة للواجب<sup>(١)</sup>.

**الأصل السابع :** أَنَّهُ تَعَالَى يَفْعُلُ بِعِبَادِهِ مَا يَشَاءُ :

فلا يجُبُّ عَلَيْهِ رِعَايَةُ الْأَصْلِحِ لِعِبَادِهِ لِمَا ذَكَرْنَاهُ مِنْ أَنَّهُ لَا يَجُبُّ عَلَيْهِ شَيْءٌ، بَلْ لَا يُعْقِلُ فِي حَقِّهِ الْوَجُوبُ؛ فَإِنَّهُ لَا يُسَأَلُ عَمَّا يَفْعُلُ وَهُمْ يُسَأَلُونَ.

وليت شعري؛ بِمَ يَجِبُ الْمُعْتَزِلِيُّ فِي قَوْلِهِ : (إِنَّ الْأَصْلَحَ وَاجِبٌ عَلَيْهِ) عَنْ مَسَأَلَةِ نَعْرُضُهَا عَلَيْهِ؟ وَهُوَ أَنْ يُفْرَضَ مَنَاظِرًا فِي الْآخِرَةِ بَيْنَ صَبَّيْ وَبَيْنَ بَالِغِ مَا تَأَتَّ مُسْلِمَيْنِ؟ فَإِنَّ اللَّهَ سَبَحَانَهُ يَزِيدُ فِي درَجَاتِ الْبَالِغِ وَيُفَضِّلُ عَلَى الصَّبَّيِّ؛ لِأَنَّهُ تَعَبَّ بِالْإِيمَانِ وَالطَّاعَاتِ بَعْدَ الْبَلوَغِ، وَيَجُبُّ عَلَيْهِ ذَلِكَ عِنْدَ الْمُعْتَزِلِيِّ، فَلَوْ قَالَ الصَّبَّيُّ : يَا رَبِّي ؟ لَمْ رَفَعْتَ مَنْزِلَتَهُ عَلَيَّ؟ فَيَقُولُ : لِأَنَّهُ

(١) وتفصيل ذلك في «الاقتصاد» (ص ٢٤١-٢٤٢)، قال الحافظ الزبيدي رحمه الله تعالى : (وأما ما رواه أحمد بإسناد صحيح : «يقتضي للخلق بعضهم من بعض حتى للجماعاء من القراء ، وحتى للذرة من الذرة» ، وهو في « صحيح مسلم » ٢٥٨٢ ) بلفظ : «لتؤدن الحقوق إلى أهلها يوم القيمة ، حتى يقاد للشاشة الجللاء من الشاة القراء» . فالمراد بالاقتصاص المذكور أن يدخل الله تعالى عليها من الآلام في الموقف بقدر ما يعلمه قصاصاً ، أو يقتضي منها حقيقة ، وذلك لا يمنع العقل عندنا ، لكن لا توجيه ؛ أي : لا نقول بوجوب وقوعه منه تعالى كما يقول المعتزلة ، وهذا أولى من القول بأنه خبر آحاد غير مفيد للقطع ، والقطع هو المعتبر في العقائد . «إتحاف» (٢/١٨٥).

بلغَ واجتهدَ في الطاعاتِ ، فيقولُ الصبيُّ : أنتَ أمتَنِي في الصبا ، فكانَ يجبُ عليكَ أنْ تديمَ حياتي حتى أبلغَ فأجتهدَ ، فقدْ عدلَتَ عن العدلِ في التفضُّلِ عليهِ بتطويلِ العُمرِ لِهِ دونِي ، فلمَ فضَّلْتَهُ ؟ فيقولُ اللهُ تعالى : لأنِّي علمْتُ أَنَّكَ لوْ بلغْتَ .. لأشركَتَ أوْ عصيتَ ، فكانَ الأصلحَ لكَ الموتُ في الصبا - هذا عذرُ المعتزلِيَّ عنِ اللهِ عَزَّ وجلَّ - وعندَ هذا ينادي الكفارُ مِن دركاتِ لَظِيٍّ ويقولونَ : يا ربُّ ؟ أما علمْتَ أَنَّا إِذَا بلغْنا .. أشراكنا ؟ ! فهلاً أَمْتَنَا في الصبا ؛ فإنَّا رضينا بما دونَ منزلةِ الصبيِّ المسلمِ .. فبِمَا ذُجِّابُ عنْ ذلكَ ؟ ! وهلْ يجبُ عندَ هذا إِلَّا<sup>(١)</sup> القطعُ بِأَنَّ الأمورَ الإلهيةَ تتعالى بِحُكْمِ الجلالِ عَنْ أَنْ تُوزَنَ بِمِيزانِ أَهْلِ الاعتزازِ ؟ .

فإنْ قيلَ : مهما قدرَ على رعايةِ الأصلحِ للعبادِ ثُمَّ سُلْطَةُ عليهمْ أسبابُ العذابِ .. كانَ ذلكَ قبيحاً لا يليقُ بالحكمةِ .

قلنا : معنى القبيح : ما لا يوافقُ الغرضَ ، حتى إنَّهُ قد يكونُ الشيءُ قبيحاً عندَ شخصٍ ، حسناً عندَ غيرِه إِذَا وافقَ غرضَ أحدهِمَا دونَ الآخرِ ، حتى يُستقبِحُ قتلَ الشخصِ أولِياؤهُ ، ويُسْتَحسِنُهُ أعداؤهُ .

فإنْ أُريدَ بالقبيحِ ما لا يوافقُ غرضَ الباري سبحانه .. فهوَ محالٌ ؛ إذ

(١) (إِلَّا) : زيادة من (ج) ونسخة الحافظ الزبيدي .

لاغرض له ، فلا يتصور منه قبيح ؛ كما لا يتصور منه ظلم ؛ إذ لا يتصور منه التصرف في ملك الغير .

وإن أريد بالقبيح ما لا يوافق غرض الغير .. فلم قلتم : إن ذلك عليه محال ؟ وهل هذا إلا مجرد تشهيده بخلافه ما قد فرضناه من مخاصمة أهل النار ؟

ثم إن الحكيم معناه : العالم بحقائق الأشياء وال قادر على إحكام فعلها على وفق إرادته ، وهذا من أين يوجب رعاية الأصلح ؟ وإنما الحكيم من يراعي الأصلح نظراً لنفسه ؛ ليستفيد به في الدنيا ثناء وفي الآخرة ثواباً ، أو يدفع به عن نفسه آفة ، وكل ذلك على الله سبحانه محال .



**الأصل الثامن :** أن معرفة الله سبحانه وطاعته واجبة بإيجاب الله تعالى وشرعه ، لا بالعقل :

خلافاً للمعتزلة ؛ لأن العقل وإن أوجب الطاعة .. فلا يخلو : إما أن يوجبها لغير فائدة وهو محال ؛ فإن العقل لا يوجب العبث ، وإما أن يوجبها لفائدة وغرض ، وذلك لا يخلو :

إما أن يرجع إلى المعبد وذلك محال في حقه تعالى ؛ فإنه يتقدس عن الأغراض والفوائد ، بل الكفر والإيمان والطاعة والعصيان في حقه تعالى سيان .

وإما أن يرجع إلى غرض العبد وهو أيضاً محال ؛ لأن لا غرض له في

الحال ، بل يتعبر به ، وينصرف عن الشهوات بسببه ، وليس في المال إلا  
الثواب والعقاب .

ومن أين يعلم أنَّ الله تعالى يثبُت على المعرفة والطاعة ولا يعاقب على ذلك مع أنَّ الطاعة والمعصية في حقيقتها يتساولان ؛ إذ ليس له إلى أحدٍ ممْلِىء ولا لأحدٍ ممْلِئاً به اختصاص ، وإنما عُرِفَ تمييز ذلك بالشرع ؟

ولقد زَلَّ منْ أخذَ هذَا مِنَ المقايسة بينَ الخالق والمخلوق ، حيث يفرق المخلوق بينَ الشكِّ والكفران لما له مِنَ الارتياح والاهتزاز والتلذُّذ بأحدٍ ممْلِئاً دونَ الآخر .



فإنْ قيلَ : فإذا لم يجِبِ النَّظرُ والمعرفةُ إلا بالشرع ، والشرع لا يستقرُ ما لم ينظرِ المكلَّفُ فيه ، فإذا قالَ المكلَّفُ للنبيِّ : إنَّ العقلَ ليسَ يُوجِبُ علىَ النَّظرِ ، والشرعُ لا يثبتُ عنِي إلَّا بالنظرِ ، ولستُ أقدمُ على النَّظرِ .. أدى ذلك إلى إفحامِ الرسولِ .

قلنا : هذا يضاهي قول القائل للواقف في موضعٍ من المواقع : إنَّ وراءَكَ سبعاً ضارياً ، فإنْ لم تنزعْ عنَ المكان .. قتلكَ ، وإنْ التفتَ وراءَكَ ونظرتَ .. عرفَ صدقِي ، فيقولُ الواقفُ : لا يثبتُ صدقَكَ ما لم تأْنَتْ ورائي ، ولا التفتَ ورائي ولا أنظرَ ما لم يثبتَ صدقَكَ ، فيدلُّ هذا على حماقة هذا القائل وتهذيفه للهلاك ، ولا ضررَ فيه على الهدى المرشدِ .

فكذلك النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : إِنَّ وَرَاءَكُمُ الْمَوْتَ ، وَدُونَهُ السَّبَاعُ الضَّارِيَّةُ وَالنَّيرَانُ الْمُحْرَقَةُ إِنْ لَمْ تَأْخُذُوا مِنْهَا حَذَرَكُمْ ، وَتَعْرَفُوا لِي صَدِيقِي بِالالتقَاتِ إِلَى مَعْجَزِي ، فَمَنِ التَّفَتَ .. عَرَفَ وَاحْتَرَزَ وَنَجَا ، وَمَنْ لَمْ يَلْتَفِتْ وَأَصْرَرَ .. هَلَكَ وَتَرَدَّى ، وَلَا ضَرَرَ عَلَيَّ إِنْ هَلَكَ النَّاسُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ، وَإِنَّمَا عَلَيَّ الْبَلَاغُ الْمُبِينُ .

فَالشَّرْعُ يَعْرُفُ وَجُودَ السَّبَاعِ الضَّارِيَّةِ بَعْدَ الْمَوْتِ ، وَالْعُقْلُ يَفِيدُ فَهُمْ كَلَامِهِ وَالإِحاطَةُ بِاِمْكَانِ ما يَقُولُهُ فِي الْمُسْتَقْبَلِ ، وَالظَّبْعُ يَسْتَحْثُ عَلَى الْحَذَرِ مِنَ الضرَرِ ، وَمَعْنَى كَوْنِ الشَّيْءِ وَاجِبًا : أَنَّ فِي تَرِكِهِ ضَرَرًا ، وَمَعْنَى كَوْنِ الشَّرْعِ مُوجِبًا : أَنَّهُ مَعْرُوفٌ لِلضَّرَرِ الْمُتَوقَّعِ ؛ فَإِنَّ الْعُقْلَ لَا يَهْدِي إِلَى التَّهْدِيفِ لِلضَّرَرِ بَعْدَ الْمَوْتِ عِنْدَ اِتَّبَاعِ الشَّهَوَاتِ .

فَهَذَا مَعْنَى الشَّرْعِ وَالْعُقْلِ وَتَأثِيرِهِمَا فِي تَقْرِيرِ الْوَاجِبِ ، وَلَوْلَا خَوْفُ الْعَقَابِ عَلَى تَرْكِ مَا أُمِرَّ بِهِ .. لَمْ يَكُنِ الْوَجْبُ ثَابِتًا ؛ إِذْ لَا مَعْنَى لِلْوَاجِبِ إِلَّا مَا يَرْتَبِطُ بِتَرِكِهِ ضَرَرٌ فِي الْآخِرَةِ .

**الأصل التاسع :** أَنَّهُ لَيْسَ يَسْتَحِيلُ بِعُثُّهُ الْأَنْبِيَاءُ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ :

خَلَافًا لِلْبَرَاهِيمَةِ ، حِيثُ قَالُوا : لَا فَائِدَةَ فِي بَعْثَتِهِمْ ؛ إِذْ فِي الْعُقْلِ مَنْدُوحةٌ عَنْهُمْ ؛ لَأَنَّ الْعُقْلَ لَا يَهْدِي إِلَى الْأَفْعَالِ الْمُنْجِيةِ فِي الْآخِرَةِ كَمَا

لا يهدى إلى الأدوية المفيدة للصحة ، فحاجةُ الخلق إلى الأنبياء ك حاجتهم إلى الأطباء<sup>(١)</sup> ، ولكنْ يُعرفُ صدقُ الطبيب بالتجربة ، ويُعرفُ صدقُ النبي بالمعجزة .

**الأصل العاشر :** أَنَّ اللَّهَ سَبَحَانَهُ قَدْ أَرْسَلَ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خاتِمَاً لِلنَّبِيِّنَ ، وَنَاسَخَ لِمَا قَبْلَهُ مِنْ شَرَائِعِ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئَينَ :

وَأَيَّدَهُ بِالْمَعْجَزَاتِ الظَّاهِرَةِ وَالآيَاتِ الْبَاهِرَةِ ؛ كَانْشِقَاقِ الْقَمَرِ<sup>(٢)</sup> ، وَتَسْبِيحِ الْحَصْنِ<sup>(٣)</sup> ، وَإِنْطَاقِ الْعَجَمَاءِ<sup>(٤)</sup> ، وَمَا تَفَجَّرَ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ مِنَ الْمَاءِ<sup>(٥)</sup> .

وَمِنْ آيَاتِهِ الظَّاهِرَةِ الَّتِي تَحدِّي بِهَا مَعَ كَافَّةِ الْعَرَبِ الْقُرْآنُ الْعَظِيمُ<sup>(٦)</sup> ، فَإِنَّهُمْ مَعَ تَمِيزِهِمْ بِالْفَصَاحَةِ وَالْبَلَاغَةِ تَهَذَّفُوا لِسَبِيهِ وَنَهْبِهِ وَقْتِلَهُ وَإِخْرَاجِهِ كَمَا

(١) إِذ الرسالة سفارة بين الحق تعالى وبين عباده ليزيح بها عللهم فيما قصرت عنه عقولهم . «إتحاف» (١٩٨/٢) .

(٢) كما في «البخاري» (٣٦٣٧) ، ومسلم (٢٨٠٢) .

(٣) كما روى ذلك الطبراني في «الأوسط» (٤١٠٩) .

(٤) كما في حديث الحمراء الذي رواه أبو داود (٢٦٧٥) .

(٥) كما في «البخاري» (٣٥٧٢) ، ومسلم (٢٢٧٩) .

(٦) تحدّي بها : أي جارى بها وعارض ، وأصل التحدّي طلب المباراة في الحداء بالإبل ، ثم توسع فيه فأطلق على طلب المعارضه بالمثل في أي أمر كان . «إتحاف» (٢٠٩/٢) .

أَخْبَرَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْهُمْ ، وَلَمْ يَقْدِرُوا عَلَى مَعَارِضِهِ بِمَثْلِهِ ؛ إِذَا لَمْ يَكُنْ فِي قَدْرَةِ الْبَشَرِ الْجَمْعُ بَيْنَ جَزَالَةِ الْقُرْآنِ وَنُظُمِهِ ، هَذَا مَعَ مَا فِيهِ مِنْ أَخْبَارٍ الْأَوَّلِينَ مَعَ كُونِهِ أَمْيَّاً غَيْرَ مَمَارِسٍ لِكُتُبِ ، وَالْإِنْبَاءِ عَنِ الْغَيْبِ فِي أَمْوَارٍ تَحْقِقَ صَدَقَةُ فِيهَا فِي الْاسْتِقبَالِ ؟ كَوْلَهُ تَعَالَى : « لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَمْنِينَ مُحْلِقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمَقَصِّرِينَ » ، وَكَوْلَهُ تَعَالَى : « إِنَّمَا غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلْبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ » فِي بِضَعِ سِنِينَ » .

وَوِجْهُ دَلَالَةِ الْمَعْجَزَةِ عَلَى صَدْقَ الرَّسُولِ أَنَّ كُلَّ مَا عَجَزَ عَنْهُ الْبَشَرُ لَمْ يَكُنْ إِلَّا فَعَلَّا لَهُ تَعَالَى ، فَمَهْمَا كَانَ مَقْرُونًا بِتَحْدِي النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. نَزَّلَ مَنْزَلَةَ قَوْلِهِ : صَدَقَتْ ، وَذَلِكَ مِثْلُ الْقَائِمِ بَيْنَ يَدِيِ الْمَلِكِ الْمَدْعَى عَلَى رَعِيَّتِهِ أَنَّهُ رَسُولُ الْمَلِكِ إِلَيْهِمْ ، فَإِنَّمَا مَهْمَا قَالَ لِلْمَلِكِ : إِنْ كُنْتُ صَادِقًا .. فَقَمَ عَلَى سَرِيرِكَ ثَلَاثًا وَاقْعَدْتَ عَلَى خَلَافِ عَادِتِكَ ، فَفَعَلَ الْمَلِكُ ذَلِكَ ؛ حَصَلَ لِلْحَاضِرِينَ عِلْمٌ ضَرُورِيٌّ بِأَنَّ ذَلِكَ نَازِلٌ مَنْزَلَةَ قَوْلِهِ : صَدَقَتْ .



## الركن الرابع : السمعيات، وتصديقه صلى الله عليه وسلم فيما أخبر عنه ومداره على عشرة أصول

### الأصل الأول : الحشر والنشر :

وقد ورد بهما الشرع ، وهو حق ، والتصديق بهما واجب ؛ لأنَّه في العقل ممكِّن .

و معناه : الإعادة بعد الإفشاء ، وذلك مقدورٌ لله تعالى ؛ كابتداء الإشأء ، قال الله تعالى : ﴿قَالَ مَن يُحْيِ الْعِظَمَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةً﴾ ، فاستدلَّ بالابتداء على الإعادة .

وقال عزَّ وجلَّ : ﴿مَا خَلَقْتُكُمْ لَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفِيسٍ وَحِدَةٍ﴾ ، والإعادة ابتداء ثانٍ ، فهو ممكِّن كالابتداء الأول .

### الأصل الثاني : سؤال منكر ونفي :

وقد وردت به الأخبار ، فيجب التصديق به ؛ لأنَّه ممكِّن ، إذ ليس يستدعي إلا إعادة الحياة إلى جزءٍ من الأجزاء الذي به فهم الخطاب ، وذلك ممكِّن في نفسه ، ولا يدفع ذلك ما يشاهدو من سكون أجزاء الميت وعدم سماعنا للسؤال له ؛ فإنَّ النائم ساكنٌ بظاهره ومدركٌ بباطنه من الآلام

واللذاتِ ما يحسُّ بتأثيره عندَ التنبُّه ، وقدْ كانَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يسمعُ كلامَ جبريلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ويشاهِدُهُ ومَنْ حَوْلَهُ لَا يسمعُونَهُ ولا يرَوْنَهُ<sup>(١)</sup> ، فَلَا يحيطُونَ بشيءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ ، فَإِذَا لَمْ يَخْلُقْ لَهُمْ السمعَ والرؤياَ . لَمْ يَدْرِكُوهُ .

### الأصلُ الثالثُ : عذابُ القبرِ<sup>(٢)</sup> :

وقدْ وردَ الشرعُ بِهِ ، قالَ اللهُ تَعَالَى : « أَنَّا رُّوْحُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيشًا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخُلُوا إِلَى فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ »<sup>(٣)</sup> ، واشتهرَ عنْ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والسلفِ الصالحةِ الاستعادةُ مِنْ عذابِ القبرِ<sup>(٤)</sup> ، وهوَ ممكُّنٌ ، فيجِبُ التصديقُ بِهِ ، وَلَا يمنعُ مِنَ التصديقِ بِهِ تفْرِقُ أجزاءِ الميَتِ في بطونِ السباعِ وحوافِلِ الطيرِ ؛ فَإِنَّ المدرَكَ لِأَلْمِ العذابِ مِنَ الحيوانِ أجزاءٌ مخصوصَةٌ يقدرُ اللهُ تَعَالَى عَلَى إِعادَةِ الإدراكِ إِلَيْها .

(١) كما في « البخاري » (٣٢١٧) ، ومسلم (٢٤٤٧) .

(٢) وهو عذابُ البرزخ ، وأضيف إلى القبر لأنَّه الغالب ، وإلا . . فكل ميت أراد الله تعذيبه ناله ما أراده قُبُرًا أو لم يقرب ، ومحله الروح والبدن جميعاً باتفاق . « إتحاف » (٢/٣٧).

(٣) وقال تعالى في قوم نوح عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام : « مَمَّا خَطَّيْتُهُمْ أَغْرِقْتُهُمْ فَارًا » ، والفاء للتعليق من غير مهلة . « إتحاف » (٢/٢١٨) .

(٤) روى مسلم (٢٨٦٧) مرفوعاً : « تَعوذُوا بِاللهِ مِنْ عذابِ القبرِ » ، قالوا : نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ عذابِ القبرِ .

## الأصل الرابع : الميزان :

وهو حُقٌّ<sup>(١)</sup> ، قالَ اللهُ تَعَالَى : « وَنَصَّعُ الْمَوْرِيْنَ الْقَسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَمَةِ ». وَقَالَ تَعَالَى : « فَمَنْ ثَقَلَتْ مَوَازِيْنُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۖ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِيْنُهُ » الآيَةَ .

ووجهُهُ : أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَحْدُثُ فِي صَحَافِ الْأَعْمَالِ وَزَنًا بِحَسْبِ درجاتِ الْأَعْمَالِ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَتَصْبِرُ مَقَادِيرُ أَعْمَالِ الْعَبَادِ مَعْلُومَةً لِلْعَبَادِ ، حَتَّى يَظْهُرَ لَهُمُ الْعَدْلُ فِي الْعِقَابِ ، أَوِ الْفَضْلُ فِي الْعَفْوِ وَتَضْعِيفِ الثَّوَابِ .

## الأصل الخامس : الصراط :

وهو جسرٌ ممدودٌ عَلَى مَنْ جَهَنَّمَ ، أَدْقُّ مِنَ الشَّعْرِ ، وَأَحْدُّ مِنَ السِّيفِ<sup>(٢)</sup> ، قالَ اللهُ تَعَالَى : « فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْمَعْصِيمِ ۖ وَقُفُوْهُمْ إِلَيْهِمْ مَسْئُولُونَ » .

وَهَذَا مُمْكِنٌ ، فَيَجِبُ التَّصْدِيقُ بِهِ ؛ فَإِنَّ الْقَادِرَ عَلَى أَنْ يَطِيرَ الطَّيْرَ فِي الْهَوَاءِ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يَسِيرَ الإِنْسَانَ عَلَى الصِّرَاطِ<sup>(٣)</sup> .

(١) فلا يجوز العدول إلى تأويله كما فعلت المعتزلة ، إذ قالت : هو كناية عن العدل .

(٢) كما في « مسلم » (١٨٣) من قول أبي سعيد الخدري رضي الله عنه .

(٣) وقد ذكر المصنف رحمة الله تعالى في عقیدته الصغرى المتقدمة الحوض ، ولم يذكره هنا .

**الأصل السادس :** أنَّ الجَنَّةَ وَالنَّارَ مُخْلوقَتَانِ :

قالَ اللَّهُ تَعَالَى : « وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةِ مَنْ رَأَيْتُمُ وَجَنَّةَ عَرَضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ » .

فَقَوْلُهُ تَعَالَى : « أَعِدَّتْ » دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهَا مُخْلوقَةٌ ، فَيَجِبُ إِجْراؤُهُ عَلَى الظَّاهِرِ ؛ إِذْ لَا إِسْتِحْالَةَ فِيهِ .

وَلَا يُقَالُ : لَا فَائِدَةَ فِي خَلْقِهِمَا قَبْلَ يَوْمِ الْجَزَاءِ ؛ لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يُسَأَّ عَمَّا يَفْعُلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ .



**الأصلُ السَّابِعُ :** أَنَّ الْإِمَامَ الْحَقَّ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَبُو بَكْرٍ ، ثَمَّ عُمَرُ ، ثَمَّ عُثْمَانُ ، ثَمَّ عَلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ :

وَلَمْ يَكُنْ نَصَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى إِمَامٍ أَصْلَأً<sup>(۱)</sup> ؛ إِذْ لَوْ كَانَ .. لَكَانَ أَوْلَى بِالظَّهُورِ مِنْ نَصِيبِهِ آحَادُ الْوَلَاءِ وَالْأُمَرَاءِ عَلَى الْجَنُودِ فِي الْبَلَادِ ، وَلَمْ يَخْفَ ذَلِكَ ، فَكَيْفَ خَفِيَ هَذَا ؟ وَإِنْ ظَهَرَ .. فَكَيْفَ اِنْدَرَسَ حَتَّى لَمْ يُنْقَلِّ إِلَيْنَا ؟ !

فَلَمْ يَكُنْ أَبُو بَكْرٍ إِمَاماً إِلَّا بِالاختِيارِ وَالبيعةِ ، وَأَمَّا تَقْدِيرُ النَّصَّ عَلَى غَيْرِهِ .. فَهُوَ نَسْبَةُ الصَّحَابَةِ كُلُّهُمْ إِلَى مُخَالَفَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

(۱) أي : نَصًا جَلِيلًا قَطْعِي الدَّلَالَةِ .

وسلمَ، وخرقَ للإجماعِ، وذلكَ ممَّا لا يستجربُ على اختراعِه إلا الروافضُ<sup>(١)</sup>.

واعتقادُ أهلِ السنةِ تزكيةُ جميعِ الصحابةِ والشأنِ عليهم؛ كما أثني اللهُ سبحانهُ ورسولُه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ، وما جرى بينَ معاويةَ وعليٰ رضيَ اللهُ عنْهُما كَانَ مبنيًّا على الاجتِهادِ، لَا منازعَةَ مِنْ معاويةَ فِي الإمامةِ؛ إِذْ ظَنَّ عَلَيْهِ رضيَ اللهُ عنْهُ أَنَّ تسلیمَ قتلةَ عثمانَ رضيَ اللهُ عنْهُ مَعَ كثرةِ عشائِرِهِمْ واحتلاطِهِمْ بالعسكرِ يؤدي إلى اضطرابِ أمرِ الإمامةِ فِي بدايتهاِ، فرأى التأثيرُ أصوبَ، وظنَّ معاويةُ أَنَّ تأخيرَ أمرِهِمْ مَعَ عَظَمِ جنایتِهِمْ يوجِبُ الإغراءَ بالأئمَّةِ، ويعرِّضُ الدماءَ للسفكِ.

وقدْ قالَ أَفَاضلُ الْعُلَمَاءِ : ( كُلُّ مجتهدٍ مُصِيبٌ ) ، وَقَالَ قَائِلُونَ : ( المُصِيبُ وَاحِدٌ ) ، وَلَمْ يَذْهَبْ إِلَى تَحْكِيَّةِ عَلَيْهِ ذُو تَحْصِيلٍ أَصْلًا<sup>(٢)</sup> .



(١) وسموا رافضة لأنهم تركوا زيد بن علي حين نهاهم عن سب الصحابة ، فلما عرفوا مقالته ، وأنه لا يتبرأ من الشيوخين .. رفضوه . « إتحاف » ( ٢٢٣ / ٢ ) .

(٢) بل كان رضي الله عنه هو المصيب في اجتهاده رضي الله عنه ، وقد نقل الحافظ الزبيدي عن الشهاب السهروردي من رسالته المسماة : « أعلام الهدى وعقيدة أرباب التقى » ما بعضه : ( أيها المبرأ من الهوى والعصبية ؛ اعلم أن الصحابة مع نزاهة بواطفهم وطهارة قلوبهم كانوا بشراً ، وكانت لهم نفوس ، وللنفوس صفات تظهر ، فقد كانت نفوسهم تظهر بصفة قلوبهم منكرة لذلك ، فيرجعون إلى حكم قلوبهم ، وينكرون ما كان من نفوسهم ، فانتقل اليسر من آثار نفوسهم إلى أرباب نفوس عدموا القلوب ، فما أدركوا قضايا قلوبهم ، وصارت صفات نفوسهم مدركة عندهم للجنسية النفسية ، فبنوا تصرف النفوس على الظاهر المفهوم عندهم ، ووقعوا في بدع وشبه أوردتهم كل =

**الأصل الثامن :** أنَّ فَضْلَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى حَسْبِ تَرْتِيبِهِمْ فِي  
الخِلَافَةِ :

إِذْ حَقِيقَةُ الْفَضْلِ مَا هُوَ فَضْلٌ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَذَلِكَ لَا يَطْلُعُ عَلَيْهِ إِلَّا  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَقَدْ وَرَدَ فِي الثَّنَاءِ عَلَى جَمِيعِهِمْ آيَاتٌ  
وَأَخْبَارٌ كَثِيرَةٌ<sup>(١)</sup> ، وَإِنَّمَا يُدْرِكُ الْفَضْلُ وَالتَّرْتِيبُ فِي ذَلِكَ الْمُشَاهِدُونَ لِلْوَحْيِ  
وَالتَّزْيِيلِ بِقَرَائِينَ الْأَحْوَالِ وَدَقَائِقِ التَّفْصِيلِ ، فَلَوْلَا فَهَمُوكُمْ ذَلِكَ.. لَمَّا رَتَبُوا  
الْأُمْرَ كَذَلِكَ ؛ إِذْ كَانُوكُمْ لَا تَأْخُذُوهُمْ فِي اللَّهِ لَوْمَةً لَائِمٍ ، وَلَا يَصْرُفُوكُمْ عَنِ الْحَقِيقَةِ  
صَارِفٌ .

**الأصل التاسع :** أنَّ شَرائطَ الْإِمَامَةِ بَعْدَ الإِسْلَامِ وَالْتَّكْلِيفِ خَمْسَةٌ : الذِّكْرُ ،  
وَالْوَرْعُ<sup>(٢)</sup> ، وَالْعِلْمُ ، وَالْكَفَايَةُ ، وَنَسْبُ قَرِيشٍ :

= مورد رديء ، وجرعتهم كل شرب وبيء... ، فإن قبلت النصح.. فأمسك عن  
التصريف في أمرهم ، واجعل محبتكم للكل على السواء ، وأمسك عن التفصيل ) .  
«إتحاف» (٢٢٩/٢) .

(١) كما روی البخاري (٣٦٧٣) ، ومسلم (٢٥٤٠) مرفوعاً : «لَا تُسْبِوا أَصْحَابِي ،  
لَا تُسْبِوا أَصْحَابِي ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيدهِ ؛ لَوْ أَنْ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَحَدِ ذَهَبًا.. مَا أَدْرِكَ  
مَدَّ أَحَدَهُمْ وَلَا نَصِيفَهُ » ، وفي «الترمذى» (٣٨٦٢) مرفوعاً : «اللَّهُ اللَّهُ فِي أَصْحَابِي ،  
لَا تَتَخَذُوهُمْ غَرْضًا بَعْدِي ، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ.. فَيُحِبُّهُ أَحَبَّهُمْ ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ.. فَيُبَغْضِي  
أَبْغَضَهُمْ ، وَمَنْ آذَاهُمْ.. فَقَدْ آذَانِي .. فَقَدْ آذَى اللَّهُ ، وَمَنْ آذَى اللَّهَ ..  
يُوشِكَ أَنْ يَأْخُذَهُ » .

(٢) أراد به العدالة ، وبها عبر الأكثرون . «إتحاف» (٢٣٠/٢) .

لقوله صلى الله عليه وسلم : « الأئمة من قريش »<sup>(١)</sup> ، وإذا اجتمع عدد من الموصوفين بهذه الصفات . . فالإمام من انعقدت له البيعة من أكثر الخلق ، والمخالف للأكثر باع يجبر رده إلى الانقياد إلى الحق .



**الأصل العاشر :** أنه لو تعذر وجود الورع والعلم فيمَن يتصدِّي للإمامَة ، وكان في صرفة إثارة فتنَة لا تُطاق . . حكمنا بانعقاد إمامته :

لأنَّا بينَ أنْ حرَّكَ فتنَةً بالاستبدال ، فما يلقى المسلمون فيه من الضَّرر يزيدُ على ما يفوِّهُم مِنْ نقصانٍ هذِه الشروط التي أثبتت لمزيدِ المصلحة ، فلا يهدِّمُ أصلَ المصلحة شغفاً بمزاياها ؛ كالذِي يبني قصراً ويهدم مِصراً ، وبينَ أنْ تحكمَ بخلُوِّ الْبَلَادِ عَنِ الإِمَامِ ، وبفسادِ الأقضية ، وذلكَ محالٌ ، ونحنُ نقضي بنفوذِ قضاءِ أهلِ الْبَغْيِ في بلادِهِمْ لمسِيسِ حاجتهمْ ، فكيف لا نقضي بصحَّةِ الإمامَة عندَ الحاجةِ والضَّرورةِ ؟



فهذهِ الأركانُ الأربعُ الحاويةُ للأصولِ الأربعِ هيَ قواعدُ العقائد ، فمنِ اعتقادها . . كانَ موافقاً لأهلِ السُّنَّةِ ومبيناً لرُهْطِ البدعَةِ ، واللهُ تعالى يسددُنا بتوفيقِهِ ، ويهدِّينا إلى الحقِّ وتحقيقِهِ ، بمنْهُ وسَعَةِ جودِهِ وفضيلِهِ ، وصَلَّى اللهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّداً وَعَلَى آلهِ وَكُلِّ عَبْدٍ مُصْطَفِيٍّ .



(١) رواه النسائي في « السنن الكبرى » (٥٩٠٩) .

**الفَصْلُ الرَّابِعُ مِنْ قَوَاعِدِ الْعَقَائِدِ**  
**فِي الإِيمَانِ وَالْإِسْلَامِ**  
**وَمَا بَيْنَهُ مِنَ الاتِّصالِ وَالانْفصالِ**  
**وَمَا يُبَطِّقُ إِلَيْهِ مِنَ الزَّيَادَةِ وَالتَّقْصَانِ وَوَجْهِ تَشْتِشَةِ السَّلْفِ فِيهِ**  
**وَفِيهِ كَلَاتٌ مَّا سُئِلَ**

**مَسَالِكُ التَّرَبُّعِ**

[هل الإسلام هو الإيمان بعينه أو غيره؟]

اختلفوا في أنَّ الإسلام : هل هو الإيمان أو غيره؟

وإنْ كانَ غَيْرَهُ : فهُلْ هُوَ مُنْفَصِلٌ عَنْهُ يُوجَدُ دُونَهُ، أَوْ هُوَ مُرْتَبَطٌ بِهِ يَلْازِمُهُ؟

فقيل : إنَّهُمَا شَيْءٌ وَاحِدٌ .

وقيل : إنَّهُمَا شَيْئَانِ لَا يَتَوَاصَلَانِ .

وقيل : إنَّهُمَا شَيْئَانِ وَلَكِنْ يَرْتَبِطُ أَحَدُهُمَا بِالْآخِرِ .

وقد أوردَ أبو طالب المكيُّ في هذا كلاماً شديداً للاضطرابِ كثيراً  
 التطويل<sup>(١)</sup> ، فلنهجِمُ الآنَّ عَلَى التَّصْرِيفِ بِالْحَقِّ مِنْ غَيْرِ تعرِيفٍ عَلَى نَقلِ

(١) قوت القلوب (١٢٩/٢).

ما لا تحصيل له ، فنقول : في هذا ثلاثة مباحث : بحث عن وجوب اللفظين في اللغة ، وبحث عن المراد بهما في إطلاق الشرع ، وبحث عن حكمهما في الدنيا والآخرة .

والبحث الأول لغوی ، والثاني تفسيري ، والثالث فقهی شرعی .

## البحث الأول : في وجوب اللغة

والحق فيه أن الإيمان عبارة عن التصديق ، قال الله تعالى : « وَمَا أَنْتَ  
بِمُؤْمِنٍ لَّنَا » أي : بمصدق .

والإسلام عبارة عن التسليم والاستسلام بالإذعان والانقياد ، وترك التمرد والإباء والعناد .

وللتصديق محل خاص وهو القلب ، واللسان ترجمانه ، وأما التسليم . فإنه عام في القلب واللسان والجوارح ، فإن كل تصديق بالقلب فهو تسليم وترك الإباء والجحود ، وكذلك الاعتراف باللسان ، وكذلك الطاعة والانقياد بالجوارح .

فموجب اللغة أن الإسلام أعم والإيمان أخص ، وكأن الإيمان عبارة عن أشرف أجزاء الإسلام .

فإذا ؛ كل تصديق تسليم ، وليس كل تسليم تصديقاً .

## البحث الثاني : عن اطلاق الشرع

والحق فيه أنَّ الشرع قد ورد باستعمالِهما على سبيل الترادف والتوارد ، وورد على سبيل الاختلاف ، وورد على سبيل التداخل :

**أَمَّا الترادفُ :** ففي قوله تعالى : «فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ» ، ولم يكن بالاتفاق إلا بيت واحد .  
وقال تعالى : «إِنْ كُنْتُمْ أَمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ» .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «بُنَيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ»<sup>(١)</sup> ، وسُئِلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّةً عَنِ الإِيمَانِ فَأَجَابَ بِهَذِهِ الْخَمْسِ<sup>(٢)</sup> .

**وَأَمَّا الاختلافُ :** فقوله تعالى : «قَالَ الْأَعْرَابُ أَمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا» ، ومعناه : استسلمنا في الظاهر ، فأراد بالإيمان هُنَّا تصدق القلب فقط ، وبالإسلام الاستسلام ظاهراً باللسان والجوارح .

وفي حديث جبريل عليه السلام لما سأله عن الإيمان فقال : «أَنْ تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسوله واليوم الآخر وبالبعث بعد الموت وبالحساب وبالقدر خيره وشره» ، فقال : فما الإسلام ؟ فذكر الخصال الخمس<sup>(٣)</sup> ،

(١) رواه البخاري (٨) ، ومسلم (١٦) .

(٢) رواه البيهقي في «السنن الكبرى» (٤/١٩٩) ، وهو بغير ذكر الحج عند البخاري (٥٣) ، ومسلم (١٧) من حديث وفد عبد قيس عندهم .

(٣) رواه مسلم (٨) .

فعتبر بالإسلام عن تسليم الظاهر بالقول والعمل .

وفي حديث سعد رضي الله عنه أنَّه صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْطَى رجلاً عطاءً ولم يُعطِ الآخرَ ، فقالَ لَهُ سَعْدٌ : يا رَسُولَ اللَّهِ ؛ ترَكْتَ فَلَانَا لَمْ تَعْطِهِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، فَقَالَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «أَوْ مُسْلِمٌ» ، فَأَعْدَادَ عَلَيْهِ ، فَأَعْدَادَهُ رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(١)</sup> .

وأما التداخلُ : فما رُويَ أَيْضًا أَنَّهُ سُئِلَ فَقِيلَ لَهُ : أَيُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ فَقَالَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «الإِسْلَامُ» ، فَقَالَ : أَيُّ الْإِسْلَامِ أَفْضَلُ ؟ فَقَالَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «الإِيمَانُ»<sup>(٢)</sup> .

وهذا دليلٌ على الاختلافِ ، والتداخلِ ، وهو أوفقُ الاستعمالاتِ في اللغة<sup>(٣)</sup> ؛ لأنَّ الإيمانَ عملٌ مِنَ الْأَعْمَالِ ، وهو أفضلُها ، والإسلامُ هو تسليمٌ ؛ إِمَّا بِالْقَلْبِ ، وَإِمَّا بِاللِّسَانِ ، وَإِمَّا بِالجُوارِحِ ، وأفضلُها الذي بالقلبِ ، وهو التصديقُ الذي يسمى إيماناً .

والاستعمالُ لهُما على سبيلِ الاختلافِ ، وعلى سبيلِ التداخلِ ، وعلى سبيلِ الترادفِ . كُلُّهُ غَيْرُ خارِجٍ عن طرِيقِ التجوُزِ في اللغةِ .

أما الاختلافُ : فهو أنْ يُجعلَ الإيمانُ عبارةً عن التصديقِ بالقلبِ فقطْ ،

(١) رواه البخاري (٢٧) ، ومسلم (١٥٠) .

(٢) رواه أحمد في «مسنده» (٤/١١٤) .

(٣) أي : وروده على سبيل التداخل هو أوفق الاستعمالات في اللغة . «إتحاف» (٢٣٩/٢) .

وهو موافق للغة ، والإسلام عبارة عن التسليم ظاهراً ، وهو أيضاً موافق للغة ؛ فإنَّ التسليم ببعض محالِ التسليم ينطلقُ عليهِ اسمُ التسليم ، فليسَ منْ شرطِ حصولِ الاسمِ عمومُ المعنى لكلِّ محلٍ يمكنُ أنْ يوجدَ المعنى فيهِ ؛ فإنَّ منْ لمسَ غيرَه ببعضِ بدنِه يُسمَّى لامساً وإنْ لمْ يستغرقْ جميعَ بدنِه ، فإذا طلاقُ اسمِ الإسلام على التسليم الظاهري عندَ عدمِ تسليم الباطنِ مطابقٌ للسانٍ ، وعلى هذا الوجه جرى قوله تعالى : « قَاتَ الْأَعْرَابُ إِمَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا » ، وقولهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : في حديث سعد : « أَوْ مُسْلِمٌ » ؛ لأنَّه فضلَ أحدهُما على الآخرِ ، ويريدُ بالاختلافِ تفاصيلَ المسمَّينِ .

وأما التداخلُ : فموافقٌ أيضاً للغة في خصوصِ الإيمانِ ، وهو أنْ يجعلَ الإسلام عبارةً عن التسليم بالقلبِ والقولِ والعملِ جميعاً ، والإيمانُ عبارةً عن بعضِ ما دخلَ في الإسلام ، وهو التصديقُ بالقلبِ ، وهو الذي عنيناه بالتدخلِ ، وهو موافقٌ للغة في خصوصِ الإيمانِ وعمومِ الإسلامِ للكلِّ ، وعلى هذا خُرجَ قوله : « الإيمانُ » ، في جوابِ قولِ السائلِ : أيُّ الإسلامِ أفضلُ ؟ لأنَّه جعلَ الإيمانَ خصوصاً منَ الإسلامِ ، فأدخلَهُ فيهِ .

واما استعمالُه على سبيلِ الترادفِ : بأنْ يجعلَ الإسلام عبارةً على التسليم بالقلبِ والظاهرِ جميعاً ، فإنَّ كلَّ ذلكَ تسليمٌ ، وكذا الإيمانُ ، ويكونُ التصرفُ في الإيمانِ على الخصوصِ بتعظيمِه وإدخالِ الظاهرِ في معناه ، وهو جائزٌ ؛ لأنَّ تسليمَ الظاهرِ بالقولِ والعملِ ثمرةٌ تصدقِ الباطنِ و نتيجتُه .

وقد يُطلقُ اسْمُ الشَّجَرِ وَيُرَادُ بِهِ الشَّجَرُ مَعَ ثُمَرِهِ عَلَى سَبِيلِ التَّسَامِحِ ، فَيُصِيرُ بِهَذَا الْقَدْرِ مِنَ التَّعْمِيمِ مَرَادِفًا لِاسْمِ الْإِسْلَامِ وَمَطَابِقًا لَهُ ، فَلَا يَزِيدُ عَلَيْهِ وَلَا يَنْقُصُ ، وَعَلَيْهِ خُرُّجٌ قَوْلُهُ : «فَوَاحَدَنَا فِيهَا غَيْرُ بَيْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ» .

### البحث الثالث : عن أحكام الشرعي

وللإسلام والإيمان حكمان : أخرويٌّ ودنيويٌّ :

أَمَّا الْأَخْرَوِيُّ : فَهُوَ الْإِخْرَاجُ مِنَ النَّارِ ، وَمَنْعُ التَّخْلِيدِ ؛ إِذْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مُثْقَلٌ ذَرَّةً مِنَ الْإِيمَانِ»<sup>(۱)</sup> .

وقد اختلفوا في أنَّ هَذَا الْحَكْمَ عَلَى مَاذَا يَتَرَتَّبُ ، وَعَبَرُوا عَنْهُ بِأَنَّ الْإِيمَانَ مَاذَا ؟

فَمِنْ قَائِلٍ يَقُولُ : إِنَّهُ مَجْرَدُ الْعَقْدِ<sup>(۲)</sup> ، وَمِنْ قَائِلٍ يَقُولُ : إِنَّهُ عَقْدٌ بِالْقَلْبِ وَشَهَادَةٌ بِاللُّسَانِ<sup>(۳)</sup> ، وَمِنْ قَائِلٍ يَزِيدُ ثالِثًا ، وَهُوَ الْعَمَلُ بِالْأَرْكَانِ<sup>(۴)</sup> .

(۱) رواه البخاري (۲۲) ، ومسلم (۱۸۳) ، والترمذى (۲۵۹۸) واللفظ له .

(۲) كما هو مختار الأشاعرة ، وبه قال الماتريدية . «إتحاف» (۲۴۱/۲) .

(۳) وهو منقول عن الإمام أبي حنيفة ، ومشهور أصحابه ، وعن بعض المحققين من الأشاعرة . «إتحاف» (۲۴۱/۲) .

(۴) وهذا هو قول الخوارج ، وهذا جرّهم لتکفير صاحب الذنب مطلقاً ؛ لعدم تصور واسطة بين الكفر والإيمان . «إتحاف» (۲۴۲/۲) بتصرف .

ونحن نكشفُ الغطاءَ عنْهُ ونقولُ : مَنْ جَمَعَ بَيْنَ هَذِهِ الْثَلَاثِ . . فَلَا  
خَلَفَ فِي أَنَّ مُسْتَقْرَةً الْجَنَّةُ ، وَهَذِهِ دَرْجَةٌ .



**والدرجةُ الثانيةُ :** أَنْ يَوْجَدَ اثْنَانِ وبَعْضُ الثالِثِ ، وَهُوَ القَوْلُ وَالْعَقْدُ  
وَبَعْضُ الْأَعْمَالِ ، وَلَكِنْ ارْتَكَبَ صَاحِبُهُ كَبِيرَةً أَوْ بَعْضَ الْكَبَائِرِ ؛ فَعِنْهَا هَذَا  
قَالَتِ الْمُعْتَرِلَةُ : خَرَجَ بِهَذَا عَنِ الْإِيمَانِ وَلَمْ يَدْخُلْ فِي الْكُفْرِ ، بَلْ اسْمُهُ  
فَاسِقٌ ، وَهُوَ عَلَى مَنْزِلَةِ بَيْنِ الْمُنْزَلَتَيْنِ ، وَهُوَ مُخْلَدٌ فِي النَّارِ ، وَهَذَا باطِلٌ  
كَمَا سَنْذَكْرُهُ .



**الدرجةُ الثالِثَةُ :** أَنْ يَوْجَدَ التَّصْدِيقُ بِالْقَلْبِ وَالشَّهادَةُ بِاللِّسَانِ دُونَ  
الْأَعْمَالِ بِالْجُواْرِحِ ، وَقَدْ اخْتَلَفُوا فِي حِكْمَتِهِ .

فَقَالَ أَبُو طَالِبٍ الْمَكِيُّ : الْعَمَلُ بِالْجُواْرِحِ مِنَ الْإِيمَانِ وَلَا يَتَمَّ دُونَهُ ،  
وَادَّعَ الإِجْمَاعَ فِيهِ ، وَاسْتَدَلَّ بِأَدَلَّةٍ تُشَعِّرُ بِنَقْيَضِ غَرْضِهِ ؛ كَقُولِهِ تَعَالَى :  
﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ ؛ إِذْ هَذَا يَدْلِي عَلَى أَنَّ الْعَمَلَ وَرَاءَ  
الْإِيمَانِ لَا مِنْ نَفْسِ الْإِيمَانِ ، وَإِلَّا . . فَيَكُونُ الْعَمَلُ فِي حِكْمَةِ الْمَعَادِ .

وَالْعَجْبُ أَنَّهُ ادَّعَى الإِجْمَاعَ فِي هَذَا ، وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ يَنْقُلُ قَوْلَهُ صَلَّى اللهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَكُفُّ أَحَدٌ إِلَّا بِجَحْودِهِ لِمَا أَفَرَّ بِهِ »<sup>(۱)</sup> ، وَيَنْكِرُ عَلَى

(۱) رواه الطبراني في « الأوسط » ( ۴۴۳۰ ) .

المعتزلة قولهم بالخلد في النار بسبب الكبائر !<sup>(١)</sup>

والسائل بهذا قائل بعين مذهب المعتزلة ، إذ يقال له : من صدق بقلبه وشهد بلسانه ومات في الحال .. فهل هو في الجنة ؟ فلا بد أن يقول : نعم ، وفيه حكم بوجود الإيمان دون العمل ، فنزير ونقول : لو بقي حيًا حتى دخل عليه وقت صلاة واحدة فتركها ثم مات ، أو زنى ثم مات .. فهل يخلد في النار ؟ فإن قال : نعم .. فهو مراد المعتزلة ، وإن قال : لا .. فهو تصريح بأن العمل ليس ركناً من نفس الإيمان ، ولا شرطاً في وجوده ، ولا في استحقاق الجنة به .

إن قال : أردت به أن يعيش مدة طويلة ولا يصلى ولا يقدم على شيء من الأعمال الشرعية .. قلنا : مما ضبط تلك المدة ؟ وما عدد تلك الطاعات التي بتركها يبطل الإيمان ؟ وما عدد الكبائر التي بارتكابها يبطل الإيمان ؟ وهذا لا يمكن التحكم بتقديره ، ولم يصر إليه صائرًا أصلًا .



الدرجة الرابعة : أن يوجد التصديق بالقلب ، فقبل أن ينطق باللسان أو يشغل بالأعمال مات ، فهل نقول : مات مؤمناً بينه وبين الله تعالى ؟<sup>(٢)</sup> .

وهذا مما اختلف فيه ، ومن شرط القول لتمام الإيمان .. يقول : هذا

(١) قوت القلوب (٢/١٣٠-١٣١).

(٢) بناء على أن التصديق القلبي كاف في مفهوم الإيمان . « إتحاف » (٢/٤٥).

ماتَ قبلَ الإيمانِ ، وَهُوَ فاسدٌ ؛ إِذْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنَ الإِيمَانِ »<sup>(۱)</sup> ، وَهَذَا قَلْبُهُ طَافِحٌ بِالإِيمَانِ ، فَكَيْفَ يَخْلُدُ فِي النَّارِ وَلَمْ يُشْتَرِطْ فِي حَدِيثِ جَبَرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِلإِيمَانِ إِلَّا التَّصْدِيقُ بِاللَّهِ تَعَالَى وَمَلَائِكَتِهِ وَكَتَبِهِ وَرَسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ كَمَا سَبَقَ ؟



**الدرجة الخامسة :** أَنْ يَصْدِقَ بِالْقَلْبِ ، وَيُسَاعِدَهُ مِنَ الْعُمُرِ مَهْلَةً النُّطُقِ بِكَلْمَتِي الشَّهادَةِ ، وَعِلْمِ وَجْوبِهَا ، وَلَكِنَّهُ لَمْ يَنْطِقْ بِهَا ؛ فَيُحْتَمَلُ أَنْ يُجْعَلَ امْتِنَاعُهُ عَنِ النُّطُقِ كَامْتِنَاعِهِ عَنِ الصَّلَاةِ ، وَنَقُولُ : هُوَ مُؤْمِنٌ غَيْرُ مَخْلُدٍ فِي النَّارِ ، وَالإِيمَانُ هُوَ التَّصْدِيقُ الْمُحْضُ ، وَاللِّسَانُ تَرْجِمَانُ الإِيمَانِ ، فَلَا بدَّ أَنْ يَكُونَ الإِيمَانُ مُوجُودًا بِتَمامِهِ قَبْلَ اللِّسَانِ حَتَّى يَتَرَجمَهُ اللِّسَانُ ، وَهَذَا هُوَ الْأَظَهُرُ ؛ إِذْ لَا مُسْتَنْدٌ إِلَّا اتِّبَاعُ مَوْجِبِ الْأَلْفَاظِ وَوُضُعُ اللِّسَانِ أَنَّ الإِيمَانَ هُوَ عَبَارَةٌ عَنِ التَّصْدِيقِ بِالْقَلْبِ ، وَقَدْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنَ الإِيمَانِ » ، وَلَا يَنْعَدِمُ الإِيمَانُ مِنَ الْقَلْبِ بِالسَّكُوتِ عَنِ النُّطُقِ الْوَاجِبِ ، كَمَا لَا يَنْعَدِمُ بِالسَّكُونِ عَنِ الْفَعْلِ الْوَاجِبِ .

وَقَالَ قَائِلُونَ : الْقَوْلُ رَكْنٌ ؛ إِذْ لَيْسَ كَلْمَتَا الشَّهادَةِ إِنْبَارًا عَنِ الْقَلْبِ ، بَلْ هُوَ إِنْشَاءُ عَقْدٍ آخِرٍ وَابْتِدَاءُ شَهادَةٍ وَالتَّزَامِ ، وَالْأَوَّلُ أَظَهُرٌ .

وَقَدْ غَلَا فِي هَذَا طَائِفَةُ الْمَرْجِئَةِ فَقَالُوا : هَذَا لَا يَدْخُلُ النَّارَ أَصْلًا ،

(۱) رواه البخاري (۲۲) ، ومسلم (۱۸۴) ، والترمذى (۲۵۹۸) واللفظ له .

وقالوا : إنَّ المؤمنَ وإنْ عصى فلا يدخلُ النار<sup>(١)</sup> ، وسبطُ ذلكَ عليهم .



**الدرجة السادسة :** أن يقولَ بـلسانِه : ( لا إله إلا اللهُ محمدُ رسولُ اللهِ ) ، ولكنْ لم يصدقْ بقلبه ، فلا نشكُ في أنَّ هذا في حكم الآخرةِ مِنَ الـكـفـارـ ، وأنَّه مخلدٌ في النارِ ، ولا نشكُ في أنه في حكم الدنيا الذي يتعلّقُ بالأئمَّةِ والولاةِ . . مِنَ الـمـسـلـمـيـنـ ؟ لأنَّ قلبه لا يطَّلعُ عليه ، وعلينا أن نظنَّ به أنَّه ما قالَ بـلسانِه إلا وهو منطويٌ عليه في قلبه ، وإنَّما نشكُ في أمرِ ثالثٍ ، وهو الحـكـمـ الدـنـيـوـيـ فيما بينَ اللهِ تعالى ، وذلكَ بأنْ يموتَ له في هذهِ الحالِ قريبٌ مسلمٌ ثمَّ يصدقُ بعدَ ذلكَ بقلبه ، ثمَّ يستفتني ويقولُ : كنتُ غيرَ مصدقٍ بالقلبِ حالةَ الموتِ ، والميراثُ الآنَ في يدي ، فهلْ يحلُّ لي بـينَ اللهِ تعالى ؟ أوْ نكحَ مسلمةً ثمَّ صدقَ بقلبه هلْ يلزمُه إعادةُ النكاحِ ؟

هذا في محلِّ النظرِ ؛ فيحتملُ أنْ يُقالَ : أحـكـامـ الدـنـيـاـ منـوطـةـ بالـقـوـلـ الـظـاهـرـ ظـاهـرـاـ وـبـاطـنـاـ ، ويحـتـمـلـ أنـ يـقـالـ : تـنـاطـ بـالـظـاهـرـ فـيـ حـقـ غـيرـهـ ؟ لأنـ بـاطـنـهـ غـيرـ ظـاهـرـ لـغـيرـهـ ، وـبـاطـنـهـ ظـاهـرـ لـهـ فـيـ نـفـسـهـ بـينـ اللهـ تـعـالـيـ .

وـالـأـظـهـرـ - وـالـعـلـمـ عـنـ اللهـ - أـنـهـ لاـ يـحـلـ لـهـ ذـلـكـ المـيرـاثـ ، وـيـلـزـمـهـ إـعادـةـ النـكـاحـ ، ولـذـلـكـ كـانـ حـذـيفـةـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـ لـاـ يـحـضـرـ جـنـازـةـ مـنـ يـمـوتـ مـنـ الـمـنـافـقـيـنـ ، وـعـمـرـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـ كـانـ يـرـاعـيـ ذـلـكـ مـنـهـ ، فـلاـ يـحـضـرـ إـذـاـ لـمـ

(١) وـاشـتـهـرـ قـولـ هـنـوـلـاءـ : لـاـ يـضـرـ مـعـ الإـيمـانـ مـعـصـيـةـ ، كـمـاـ لـاـ يـنـفـعـ مـعـ الـكـفـرـ طـاعـةـ .

يحضر حذيفة رضي الله عنه<sup>(١)</sup> ، والصلاه فعل ظاهر في الدنيا وإن كان في العبادات ، والتوفي عن الحرام أيضاً من جملة ما يحب الله ؛ كالصلاه لقوله صلى الله عليه وسلم : « طلب الحلال فريضة بعد الفريضة »<sup>(٢)</sup> .

وليس هذا مناقضاً لقولنا : إن الإرث حكم الإسلام ، وهو الاستسلام ، بل الاستسلام التام هو ما يشمل الظاهر والباطن .

وهذه مباحث فقهية ظنية ، تبني على ظواهر الألفاظ والعمومات والأقيسة ، فلا ينبغي أن يظن القاصر في العلوم أن المطلب فيه القطع من حيث جرت العادة بإيراده في فن الكلام الذي يطلب فيه القطع ، فما أفلح من نظر إلى العادات والمراسيم في العلوم .



فإن قلت : فما شبهة المعتزلة والمرجئة ؟ وما حجّة بطلان قولهم ؟

فأقول : شبّهتهم عمومات القرآن :

أما المرجئة .. فقالوا : لا يدخل المؤمن النار وإن أتى بكل المعاشي ؛

لقوله عز وجل : « فَمَنْ يُؤْمِنُ بِرَبِّهِ، فَلَا يَخَافُ بَخْسًا وَلَا رَهْقًا » .

ولقوله عز وجل : « وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّابِرُونَ » الآية .

ولقوله تعالى : « كُلَّمَا أَلْقَى فِيهَا فَوْجًا سَأَلَهُمْ خَزَنَهَا » إلى قوله : « فَكَذَّبُنَا وَقُلْنَا مَا

(١) رواه وكيع في « الزهد » (٤٧٧) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » (١٢/٢٧٦) بنحوه .

(٢) رواه الطبراني في « المعجم الكبير » (١٠/٧٤) .

نزَّلَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ» ، فقوله : «كُلُّمَا أُتْقِنَ» عامٌ ، فينبغي أن يكون كلًّا من ألقى فيها مكذبًا .

ولقوله تعالى : «لَا يَصِلُّهَا إِلَّا أَلَّا أَشْفَقَ» الَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّ ، وهذا حصرٌ ، وإثباتٌ ونفيٌ .

ولقوله تعالى : «مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَمْ يَخِرُّ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَرَعَ يَوْمَئِذٍ إِمْمُونَ» ، والإيمانُ رأسُ الحسناتِ .

ولقوله تعالى : «وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ» .

وقالَ تَعَالَى : «إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً» .

ولا حجَّةٌ لهم في ذلك ؛ فإنَّه حيث ذُكرَ الإيمانُ في هذه الآياتِ أريدَ به الإيمانُ مع العملِ ؛ إذ بيَّنَ أَنَّ الإيمانَ قدْ يُطلقُ وَيُرادُ بِهِ الإِسْلَامُ ، وهو الموافقةُ بالقلبِ والقولِ والعملِ .

ودليلُ هذا التأويلِ أخبارٌ كثيرةٌ في معاقبةِ العاصِينَ ومقدارِ العقابِ ، وقولُه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «يُخْرَجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنَ الْإِيمَانِ» ، فكيفَ يُخْرَجُ إِذَا لَمْ يَدْخُلْ ؟

ومنَ القرآنِ قوله تَعَالَى : «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ» ، والاستثناءُ بالمشيئةِ يدلُّ على الانقسامِ<sup>(۱)</sup> .

(۱) أي : إلى صغيرة وكبيرة ، ففيه تجويز العقاب على الصغيرة ، سواء اجتنب مرتكبها الكبيرة أم لا ؛ لقوله تعالى : «لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَخْصَنَهَا» ، والإحصاء إنما يكون للسؤال والجزاء . «إتحاف» (٢٥١/٢) .

وقوله تعالى : « وَمَن يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارًا جَهَنَّمَ » ، وتخسيصه بالكفر تحكم .

وقوله تعالى : « أَلَا إِنَّ الظَّالِمِينَ فِي عَذَابٍ مُّقِيمٍ » .

وقال تعالى : « وَمَن جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكَبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي التَّارِ » .

فهذه العمومات في معارض عموماتهم ، ولا بد من تسلیط التخسيص والتأويل على الجانيين ؛ لأن الأخبار مصرحة بأن العصاة يعذبون<sup>(۱)</sup> ، بل قوله تعالى : « وَإِنْ تَنْكِحُ إِلَّا وَارِدُهَا » كالتصريح في أن ذلك لا بد منه للكل ، إذ لا يخلو مؤمن عن ذنب يرتكبه<sup>(۲)</sup> .

وقوله تعالى : « لَا يَصِلُّهَا إِلَّا آثْقَى » أراد به من جماعة مخصوصين ، أو أراد بالأثقل شخصاً معيناً أيضاً .

وقوله تعالى : « كُلَّمَا أَلْتَهَا فِيهَا فَوْجٌ » أي : فوج من الكفار .

وتخسيص العمومات قريب ، ومن هذه الآية وقع للأشعرى وطائفه من

(۱) كما روى البخاري ( ۷۴۵۰ ) مرفوعاً : « لِيُصِيبَنَ أَقْوَامًا سُفْعَ مِنَ النَّارِ بِذَنْبِهَا عَقْرَبَةَ ، ثُمَّ يَدْخُلُهُمُ اللَّهُ الْجَنَّةَ بِفضلِ رَحْمَتِهِ ، يَقَالُ لَهُمْ : الْجَهَنَّمُونَ » .

(۲) وورود الصراط هو ورود النار لكل أحد ، وبهذا فسر الآية ابن مسعود والحسن وقتادة ، ثم قال تعالى : « ثُمَّ تُنَجِّي الَّذِينَ أَنْتَقَوْا وَتَنْذِرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا حِيثَى » ، وببعضهم فسر الورود بالدخول ، كما في حديث جابر رفعه وزاد : « لَا يَبْقَى بَرٌّ وَلَا فَاجِرٌ إِلَّا دَخَلُوهَا ، فَتَكُونُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ بِرْدًا وَسَلَاماً كَمَا كَانَتْ عَلَى إِبْرَاهِيمَ ، حَتَّى إِنَّ لِلنَّارِ لِضَجِيجًا مِنْ بَرْدِهِمْ ، « ثُمَّ تُنَجِّي الَّذِينَ أَنْتَقَوْا » الآية ، رواه أَحْمَدُ وَابْنُ أَبِي شَيْبَةَ وَعَبْدُ بْنَ حَمِيدَ وَأَبْوَ يَعْلَى وَالنَّسَائِيُّ فِي « الْكَنْتِيِّ » وَالْبَيْهَقِيُّ وَغَيْرَهُمْ ، وَهُوَ حَسَنٌ . « إِنْجَافٌ » ( ۲۵۱ / ۲ ) .

المتكلمين إنكارٌ صيغ العموم ، وأن هذه الألفاظ يتوقفُ فيها إلى أن ترد  
قرينه تدل على معناها .

وأما المعتزلة : ف شبّهُتُمْ قولُهُ تعالى : « وَإِنِّي لَغَافَارٌ لِمَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمَلَ  
صَالِحًا » .

وقولُهُ تعالى : « وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي خَسِيرٍ إِلَّا الَّذِينَ أَمْنَوْا وَعَمِلُوا  
الصَّالِحَاتِ » .

وقولُهُ تعالى : « وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّمًا مَقْضِيًّا » ، ثم قال :  
« ثُمَّ نَجِيَ الَّذِينَ أَتَقَوْا » .

وقولُهُ تعالى : « وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارًا جَهَنَّمَ » .

وكل آية ذكر العمل الصالح مقوّنة فيها بالإيمان .

وقولُهُ تعالى : « وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَرَأَهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا  
فِيهَا » .

وهذه العمومات أيضاً مخصوصة ؛ بدليل قوله تعالى : « وَيَغْفِرُ مَا دُونَ  
ذَلِكَ لِمَنِ يَشَاءُ » ، فينبغي أن تبقى له مشيئة في مغفرة ما سوى الشرك .

وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم : « يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ  
مثقال ذرَّةٍ مِنَ الإِيمَانِ » <sup>(۱)</sup> .

(۱) رواه البخاري ( ۲۲ ) ، ومسلم ( ۱۸۴ ) ، والترمذى ( ۲۵۹۸ ) واللفظ له .

وقوله تعالى : «إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً» .  
 وقوله تعالى : «إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ» ، فكيف يضيع أجر  
 أصل الإيمان وجميع الطاعات بمعصية واحدة ؟ !  
 وقوله تعالى : «وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا» أي : لإيمانه ، وقد  
 ورد على مثل هذا السبب<sup>(١)</sup> .

فإن قلت : فقد مال الاختيار إلى أن الإيمان حاصل دون العمل ، وقد  
 اشتهر عن السلف قولهم : (الإيمان عقد وقول وعمل) ، فما معناه ؟  
 قلنا : لا يبعد أن يعد العمل من الإيمان ؛ لأنَّه مكمل له ومتكمم ، كما  
 يقال : الرأس واليدان من الإنسان ، ومعلوم أنه يخرج عن كونه إنساناً بعدم  
 الرأس ، ولا يخرج عنه بكونه مقطوع اليد ، وكذلك يقال : التسبيحات  
 والتکبيرات من الصلاة وإن كانت لا تبطل بفقدتها .

فالتصديق بالقلب من الإيمان كالرأس من وجود الإنسان ؛ إذ ينعدم  
 بعده ، وبقية الطاعات كالأطراف ، وبعضها أعلى من بعض ، وقد قال  
 صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «لَا يَزَّنِي الزَّانِي حِينَ يَزَّنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ»<sup>(٢)</sup> ،  
 والصحابة رضي الله عنهم ما اعتقدوا مذهب المعتزلة في الخروج عن الإيمان

(١) وقد نزلت في رجل ارتدى بعد قبوله دية أخيه ، ثم قتل قاتله وفر إلى مكة ، فكانت ردته سبب خلوده في جهنم أبداً . انظر « الدر المنشور » (٦٢٢/٢) .

(٢) رواه البخاري (٢٤٧٥) ، ومسلم (٥٧) .

بالزنا ، ولكن معناه : غير مؤمن حقاً إيماناً تاماً كاملاً ؛ كما يقال للعاجز المقطوع الأطراف : هذا ليس بإنسانٍ ؛ أي : ليس له الكمال الذي هو وراء حقيقة الإنسانية<sup>(١)</sup> .

### مسائل القرآن

#### [في زيادة الإيمان ونقصانه]

فإن قلتَ : فقد اتفق السلفُ على أنَّ الإيمانَ يزيدُ وينقصُ ؛ يزيدُ بالطاعةِ ، وينقصُ بالمعصيةِ ، فإذا كان التصديقُ هوَ الإيمانَ .. فلا يتصورُ فيه زيادةٌ ولا نقصانٌ .

فأقولُ : السلفُ همُ الشهدُ العدولُ ، وما لأحدٍ عَنْ قولهِمْ عُدولٌ ، فما ذكروهُ حقٌّ ، وإنَّما الشأنُ في فهمِهِ ، وفيه دليلٌ على أنَّ العملَ ليسَ منْ أجزاءِ الإيمانِ وأركانِ وجودِهِ ، بلْ هوَ مزيدٌ عليهِ يزيدُ بهِ ، والزادُ موجودٌ ، والناقصُ موجودٌ ، والشيءُ لا يزيدُ بذاتهِ ، فلا يجوزُ أنْ يُقالَ : الإنسانُ يزيدُ برأسِهِ ، بلْ يقالُ : يزيدُ بلحيتهِ وسمَّيهِ ، ولا يجوزُ أنْ يُقالَ : الصلاةُ تزيدُ بالركوعِ والسجودِ ، بلْ تزيدُ بالأدَابِ والسننِ .

(١) قال الإمام أبو طالب المكي في « قوت القلوب » ( ١٣٢ / ٢ ) معلقاً على الحديث المذكور : ( وفيه معنى لطيف ، كأنه يرتفع عنه إيمان الحياة ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « الحياة من الإيمان » ، والمستحي لا يكشف عورته على حرام ، ويبقى إيمان الإسلام والتوحيد وإيجاب الأحكام ) .

فهذا تصريحٌ بأنَّ الإيمانَ لهُ وجودٌ ، ثُمَّ بعدَ الوجودِ يختلفُ حالُهُ  
باليزيادةِ والنقصانِ .

\* \* \*

فإنْ قلتَ : فالإشكالُ قائمٌ في أَنَّ التصديقَ كيَفَ يزيدُ وينقصُ وَهُوَ خصلةٌ  
واحدةٌ ؟

فأقولُ : إِذَا ترَكنا المداهنةَ وَلَمْ نَكْتُرْ بِتَشْغِيبٍ مِّنْ شَغَبٍ وَكَشْفُنا  
الغطاءَ . ارتفعَ الإشكالُ ؛ فنقولُ : الإيمانُ اسْمٌ مشترَكٌ يُطلُقُ مِنْ ثَلَاثَةِ أَوْجَهٍ :  
**الأَوَّلُ** : أَنَّهُ يُطلُقُ للتصديقِ بِالْقَلْبِ عَلَى سَبِيلِ الاعتقادِ والتقليدِ مِنْ غَيْرِ  
كُشْفٍ وَانْشَرَاحٍ صَدْرٍ ، وَهُوَ إِيمانُ الْعَوَامِ ، بَلْ إِيمانُ الْخَلْقِ كُلُّهُمْ إِلَّا  
الخواصَ .

وهذا الاعتقادُ عقدَةٌ عَلَى الْقَلْبِ ، تَارَةً تَشْتَدُّ وَتَقوِيُّ ، وَتَارَةً تَضَعُفُ  
وَتَسْتَرْخِي ؛ كَالْعَقْدَةِ عَلَى الْخِيطِ مَثَلًاً .

وَلَا تَسْتَبِعْ هَذَا ، وَاعْتَبِرْهُ بِالْيَهُودِيِّ فِي صِلَابَتِهِ فِي عَقِيْدَتِهِ الَّتِي لَا يَمْكُنُ  
نَزَوْعُهَا مِنْهُ بِتَخْوِيفٍ وَتَحْذِيرٍ ، وَلَا تَخْيِيلٍ وَوَعْظٍ ، وَلَا تَحْقِيقٍ وَبِرْهَانٍ ،  
وَكَذَلِكَ النَّصْرَانِيُّ وَالْمُبَتَدِعُ ، وَفِيهِمْ مَنْ يَمْكُنُ تَشْكِيكُهُ بِأَدْنَى كَلَامٍ ،  
وَيَمْكُنُ اسْتِنْزَالُهُ عَنِ اعْتِقادِهِ بِأَدْنَى اسْتِمَالَةٍ أَوْ تَخْوِيفٍ ، مَعَ أَنَّهُ غَيْرُ شَاكِنٍ فِي  
عَقِيْدَهِ كَالْأَوَّلِ ، وَلَكِنَّهُمَا مُتَفَاقِتَانِ فِي شَدَّةِ التَّصْمِيمِ ، وَهَذَا مُوجَدٌ فِي  
الاعتقادِ الْحَقِّ أَيْضًا .

والعمل يؤثّر في نماء هذا التصميم وزيادته كما يؤثّر سقى الماء في نماء الأشجار ، ولذلك قال تعالى : « فَزَادُهُمْ إِيمَانًا » ، وقال تعالى : « فَزَادَهُمْ إِيمَانًا » ، وقال تعالى : « لَيَزَدُ دُولًا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ » .

وقال صلّى اللهُ عليهِ وسلمَ فيما رُويَ في بعض الأخبار : « الإيمان يزيد وينقص »<sup>(١)</sup> ، وذلك بتأثير الطاعات في القلب ، وهذا لا يدركه إلا من راقب أحوال نفسه في أوقات المواظبة على العبادة والتجرّد لها بحضور القلب مع أوقات الفتور وإدراك التفاوت في السكون إلى عقائد الإيمان في هذه الأحوال حتى يزيد عقد استعصاء على من يريد حلّه بالتشكيك ، بل من يعتقد في اليتيم معنى الرحمة إذا عمل بموجب اعتقاده ، فمسح رأسه وتلطف به .. أدرك من باطنه تأكّد الرحمة وتضاعفها بسبب العمل ، وكذلك معتقد التواضع إذا عمل بموجب مقبلًا أو ساجداً لغيره .. أحسن من قلبه بالتواضع عند إقامته على الخدمة .

وهكذا جمّع صفات القلب تصدر منها أعمال الجوارح ، ثم يعود أثر الأعمال عليها فيؤكّدُها ويزيدها ، وسيأتي هذا في ربع المنجيات والمهمّات عند بيان وجه تعلق الباطن بالظاهر ، والأعمال بالعقائد والقلوب ؟ فإن ذلك من جنس تعلق الملك بالملائكة ، وأعني بالملك عالم الشهادة المدرك بالحواس ، وأعني بالملائكة عالم الغيب المدرك بنور

(١) رواه ابن ماجه ( ٧٥ ) من قول ابن عباس وأبي هريرة وأبي الدرداء رضي الله عنهم .

البصيرة ، والقلب من عالم الملائكة ، والأعضاء وأعمالها من عالم الملك ، ولطف الارتباط ودقة بين العالمين انتهى إلى حد ظن بعض الناس اتحاد أحدهما بالآخر ، وظن آخرون أنه لا عالم إلا عالم الشهادة ، وهو هذه الأجسام المحسوسة ، ومن أدرك الأمرين وأدرك تعددهما ثم ارتباطهما .. عبر عنه وقال<sup>(١)</sup> :

[من الكامل]

رَقِ الزُّجَاجُ وَرَقَّتِ الْخَمْرُ  
فَتَشَابَهَا فَتَشَاكَلَ الْأَمْرُ  
فَكَانَمَا خَمْرٌ وَلَا قَدْحٌ وَلَا خَمْرٌ  
ولنرجع إلى المقصود ، فإن هذا اعتراض خارجاً عن علم المعاملة ، ولكن بين العلمين أيضاً اتصالاً وارتباطاً ، فلذلك ترى علوم المكافحة تتسلق كل ساعة على علوم المعاملة إلى أن تكفي عنها بالتكلف .

فهذا وجه زيادة الإيمان بالطاعة بمحب هذا الإطلاق ، ولهذا قال عليٌّ كرَّمَ اللهُ وجْهَهُ : (إِنَّ الإِيمَانَ لِيَبْدُو لِمَعَةً بِيَضَاءٍ ، إِذَا عَمَلَ الْعَبْدُ الصالِحَاتِ.. نَمْتُ فَزَادَتْ حَتَّى يُبَيِّضَ الْقَلْبُ كُلُّهُ ، وَإِنَّ النَّفَاقَ لِيَبْدُو نَكْتَةً سُودَاءً ، إِذَا انْتَهَى الْحَرَمَاتِ.. نَمْتُ وَزَادَتْ حَتَّى يُسُودَ الْقَلْبُ كُلُّهُ ، فَيُطْبَعَ عَلَى قَلْبِهِ ، فَذَلِكَ الْخَتْمُ) ، وتلا قوله تعالى : «كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُوَّبِهِمْ» الآية<sup>(٢)</sup> .

(١) البيتان للصاحب بن عباد في «ديوانه» (ص ١٧٦).

(٢) قوت القلوب (١٣٥/٢)، وبنحوه رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٣٧).

**الإطلاق الثاني** : أن يُراد به التصديق والعمل جمِيعاً ; كما قال عليه الصلاة والسلام : « الإيمان بضع وسبعون باباً »<sup>(١)</sup> ، وكما قال صلى الله عليه وسلم : « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن »<sup>(٢)</sup> .

وإذا دخل العمل في مقتضى لفظ الإيمان . . لم تخف زيادته ونقصانه ، وهل يؤثّر ذلك في زيادة الإيمان الذي هو مجرد التصديق ؟ هذا فيه نظر ، وقد أشرنا إلى أنه يؤثّر فيه .

**الإطلاق الثالث** : أن يُراد به التصديق اليقيني على سبيل الكشف وانشراح الصدر المشاهدة بنور البصيرة ، وهذا أبعد الأقسام عن قبول الزيادة .

ولكنني أقول : الأمر اليقيني الذي لا شك فيه تختلف طمانينة النفس إليه ، فليس طمانينة النفس إلى أن الاثنين أكثر من الواحد كطمانتها إلى أن العالم مصنوع حادث ، وإن كان لا شك في واحد منهما ؛ فإن اليقينيات تختلف في درجات الإيصال ، ودرجات طمانينة النفس إليها .

وقد تعرضا لهذا في فصل اليقين من كتاب العلم ، في باب علامات علماء الآخرة ، فلا حاجة إلى الإعادة .

وقد ظهر في جميع الإطلاقات أن ما قالوه من زيادة الإيمان ونقصانه

(١) رواه الترمذى (٢٦١٤) بلفظه ، وبلفظ : « شعبة » بدل « باباً » عند البخارى (٩) ، ومسلم (٣٥) .

(٢) رواه البخارى (٢٤٧٥) ، ومسلم (٥٧) .

حقٌّ ، وكيفَ لا وفي الأخبارِ أَنَّهُ « يخرجُ مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالٌ ذَرَّةٌ مِنَ الْإِيمَانِ » ، وفي بعض المواقِعِ في خبرٍ آخرٍ : « مِثْقَالُ دِينَارٍ »<sup>(١)</sup> ، فأيُّهُ معنى لاختلافِ مقدارِهِ إِنْ كَانَ مَا فِي الْقَلْبِ لَا يَتَفَاوتُ ؟ !

### مسائلٌ

[قوله : أنا مؤمنٌ إنْ شاءَ اللهُ]

فَإِنْ قُلْتَ : ما وَجْهُ قُولِ السَّلْفِ : (أَنَا مُؤْمِنٌ إِنْ شاءَ اللَّهُ) ، والاشتاءُ شُكُّ ، والشُّكُّ فِي الإِيمَانِ كُفْرٌ ، وَقَدْ كَانُوا كُلُّهُمْ يَمْتَنِعُونَ عَنْ جُزُمِ الْجَوَابِ بِالْإِيمَانِ وَيَحْتَرِزُونَ عَنْهُ ، فَقَالَ سَفِيَّانُ الثُّورَيْ رَحْمَةُ اللَّهِ : (مَنْ قَالَ : أَنَا مُؤْمِنٌ عَنْدَ اللَّهِ.. فَهُوَ مِنَ الْكَذَّابِينَ ، وَمَنْ قَالَ : أَنَا مُؤْمِنٌ حَقًّا.. فَهُوَ بَدْعَةٌ)<sup>(٢)</sup> ، فَكِيفَ يَكُونُ كاذبًا وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ فِي نَفْسِهِ ، وَمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا فِي نَفْسِهِ.. كَانَ مُؤْمِنًا عَنْدَ اللَّهِ ، كَمَا أَنَّ مَنْ كَانَ طَويلاً أَوْ سَخِيناً فِي نَفْسِهِ وَعْلَمَ ذَلِكَ.. كَانَ كَذَلِكَ عَنْدَ اللَّهِ ، وَكَذَا مَنْ كَانَ مَسْرُوراً أَوْ حَزِيناً أَوْ سَمِيعاً أَوْ بَصِيراً .

ولَوْ قِيلَ لِلإِنْسَانِ : هَلْ أَنْتَ حَيْوانٌ .. لَمْ يَحْسُنْ أَنْ يَقُولَ : أَنَا حَيْوانٌ إِنْ شاءَ اللَّهُ .

(١) كما في « البخاري » (٧٤٤٠) ، ومسلم (١٨٣) .

(٢) قوت القلوب (١٣٧/٢) .

ولمَّا قالَ سفيانُ ذلكَ . . قيلَ لِهِ : فماذَا نقولُ ؟ قالَ : ( قولوا : آمنَّا باللهِ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْنَا ) ، وأيُّ فرقٍ بَيْنَ أَنْ يَقُولَ : ( آمَنَّا بِاللهِ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْنَا ) وَبَيْنَ أَنْ يَقُولَ : ( أَنَا مُؤْمِنٌ ) ؟

وقيلَ للحسنِ : مُؤْمِنٌ أنتَ ؟ فقالَ : إِنْ شاءَ اللهُ ، فقيلَ لِهِ : تستشني يا أبا سعيد في الإيمانِ ؟ ! فقالَ : أخافُ أَنْ أقولَ : نعمٌ .. فيقولَ اللهُ : كذبَتَ يا حسنُ ، فتحقَّقَ علَيَّ الكلمةُ ، وَكَانَ يَقُولُ : ( مَا يُؤْمِنُنِي أَنْ يَكُونَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ قَدِ اطْلَعَ عَلَيَّ فِي بَعْضِ مَا يَكْرَهُ فَمَقْتَنَى وَقَالَ : اذْهَبْ لَا قَبْلُكَ عَمَلاً ، فَأَنَا أَعْمَلُ فِي غَيْرِ مَعْمَلٍ )<sup>(١)</sup> .

وقالَ إِبْرَاهِيمُ<sup>(٢)</sup> : ( إِذَا قِيلَ لَكَ : مُؤْمِنٌ أنتَ ؟ فَقُلْ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ<sup>(٣)</sup> ) ، وقالَ مَرْأَةً : ( قُلْ : أَنَا لَا أُشْكُ فِي الإِيمَانِ وَسُؤالُكَ إِيَّاِي بَدْعَةٌ<sup>(٤)</sup> .

وقيلَ لعلقمةَ : مُؤْمِنٌ أنتَ ؟ قالَ : أرجو إِنْ شاءَ اللهُ<sup>(٥)</sup> .

وقالَ الثوريُّ : ( نَحْنُ مُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكِتَابِهِ وَرَسُولِهِ ، وَمَا نَدْرِي

(١) قوت القلوب (١٣٧/٢) .

(٢) ابن يزيد النخعي فقيه الكوفة ، وليس هو بابن أدهم . « إتحاف » (٢٦٤/٢) .

(٣) قوت القلوب (١٣٧/٢) .

(٤) قوت القلوب (١٣٧/٢) .

(٥) قوت القلوب (١٣٧/٢) .

ما نحنُ عندَ اللهِ تعالىٰ )<sup>(١)</sup> ، فما معنٰى هذهِ الاستثناءاتِ ؟<sup>(٢)</sup> .

فالجوابُ : أنَّ هذَا الاستثناءَ صحيحٌ ، ولهُ أربعةُ أوجهٍ : وجهانِ مستندانِ إلى شَكٍّ لا في أصلِ الإيمانِ ولكنْ في خاتمتهِ أو كمالِهِ ، ووجهانِ لا يستندانِ إلى الشَّكِّ .

الوجهُ الأوَّلُ الذي لا يستندُ إلى معارضَةِ الشَّكِّ : الاحترازُ منَ الجُزْمِ خيفةً ما فيهِ منْ تزكيةِ النَّفْسِ ، قالَ اللهُ تعالىٰ : «فَلَا تُرْكِزُوا أَنفُسَكُمْ» ، وقالَ : «أَلمَ تَرَ إِلَيَّ الَّذِينَ يُزَكِّونَ أَنفُسَهُمْ» ، ثُمَّ قالَ : «أَنْظُرْ كَيْفَ يَقْرَئُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَيْبَ» .

(١) قوتُ القلوب (١٣٧/٢) .

(٢) وكما ثبت عند فريق هذهِ الاستثناءات عن السلف الصالح .. ثبت ردها عنهم كذلك عند فريق آخر ، وهم عامة الحنفية ، فمن ذلك ما روي عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه أخرج شاةً للتذبح ، فمر به رجل ، فقال له ابن عمر : أ مؤمن أنت ؟ قال : نعم إن شاء الله ، قال : لا يذبح نسيكتي من يشك في إيمانه ، ونقل عن عطاء أنه كان ينكر على من يستثني في إيمانه ، ونقل عن ابن مسعود رضي الله عنه استغفاره من الاستثناء لما ناظر صاحبًا لمعاذ بن جبل رضي الله عنه ، وغيرها الكثير .

وقد يكون ما دعا المصنف رحمة الله تعالىٰ لتفصيل القول في هذهِ المسألة أحسن تفصيل مبتغاً نهجَ السبيل .. هو تعصب بعض الحنفية لدعواهم ، ورميهم مخالفتهم بالتكفير والتضليل ، والمسألة - كما قال تقي الدين السبكي - فرعية لا يبني عليها هذا الخلاف الشديد .

قال الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٢٦٥/٢) : (ولعلمائنا الحنفية في هذا المبحث كلام طويل ، تركته لما في أكثره من نسبة التكفير والتضليل والتحرير إلى قائله ، فلم أستحسن إيراده) . وانظر «إتحاف السادة المتقيين» (٢٨١/٢) .

وقيل لحكيم : ما الصدقُ القبيحُ ؟ فقالَ : ثناءُ المزعِ على نفسهِ .

والإيمانُ من أعلى صفاتِ المجدِ ، والجزمُ به تزكيةٌ مطلقةٌ ، وصيغةُ الاستثناءِ كأنَّها نقلٌ من عُرفِ التزكية<sup>(١)</sup> ؛ كما يُقالُ للإنسانِ : أنتَ طيبٌ ، أو فقيهٌ ، أو مفسرٌ ؟ فيقولُ : نعمٌ إنْ شاءَ اللهُ ، لا في معرضِ التشكيكِ ، ولكنْ لإخراجِ نفسهِ عنْ تزكيةِ نفسهِ .

فالصيغةُ صيغةُ الترديد والتضعيفِ لنفسِ الخبرِ<sup>(٢)</sup> ، ومعناهُ التضعيفُ للازمِ منْ لوازمِ الخبرِ ، وهو التزكيةُ ، وبهذا التأويلِ لو سُئلَ عنْ وصفِ ذمٍ . لمْ يحسنِ الاستثناءُ .

الوجهُ الثاني : التأدبُ بذكرِ اللهِ تعالى في كلِّ حالٍ ، وإحالةُ الأمورِ كلُّها إلى مشيئةِ اللهِ سبحانهَ ، فقدُ أدَبَ اللهُ سبحانهُ نبيَّهُ صَلَّى اللهُ عليهِ وسَلَّمَ فقالَ : «وَلَا نَقُولَنَّ لِشَائِئٍ إِنَّ فَاعِلًّا ذَلِكَ غَدَّاً إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ» ، ثمَّ لمْ يقتصرُ على ذلكَ فيما لا يشكُ فيهِ ، بلْ قالَ : «لَتَدْخُلَنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ إِمَّا نِعْمَانٌ مُحَلَّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ» ، وكانَ اللهُ سبحانهُ عالِماً بِأنَّهُمْ يدخلونَ لا محالةَ ، وأنَّهُ شاءَهُ ، ولكنَّ المقصودُ تعليمهُ ذلكَ ، فتأدبَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليهِ وسَلَّمَ في كلِّ ما كانَ يخبرُ عنهُ ، معلوماً كانَ أو مشكوكاً ، حتىَّ قالَ صَلَّى اللهُ عليهِ وسَلَّمَ لِمَا دخلَ المقابرَ : «السلامُ عليَّمْ دارَ

(١) في (ب) و(و) : (كأنَّها نقلٌ منْ غَربِ التزكيةِ) .

(٢) إذ موضوعُ (إن) في اللغة دخولها على المحتمل الذي هو الشك في قولِ ، وهو يلزم منه التضعيف لنفسِ الخبرِ .

قومٌ مؤمنينَ ، وإنَّا إِنْ شاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَا حَقُونَ<sup>(١)</sup> ، واللَّهُوَقُ بِهِمْ غَيْرُ مُشْكُوكٍ فِيهِ ، وَلَكِنْ مُقتضى الْأَدْبِ ذِكْرُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَرَبُطُ الْأَمْرُ بِهِ ، وَهَذِهِ الصِّيغَةُ دَالَّةٌ عَلَيْهِ<sup>(٢)</sup> ، حَتَّى صَارَ بِعِرْفِ الْاسْتِعْمَالِ عِبَارَةً عَنْ إِظْهَارِ الرَّغْبَةِ وَالتَّمْنَى ، فَإِذَا قِيلَ لَكَ : إِنَّ فَلَانًا يَمُوتُ سَرِيعًا ، فَتَقُولُ : إِنْ شَاءَ اللَّهُ.. فَيَفْهَمُ مِنْهُ رَغْبَتَكَ ، لَا تَشْكُوكَ .

وَإِذَا قِيلَ لَكَ : فَلَانُ سَيْرُولُ مَرْضُهُ وَيَصْحُ ، فَتَقُولُ : إِنْ شَاءَ اللَّهُ؟ بِمَعْنَى الرَّغْبَةِ .. فَقَدْ صَارَتِ الْكَلْمَةُ مَعْدُولَةً عَنْ مَعْنَى التَّشْكِيكِ إِلَى مَعْنَى الرَّغْبَةِ ؛ فَكَذَلِكَ الْعَدْوُلُ إِلَى مَعْنَى التَّأْدِبِ بِذِكْرِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ كَيْفَ كَانَ الْأَمْرُ .

**الوجهُ الثَّالِثُ :** وَمُسْتَنْدُهُ الشُّكُّ ، وَمَعْنَاهُ : أَنَا مُؤْمِنٌ حَقّاً إِنْ شَاءَ اللَّهُ ؟ إِذْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِقَوْمٍ مُخْصُوصِينَ بِأَعْيَانِهِمْ : ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً﴾ ، فَانْقَسَمُوا إِلَى قَسْمَيْنِ ، وَيَرْجُعُ هَذَا إِلَى الشُّكُّ فِي كَمَالِ الإِيمَانِ لَا فِي أُصْلِهِ ، وَكُلُّ إِنْسَانٍ شَاكٌ فِي كَمَالِ إِيمَانِهِ ، وَذَلِكَ لَيْسَ بِكُفْرٍ ، وَالشُّكُّ فِي كَمَالِ الإِيمَانِ حَقٌّ مِنْ وَجْهِينِ :

**أَحَدُهُمَا :** مِنْ حِيثُ إِنَّ النِّفَاقَ يُزِيلُ كَمَالَ الإِيمَانِ ، وَهُوَ خَفِيٌّ لَا تَتَحَقَّقُ الْبَرَاءَةُ مِنْهُ .

(١) رواه مسلم (٢٤٩) .

(٢) أي : على التبرك والتآدب ، لكنه كله مستقبل ، وربط المستقبل بالشرط لا يستنكر . «إتحاف» (٢٦٦/٢) .

والثاني : أنه يكمل بأعمال الطاعات ، ولا يُدرى وجودها على الكمال .

أما العمل .. فقد قال الله تعالى : « إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَأُوا وَجْهَهُدُوا بِآمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ » ، فيكون الشك في هذا الصدق .

وكذلك قال تعالى : « وَلَكِنَ الَّرَّ مَنْ مَنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ » ، فشرط عشرين وصفاً ؛ كالوفاء بالعهد ، والصبر على الشدائيد ، ثم قال تعالى : « أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا » .

وقد قال تعالى : « يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أَوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجَتٍ » .  
وقال تعالى : « لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ » الآية .

وقال تعالى : « هُمْ دَرَجَتٌ عِنْدَ اللَّهِ » .

وقال صلى الله عليه وسلم : « الإيمان عريان ، ولباسه التقوى »  
الحديث<sup>(۱)</sup> .

(۱) رواه ابن أبي شيبة في « مصنفه » ( ۳۶۲۸۳ ) من كلام وهب بن منبه ، وكذا ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ۲۸۹ / ۶۳ ) ، وقال أبو طالب في « القوت » ( ۱۳۸ / ۱ ) : ( وقد أنسده حمزة الخراساني عن الثوري ، فرفعه إلى عبد الله ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ) ، وكذا هو عند الخطيب في « الفقيه والمتفقه » ( ۱۲۹ - ۱۳۰ ) مرفوعاً وموقوفاً ، وقال الإمام أبو طالب المكي في « قوت القلوب » ( ۱۳۵ / ۲ ) أيضاً : ( وقد روينا في خبر « الإيمان عريان ، ولباسه التقوى ، وحليته الورع ، وثمرة العلم » ، فقيه =

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الإيمانُ بضعٌ وسبعونَ باباً ، أدنىها إماتةً الأذى عن الطريق . . . » الحديث<sup>(١)</sup> .

فهذا ما يدلُّ على ارتباطِ كمالِ الإيمانِ بالأعمالِ .

وأمامًا ارتباطُه بالبراءةِ عنِ النفاقِ والشركِ الخفيِّ . . فقولُه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أربعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ . . فهُوَ مُنافِقٌ خالصٌ وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ : مَنْ إِذَا حَدَثَ . . كَذَبَ ، وَإِذَا وَعَدَ . . أَخْلَفَ ، وَإِذَا اتَّمَنَ . . خَانَ ، وَإِذَا خَاصَمَ . . فَجَرَ » ، وفي بعضِ الرواياتِ : « وَإِذَا عاهَدَ . غدرَ »<sup>(٢)</sup> .

وفي حديثِ أبي سعيدِ الخدريِّ : « القلوبُ أربعةٌ : قلبُ أَجْرَدُ وَفِيهِ سراجٌ يَزْهَرُ ؛ فَذَلِكَ قلبُ الْمُؤْمِنِ<sup>(٣)</sup> ، وَقلبُ مُصَفَّحٌ فِيهِ إِيمَانٌ وَنَفَاقٌ ؛ فَمُثُلُ الإِيمَانِ فِيهِ كَمِثْلِ الْبَقْلَةِ يَمْدُثُهَا الْمَاءُ الْعَذْبُ ، وَمُثُلُ النَّفَاقِ فِيهِ كَمِثْلِ الْقَرْحَةِ

دليل أنَّ من لا تقوى له فلا لبس لإيمانه ، ومن لا ورع له فلا زينة لإيمانه ، ومن لا علم له فلا ثمرة لإيمانه ، فإن اتفق فاسق ظالم جاهل كان بالمنافقين أشبه منه بالمؤمنين ، وكان إيمانه إلى النفاق أقرب ويقينه إلى الشك أميل ، ولم يخرجه من اسم الإيمان إلا أن إيمانه عريان لا لبسة له ، معطل لا كسب له ، كما قال : « أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا » ، والنفاق مقامات ، قيل : سبعون باباً ، والشرك مثل ذلك فيها طبقات .

(١) رواه الترمذى (٢٦١٤) بلفظه ، وبلفظ : « شعبة » بدل « باباً » عند البخارى (٩) ، ومسلم (٣٥) .

(٢) رواه البخارى (٣٤) ، ومسلم (٥٨) .

(٣) القلب الأجرد : هو المجرد عن الظلمات ، ويزهر : يضيء ، وهو في « قوت القلوب » (١٣٥/٢) .

يُمْدِهَا الْقِيَحُ وَالصَّدِيدُ ، فَأَئِيَ الْمَادَتِينِ غَلَبَ عَلَيْهِ.. حُكْمَ لَهُ بِهَا » ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : « غَلَبْتُ عَلَيْهِ.. ذَهَبْتُ بِهِ »<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَكْثَرُ مَنَافِقِي هَذِهِ الْأُمَّةِ قُرَّاؤُهَا »<sup>(٢)</sup> .

وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ : « الشَّرُكُ أَخْفَى فِي أُمَّتِي مِنْ دَبِيبِ النَّمَلِ عَلَى الصَّفَا »<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ حَذِيفَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( كَانَ الرَّجُلُ يَتَكَلَّمُ بِالْكَلْمَةِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصِيرُ بِهَا مَنَافِقًا إِلَى أَنْ يَمُوتَ ، وَإِنِّي لَأَسْمَعُهَا مِنْ أَحَدِكُمْ فِي يَوْمِ عَشَرِ مَرَاتٍ )<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : ( أَقْرَبُ النَّاسِ مِنَ التَّنَاقِ مَنْ يَرَى أَنَّهُ بَرِيءٌ مِنْهُ )<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ حَذِيفَةُ : ( الْمَنَافِقُونَ الْيَوْمَ أَكْثَرُهُمْ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَكَانُوا إِذَا ذَاكَ يُخْفِونَهُ وَهُمْ الْيَوْمَ يُظْهِرُونَهُ )<sup>(٦)</sup> .

(١) رواه أحمد في « مسنده » ( ٣/١٧ ) .

(٢) رواه أحمد في « مسنده » ( ٢/١٧٥ ) ، والمراد بالقراء : الفقهاء ؛ أي : يضعون العلم في غير مواضعه ، يتعلمون العلم نفيه للتهمة وهم معتقدون خلافه ، وكان المنافقون في عصر النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بهذه الصفة . « إتحاف » ( ٢/٢٧٠ ) .

(٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٧/١١٢ ) ، والضياء في « المختار » ( ٦٢ ) .

(٤) رواه أحمد في « مسنده » ( ٥/٣٩٠ ) .

(٥) قوت القلوب ( ٢/١٣٦ ) .

(٦) رواه النسائي في « السنن الكبرى » ( ١١٥٣١ ) ، وبنحوه عند البخاري ( ٧١١٣ ) .

وهذا النفاق يضاد صدق الإيمان وكماله ، وهو خفي ، وأبعد الناس منه من يتخوّفه ، وأقربهم منه من يرى أنه بريء منه ؛ فقد قيل للحسن البصري : يقولون : أن لا نفاق اليوم ، فقال : يا أخي ؛ لو هلك المنافقون .  
لاستوحشتم في الطرق<sup>(١)</sup> .

وقال هو أو غيره : ( لو نبت للمنافقين أذناب .. ما قدرنا أن نطا على الأرض )<sup>(٢)</sup> .

وسمع ابن عمر رجلاً يتعرّض للحجاج فقال : أرأيت لو كان حاضراً يسمع : أكنت تتكلّم فيه ؟ فقال : لا ، قال : كنّا نعد هذا نفاقاً على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٣)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : « من كان ذا لسانين في الدنيا .. جعله الله ذا لسانين في الآخرة »<sup>(٤)</sup> .

وقال أيضاً صلى الله عليه وسلم : « شر الناس ذو الوجهين الذي

(١) قوت القلوب ( ١٣٧/٢ ) ، وبنحوه رواه الخرائطي في « مساوىء الأخلاق » ( ٣١٧ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٣٧/٢ ) .

(٣) رواه ابن عبد البر في « التمهيد » ( ٢٣/٢٤ ) ، وأصله في « البخاري » ( ٧١٧٨ ) .

(٤) ذكر الحافظ الزبيدي أنه من تتمة كلام سيدنا ابن عمر رضي الله عنهما . « إتحاف » ( ٢٧١/٢ ) ، وروى أبو نعيم في « الحلية » ( ٢/١٦٠ ) مرفوعاً : « من كان ذا لسانين في الدنيا .. جعل الله له يوم القيمة لسانين من نار » .

يأتي هؤلاء بوجهٍ وهؤلاء بوجهٍ<sup>(١)</sup>.

وقيل للحسن : إنَّ قوماً يقولون : إنا لا نخافُ النفاقَ ، فقالَ : واللهِ ؟ لأنَّ أكونَ أعلمُ أني بريءٌ منَ النفاقِ أحبُّ إلىَّ مِنْ تلاعِ الأرضِ ذهباً<sup>(٢)</sup>.

وقالَ الحسنُ : (إنَّ مِنَ النفاقِ اختلافُ اللسانِ والقلبِ ، والسرِّ والعلانيةِ ، والمدخلِ والمخرجِ)<sup>(٣)</sup>.

وقالَ رجلٌ لحذيفةَ رضيَ اللهُ عنْهُ : إنِّي أخافُ أنْ أكونَ منافقاً ، فقالَ : لوْ كنْتَ منافقاً .. ما خفتَ النفاقَ ؟ إنَّ المنافقَ قدْ أمنَ مِنَ النفاقِ<sup>(٤)</sup>.

وقالَ ابنُ أبي مليكةَ : (أدركتُ ثلاثينَ ومتةً - وفي روايةٍ : خمسَ مئةً - مِنْ أصحابِ النبيِّ عليهِ الصلاةُ والسلامُ كُلُّهمْ يخافونَ النفاقَ)<sup>(٥)</sup>.

ورُويَ أنَّ رسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ جَالِساً فِي جَمَاعَةٍ مِنْ أَصْحَابِهِ ، فَذَكَرُوا رجلاً وأكثروا الثناءَ عَلَيْهِ ، فَيَبْيَنَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ طَلَعَ عَلَيْهِمْ

(١) رواه البخاري (٧١٧٩) ، ومسلم (٤٧١٥).

(٢) قوت القلوب (١٣٧/٢) ، والتلاع : جمع تلعة ، وهي ما ارتفع من الأرض ، وما انحط منها أيضاً.

(٣) قوت القلوب (١٣٧/٢).

(٤) قوت القلوب (١٣٧/٢).

(٥) قوت القلوب (١٣٧/٢) ، وفي (ب) : (خمسين ومتة) بدل (خمس مئة) ، والذي في « صحيح البخاري » (باب خوف المؤمن من أن يحيط عمله وهو لا يشعر) : (أدركت ثلاثين من أصحاب النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلُّهمْ يخافُ النفاقَ عَلَى نَفْسِهِ ، مَا مِنْهُمْ أَحَدٌ يَقُولُ : إِنَّهُ عَلَى إِيمَانِ جَبَرِيلَ وَمِيكَائِيلَ) .

الرجلُ ووجهه يقطرُ ماءً منْ أثرِ الوضوءِ ، وقد علقَ نعلهُ بيدهِ ، وبينَ عينيهِ أثرُ السجودِ ، فقالوا : يا رسولَ اللهِ ؟ هوَ هذا الرجلُ الذي وصفناهُ ، فقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَرَى عَلَى وَجْهِهِ سَفْعَةً مِنَ الشَّيْطَانِ » ، فجاءَ الرَّجُلُ حتَّى سَلَّمَ وجلسَ معَ الْقَوْمِ ، فقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « نَشَدْتُكَ اللَّهَ، هَلْ حَدَثْتَ نَفْسَكَ حِينَ أَشْرَفْتَ عَلَى الْقَوْمِ أَنَّهُ لَيْسَ فِيهِمْ خَيْرٌ مِنْكَ ؟ » فقالَ : اللَّهُمَّ نَعَمْ<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في دعائِهِ : « اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَغْفِرُكَ لِمَا عَلِمْتُ وَلِمَا لَمْ أَعْلَمْ » ، فقيلَ لَهُ : أَتَخَافُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ فَقَالَ : « وَمَا يَؤْمِنُنِي وَالْقُلُوبُ بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصْبَاعِ الرَّحْمَنِ يَقْلِبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ »<sup>(٢)</sup> .

وقد قالَ سبحانَهُ : « وَبَدَا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ » ، قيلَ في التفسيرِ : عملوا أَعْمَالاً ظَنُوا أَنَّهَا حُسْنَاتٌ ، فَكَانَتْ فِي كَفَّةِ السَّيِّئَاتِ<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه أبو يعلى في « مسنده » (٩٠) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٥٢/٣) ، والدارقطني في « سننه » (٥٤/٢) ، والسفعة : علامه سوداء ، يقال : به سفعة من الشيطان ؟ أي : مس ، كأنه أخذ بناصيته .

(٢) روى آخره أحمد في « المسند » (٢٥٠/٦) ، وأوله عند مسلم (٤٨٩١) بلفظ : « اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا عَمَلَتْ وَمِنْ شَرِّ مَا لَمْ أَعْمَلْ » ، وهو بلفظ المصنف عند صاحب « القوت » (١٣٨/٢) .

(٣) كما روي تفسيرها عن مجاهد كما في « أحكام القرآن » (٢٦٥/١٥) ، حتى قال الإمام القشيري في هذه الآية : (في سماع هذه الآية حسرات لأصحاب الانتباه) . « لطائف الإشارات » (٢٨٥/٣) .

وقال سرِّي السَّقَطِيُّ : ( لَوْ أَنَّ إِنْسَانًا دَخَلَ إِلَى بَسْتَانٍ فِيهِ مِنْ جَمِيعِ الْأَشْجَارِ ، عَلَيْهَا مِنْ جَمِيعِ الْأَطْيَارِ ، فَخَاطَبَهُ كُلُّ طَيرٍ مِنْهَا بِلُغَةٍ فَقَالَ : السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا وَلِيَّ اللَّهِ ، فَسَكَنَتْ نَفْسُهُ إِلَى ذَلِكَ .. كَانَ أَسِيرًا فِي يَدِهَا )<sup>(١)</sup> .

فَهَذِهِ الْأَخْبَارُ وَالآثَارُ تُعْرَفُ كَخَطْرِ الْأَمْرِ بِسَبِّبِ دَقَائِقِ النِّفَاقِ وَالشَّرْكِ الْخَفِيِّ ، وَأَنَّهُ لَا يُؤْمِنُ مَنْ هُوَ ، حَتَّىٰ كَانَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَسْأَلُ حَذِيفَةَ عَنْ نَفْسِهِ ، وَأَنَّهُ هَلْ ذُكِرَ فِي الْمَنَافِقِينَ ؟<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ أَبُو سَلِيمَانَ الدَّارَانِيُّ : ( سَمِعْتُ مِنْ بَعْضِ الْأَمْرَاءِ شَيْئًا ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَنْكِرَهُ ، فَخَفَتْ أَنْ يُؤْمِنَ بِقَتْلِي وَلَمْ أَخْفَ مِنَ الْمَوْتِ ، وَلَكِنْ خَشِيتُ أَنْ يُعْرَضَ لِقَلْبِي التَّرَيْنُ لِلْخَلْقِ عَنْدَ خَرْوَجِ رُوحِي ، فَكَفَفْتُ )<sup>(٣)</sup> .

وَهَذَا مِنَ النِّفَاقِ الَّذِي يَضَادُ حَقِيقَةَ الإِيمَانِ وَصَدَقَةَ وَكِمَالَهُ وَصَفَاءَهُ ، لَا أَصْلَهُ<sup>(٤)</sup> .

(١) حلية الأولياء (١١٨/١٠) .

(٢) رواه وكيع في «الزهد» (٤٧٧) ، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٢٧٦/١٢) بنحوه .

(٣) قوت القلوب (٢/١٣٧) .

(٤) فعلم مما سبق أن المراد الحديث عن النفاق العملي الذي يطفئ نور الإيمان وكماله ، وهو وإن كان دون النفاق الاعتقادي ، غير أنه ذو خطر عظيم ؛ إذ هو قنطرة له أعادنا الله تعالى منهما ؛ وذلك لأن الوقوف عند النعمة حجاب .. قال بشر بن الحارث : ( سكون القلب إلى قبول المدح أضر عليه من المعاصي ) .

## فالنفاقُ نفاقاً :

أحدُهُما : يُخرجُ مِنَ الدِّينِ ، وَيُلْحِقُ بِالكافِرِينَ ، وَيُسْلِكُ فِي زَمْرَةِ  
الْمُخْلَدِينَ فِي النَّارِ .

والثاني : يفضي بِصَاحِبِهِ إِلَى النَّارِ مَدَّةً ، أَوْ يَنْقُصُ مِنْ درجاتِ عَلَيْنَ ،  
وَيَحْطُّ عَنْ رَتْبَةِ الصَّدِيقَيْنَ ، وَذَلِكَ مشكُوكٌ فِيهِ ، فَلَذِلِكَ حَسْنٌ فِيهِ  
الاستثناءُ .

وأصلُ هَذَا النِّفَاقِ تفاوتُ السُّرُّ والعلانِيَّةِ ، والأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللَّهِ ،  
وَالعَجْبُ ، وَأَمْرٌ أُخْرٌ لَا يَخْلُو عَنْهَا إِلَّا الصَّدِيقُونَ .

الوجهُ الرَّابعُ : وَهُوَ أَيْضًا مُسْتَنْدٌ إِلَى الشُّكُّ ، وَذَلِكَ مِنْ خَوفِ الْخَاتِمَةِ ؛  
فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي أَيْسَلَمَ لَهُ الإِيمَانُ عِنْدَ الْمَوْتِ أَمْ لَا ؟ فَإِنْ خَتَمَ لَهُ بِالْكُفْرِ .. حِبْطَ  
الْإِيمَانُ السَّابِقُ ؛ لَأَنَّهُ مُوقَفٌ عَلَى سَلَامَةِ الْآخِرِ ، وَلَوْ سُئِلَ الصَّائِمُ ضَحْوَة  
النَّهَارِ عَنْ صَحَّةِ صُومِهِ فَقَالَ : أَنَا صَائِمٌ قَطْعًا ، فَلَوْ أَفْطَرَ فِي أَثْنَاءِ نَهَارِهِ بَعْدَ  
ذَلِكِ .. لِتَبَيَّنَ كَذِبُهُ ؛ إِذْ كَانَتِ الصَّحَّةُ مُوقَفَةً عَلَى التَّكَامِ إِلَى غَرْبِ الشَّمْسِ مِنْ  
آخِرِ النَّهَارِ ، وَكَمَا أَنَّ النَّهَارَ مِيقَاتُ تَكَامِ الصَّوْمِ .. فَالعُمُرُ مِيقَاتُ تَكَامِ صَحَّةِ  
الْإِيمَانِ ، وَوَصْفُهُ بِالصَّحَّةِ قَبْلَ آخِرِهِ بِنَاءً عَلَى الْاسْتِصْحَابِ ، وَهُوَ مشكُوكٌ  
فِيهِ ، وَالْعَاقِبَةُ مَخْوَفَةٌ ، وَلَا جُلُّهَا كَانَ أَكْثَرُ بَكَاءِ الْخَائِفِينَ ؛ لِأَجْلِ أَنَّهَا ثَمَرَةُ  
الْقَضِيَّةِ السَّابِقَةِ وَالْمُشَيَّةِ الْأَزْلِيَّةِ الَّتِي لَا تَظَهُرُ إِلَّا بِظَهُورِ الْمَقْضِيِّ بِهِ ،  
وَلَا يَطْلُعُ عَلَيْهِ بَشَرٌ ، فَخَوْفُ الْخَاتِمَةِ كَخَوْفِ السَّابِقَةِ ، وَرَبِّمَا يَظَهُرُ فِي

الحال ما سبقت الكلمة بنقضيه ، فمن الذي يدرى أنه من الذين سبقت لهم من الله الحسنة ؟

وقيل في معنى قوله تعالى : « وجاءت سكرة الموت بالحق » أي : بالسابقة ، يعني أظهرتها .

وقال بعض السلف : ( إنما يُوزن من الأعمال خواتيمها )<sup>(١)</sup> .

وكان أبو الدرداء رضي الله عنه يحلف بالله : ( ما أحد أمن أن يسلب إيمانه إلا سلبه )<sup>(٢)</sup> .

ويقال : من الذنوب ذنوب عقوبتها سوء الخاتمة ، نعوذ بالله من ذلك ، وقيل : هي عقوبة دعوى الولاية والكرامة بالافتراء<sup>(٣)</sup> .

وقال بعض العارفين : ( لو عرضت علي الشهادة عند باب الدار والموت على التوحيد عند باب الحجرة .. لاخترت الموت على التوحيد عند باب الحجرة ، لأنني لا أدرى ما يعرض لقلبي من التغيير عن التوحيد إلى باب الدار )<sup>(٤)</sup> .

وقال بعضهم : ( لو عرفت واحداً بالتوحيد خمسين سنة ثم حال بيني

(١) كذا روي معناها عن وهب بن منبه رحمه الله تعالى . انظر « الدر المتشور » (٤١٨/٣) .

(٢) قوت القلوب ( ١٣٦/٢ ) .

(٣) قوت القلوب ( ١٣٦/٢ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٣٧/٢ ) .

وبينه ساريةٌ وماتَ . . لمْ أَحْكُمْ لِهِ أَنَّهُ ماتَ عَلَى التَّوْحِيدِ )<sup>(١)</sup> .

وفي الحديث : « مَنْ قَالَ : أَنَا مُؤْمِنٌ . . فَهُوَ كَافِرٌ ، وَمَنْ قَالَ : أَنَا عَالَمٌ . . فَهُوَ جَاهِلٌ »<sup>(٢)</sup> .

وقيلَ في قُولِهِ تَعَالَى : « وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا » صِدْقًا لِمَنْ ماتَ عَلَى الإِيمَانِ ، وَعَدْلًا لِمَنْ ماتَ عَلَى الشَّرِكِ ، وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « وَلِلَّهِ عَدِيقَةُ الْأُمُورِ »<sup>(٣)</sup> .

فَمِمَّا كَانَ الشُّكُّ بِهَذِهِ الْمَثَابَةِ . . كَانَ الْإِسْتِئْنَاءُ وَاجِبًا ، لِأَنَّ الإِيمَانَ عِبَارَةٌ عَمَّا يَفِيُ الدُّجَنَّةَ ، كَمَا أَنَّ الصَّوْمَ عِبَارَةٌ عَمَّا يَبْرِيُ الدُّمَمَ ، وَمَا فَسَدَ قَبْلَ الْغَرْوَبِ لَا يَبْرِي الدُّمَمَ ، فَيَخْرُجُ عَنْ كُونِهِ صَوْمًا ؛ فَكَذَلِكَ الإِيمَانُ ، بَلْ لَا يَبْعُدُ أَنْ يُسَأَلَ عَنِ الصَّوْمِ الْمَاضِي الَّذِي لَا يَشْكُ فِيهِ بَعْدَ الْفَرَاغِ مِنْهُ ، فَيَقُولُ : أَصْمَتَ بِالْأَمْسِ ؟ فَيَقُولُ : نَعَمْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى ؛ إِذَا الصَّوْمُ الْحَقِيقِيُّ هُوَ الْمَقْبُولُ ، وَالْقَبُولُ غَايَةٌ لَا يَطْلُعُ عَلَيْهِ .

فَمِنْ هَذَا حَسْنَ الْإِسْتِئْنَاءِ فِي جَمِيعِ أَعْمَالِ الْبَرِّ ، وَيَكُونُ ذَلِكَ شَكًا فِي الْقَبُولِ ؛ إِذَا يَمْنَعُ مِنَ الْقَبُولِ بَعْدَ جَرِيَانِ ظَاهِرِ شُرُوطِ الصَّحَّةِ أَسْبَابٌ خَفِيَّةٌ

(١) أي : جزماً ويفيتنا ؛ لسرعة تقلب القلوب ، انظر « قوت القلوب » (١٣٧/٢) .

(٢) كذا في « القوت » (١٣٨/٢) ، وروى الطبراني في « الأوسط » (٦٨٤٢) الشطر الثاني منه ، وفي « الصغير » (٦٥/١) : (وَمَنْ قَالَ : إِنِّي فِي الْجَنَّةِ . . فَهُوَ فِي النَّارِ) من كلام يحيى بن أبي كثير .

(٣) قوت القلوب (١٣٨/٢) .

لَا يَطْلُعُ عَلَيْهَا إِلَّا رَبُّ الْأَرْبَابِ جَلَّ جَلَالُهُ ، فَيَحْسِنُ الشُّكُّ فِيهِ .

فَهَذِهِ وِجْهَهُ حَسْنِ الْاسْتِشَاءِ فِي الْجَوابِ عَنِ الإِيمَانِ ، وَهِيَ آخِرُ مَا نَخْتَمُ  
بِهِ كِتَابَ ( قواعد العقائد ) ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .



### تم كتاب قواعد العقائد

وهو الكتاب الثاني من ربع العبادات من كتب اخيه ار علوم الدين

واحمد شد رتب العالمين ، وصلواته على سيدنا محمد وآلها الطاهرين

ينلوه كتاب أسرار الطهارة ومهما تها

كِتَابُ  
الْأَخْرَاجِ الْمُطَهَّرَةِ  
وَمُهِمَّاتِهَا

وهو الكتاب الثالث من ربع العبادات  
من كتب إحياء علوم الدين



# كتاب أسرار الطهارة ورممانتها

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

الحمدُ للهِ الَّذِي تلَطَّفَ بِعِبَادِهِ فَتَبَعَّدُهُمْ بِالنَّظَافَةِ ، وَأَفَاضَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ تَزْكِيَّةً لِسَرَايِهِمْ أَنوارَهُ وَاللطَّافَةَ ، وَأَعْدَّ لِظَوَاهِرِهِمْ تَطْهِيرًا لَهَا الماءَ المُخْصُوصَ بِالرَّقَّةِ وَاللطَّافَةِ .

وَالصَّلَاةُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ الْمُسْتَغْرِقِ بِنُورِ الْهَدِيَّ أَطْرَافُ الْعَالَمِ وَأَكْنَافُهُ ، وَعَلَىٰ أَلِهِ الطَّيِّبِينَ الطَّاهِرِينَ صَلَاةً تَحْمِينَا بِرَكَاتُهَا يَوْمَ الْمُخَافَةِ ، وَتَنْتَصِبُ جُنَاحُهُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ كُلِّ آفَةٍ .

**أما بعد :**

فَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « بُنْيَ الدِّينُ عَلَى النَّظَافَةِ »<sup>(١)</sup> .  
 وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَفْتَاحُ الصَّلَاةِ الطُّهُورُ »<sup>(٢)</sup> .  
 وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَنْظَهُرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهِّرِينَ » .

(١) رواه الرافعي في « التدوين في أخبار قزوين » (١/١٧٦) بلفظ : « إِنَّ اللَّهَ بْنَ الْإِسْلَامِ عَلَى النَّظَافَةِ » ، وعند الترمذى (٢٧٩٩) : « إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ يُحِبُّ الطَّيِّبَ ، نَظِيفٌ يُحِبُّ النَّظِيفَ... » .

(٢) رواه أبو داود (٦١) ، والترمذى (٣) ، وابن ماجه (٢٧٥) .

وقال النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الطُّهُورُ نَصْفُ الْإِيمَانِ »<sup>(١)</sup> .

وقال الله تعالى : « مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ » .

فت Fletcher ذو البصائر بهذه الظواهر أنَّ أَهْمَّ الْأَمْوَارِ تَطْهِيرُ السرائرِ ؛ إِذْ يَبْعُدُ أَنْ يَكُونَ الْمَرَادُ بِقَوْلِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الطُّهُورُ نَصْفُ الْإِيمَانِ » عِمَارَةُ الظَّاهِرِ بِالتَّنْظِيفِ بِإِفَاضَةِ الْمَاءِ وَإِلْقَائِهِ ، وَتَخْرِيبِ الْبَاطِنِ وَإِبْقاءِهِ مَشْحُونًا بِالْأَخْبَاثِ وَالْأَقْذَارِ ، هِيَهَا هِيَهَا !

وَالْطَّهَارَةُ لَهَا أَرْبَعُ مَرَاتِبَ :

**الْأُولَى** : تَطْهِيرُ الظَّاهِرِ عَنِ الْأَحْدَاثِ وَعَنِ الْأَخْبَاثِ وَالْفَضَالَاتِ .

**الثَّانِيَةُ** : تَطْهِيرُ الْجَوَارِحِ عَنِ الْجَرَائِمِ وَالْآثَامِ .

**الثَّالِثَةُ** : تَطْهِيرُ الْقَلْبِ عَنِ الْأَخْلَاقِ الْمَذْمُومَةِ وَالرَّذَائِلِ الْمَمْقوَةِ .

**الرَّابِعَةُ** : تَطْهِيرُ السَّرِّ عَمَّا سَوْيَ اللَّهِ تَعَالَى ، وَهِيَ طَهَارَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّدِيقِينَ .

وَالْطَّهَارَةُ فِي كُلِّ رَتِيَّةٍ نَصْفُ الْعَمَلِ الَّذِي فِيهَا ؛ فَإِنَّ الْغَايَةَ الْقَصْوَى فِي عَمَلِ السَّرِّ أَنْ يُنَكَّشَفَ لَهُ جَلَالُ اللَّهِ تَعَالَى وَعَظَمَتُهُ ، وَلَنْ تَحْلَّ مَعْرِفَةُ اللَّهِ تَعَالَى بِالْحَقْيِيقَةِ فِي السَّرِّ مَا لَمْ يَرْتَحِلْ مَا سَوْيَ اللَّهِ تَعَالَى عَنْهُ ، وَلَذِكْرُ

(١) رواه الترمذى (٣٥١٩) .

قالَ اللهُ تَعَالَى : « قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ » ، لَأَنَّهُمَا لَا يجتمعانِ فِي قَلْبٍ ،  
وَمَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِنْ قُلُوبِنِ فِي جُوفِهِ .

وَأَمَّا عَمَلُ الْقَلْبِ .. فَالْغَايَةُ الْقَصُوَى عَمَارَتُهُ بِالْأَخْلَاقِ الْمُحْمُودَةِ  
وَالْعَقَائِدِ الْمُشْرُوعَةِ ، وَلَنْ يَتَصَافَّ بِهَا مَا لَمْ يَنْظُفْ عَنْ نَقَائِصِهَا ؛ مِنَ الْعَقَائِدِ  
الْفَاسِدَةِ وَالرَّذَائِلِ الْمَذْمُومَةِ ، فَتَطْهِيرُهُ أَحَدُ الشَّطَرَيْنِ ، وَهُوَ الشَّطَرُ الْأَوَّلُ  
الَّذِي هُوَ شَرْطٌ فِي الثَّانِي<sup>(۱)</sup> ، فَكَانَ الْطُّهُورُ شَطَرُ الإِيمَانِ بِهَذَا الْمَعْنَى ،  
وَكَذَلِكَ تَطْهِيرُ الْجَوَارِحِ عَنِ الْمَنَاهِي أَحَدُ الشَّطَرَيْنِ ، وَعَمَارَتُهَا بِالطَّاعَاتِ  
الشَّطَرُ الثَّانِي .

وَهَذِهِ مَقَامَاتُ الإِيمَانِ ، وَلِكُلِّ مَقَامٍ طَبَقَهُ ، وَلَنْ يَنَالَ الْعَبْدُ الْطَّبَقَةَ الْعَالِيَةَ  
إِلَّا أَنْ يَجُوزَ الْطَّبَقَةَ السَّافِلَةَ ، فَلَا يَصُلُّ إِلَى طَهَارَةِ السَّرِّ عَنِ الصَّفَاتِ  
الْمَذْمُومَةِ وَعَمَارَتِهِ بِالْمُحْمُودَةِ مَنْ لَمْ يَفْرَغْ عَنْ طَهَارَةِ الْقَلْبِ عَنِ الْخَلْقِ  
الْمَذْمُومِ وَعَمَارَتِهِ بِالْمُحْمُودِ ، وَلَنْ يَصُلُّ إِلَى ذَلِكَ مَنْ لَمْ يَفْرَغْ عَنْ طَهَارَةِ  
الْجَوَارِحِ عَنِ الْمَنَاهِي وَعَمَارَتِهَا بِالطَّاعَاتِ ، وَكَلَّمَا عَزَّ الْمَطْلُبُ وَشَرُوفَ ..  
صَعُبَ مَسْلُكُهُ وَطَالَ طَرِيقُهُ وَكَثُرَتْ عَقَبَاتُهُ ، فَلَا تَظَنَّ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ يَدْرُكُ  
بِالْمَنْتَى وَيَنَالُ بِالْهُوَيْنَا .

نَعَمْ ، مَنْ عَمِيتَ بِصَيْرَتِهِ عَنْ تَفَاوُتِ هَذِهِ الْطَّبَقَاتِ .. لَمْ يَفْهَمْ مِنْ مَرَاتِبِ  
الْطَّهَارَةِ إِلَّا الدَّرْجَةُ الْأُخْرَى الَّتِي هِيَ كَالْقُسْرِ الْأُخْرِي بِالْإِضَافَةِ إِلَى الْلَّبْ

(۱) الشَّطَرُ جَزءُ الْمَاهِيَّةِ ، مِنْ قَوَامِهَا ، وَالشَّرْطُ خَارِجٌ عَنْهَا ، يَلْزَمُ مِنْ عَدْمِهِ الْعَدْمُ ،  
وَلَا يَلْزَمُ مِنْ وُجُودِهِ وُجُودًا وَلَا عَدْمًا لِذَاهِتِهِ .

المطلوب ، فصار يمعن فيها ، ويستقصي في مجاريها ، ويستوعب جميع أوقاته في الاستنجاء ، وغسل الشاب ، وتنظيف الظاهر ، وطلب المياه الجارية الكثيرة ؛ ظناً منه بحكم الوسوسة وخبيل العقل أنَّ الطهارة المطلوبة المشرفة هي هذه فقط ، وجهاً بسيرة الأولين واستغراقهم جميعاً لهم والوَكْد<sup>(١)</sup> في تطهير القلوب ، وتساهليهم في أمر الظاهر ؛ حتى إنَّ عمر رضي الله عنه مع علو منصبه توضأ بما في جرَّة نصرانية<sup>(٢)</sup> ، وحتى إنَّهم ما كانوا يغسلون اليد من الدسومات والأطعمة ، بل كانوا يمسحون أصابعهم بأخصاص أقدامهم ، وعدُوا الأشنان من البدع المحدثة<sup>(٣)</sup> .

ولقد كانوا يصلُّون على الأرض في المساجد ، ويمشو حفاة في الطرق ، ومن كان لا يجعل بينه وبين التراب حاجزاً في مضجعه .. كان من أكابرِهم ، وكانوا يقتصرُون على الحجارة في الاستنجاء .

وقال أبو هريرة وغيره من أهل الصفة رضي الله عنهم : (كنا نأكل الشواء ، فتقام الصلاة ، فندخل أصابعنا في الحصباء ، ثم نفرُّكُها بالتراب ونكبر<sup>(٤)</sup>) .

(١) الوَكْد : التأكيد .

(٢) رواه البيهقي في « السنن الكبرى » (٣٢/١) ، وعلقه البخاري قبل الحديث (١٩٣) إذ قال : (باب وضوء الرجل مع امرأته وفضل وضوء المرأة ، وتوضأ عمر بالحميم من بيت نصرانية) . والحميم : الماء الساخن .

(٣) الأشنان : عشب الغاسول ، وهو الذي يغسل به الأيدي ، فارسي مغرب .

(٤) رواه ابن ماجه (٣٣١١) .

وقال عمر رضي الله عنه : ( ما كنّا نعرفُ الأشنانَ في عصرِ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وإنما كانتْ مناديلُنا بطونَ أرجلِنا ، كنّا إذا أكلنا الغَمَرَ .. مسخنا بها )<sup>(١)</sup> .

ويقالُ : ( أوَّلُ مَا ظهرَ مِنَ البدعِ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أربعةً : المِنَالُ ، وَالأشنانُ ، وَالموائدُ ، وَالشَّبَعُ )<sup>(٢)</sup> .

فكانتْ عنایتُهُمْ كُلُّها بنظافةِ الباطنِ ، حتَّى قالَ بعضُهُمْ : الصلاةُ في النعلينِ أَفْضَلُ<sup>(٣)</sup> ، لأنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا نَزَعَ نعلَيهِ في صلاتهِ إِذْ أَخْبَرَهُ جَبَرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّ بَهْمًا نجَاسَةً وَخَلْعَ النَّاسُ نَعَالَهُمْ .. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَمْ خَلَعْتُمْ نَعَالَكُمْ !؟ »<sup>(٤)</sup> .

وقالَ النَّخعِيُّ فِي الْذِيْنَ يَخْلُعُونَ نَعَالَهُمْ : ( وَدَدْتُ لَوْ أَنَّ مَحْتَاجًا جَاءَ إِلَيْهَا فَأَخْذَهَا ؛ مُنْكِرًا لِخَلْعِ النَّعَالِ )<sup>(٥)</sup> .

فَهَكُذا كَانَ تَساهُلُهُمْ فِي هَذِهِ الْأَمْوَارِ ، بَلْ كَانُوا يَمْشُونَ فِي طِينِ الشَّوَارِعِ حِفَاظًا ، وَيَجْلِسُونَ عَلَيْهَا ، وَيَصْلُوُنَ فِي الْمَسَاجِدِ عَلَى الْأَرْضِ ، وَيَأْكُلُونَ مِنْ

(١) قوت القلوب (١٤٢/٢) ، والغَمَرُ : هو الدسم ، أو زنخ اللحم ، كنَّى به عنه .

(٢) قوت القلوب (١٤٢/٢) ، والمراد بالموائد : الأكل على الخُوان ، واستثناء استعماله ، وهذه البدع دليل دخول الكلفة والغفلة والبطالة .

(٣) لأنها أقرب إلى التواضع والمسكنة ، وأبعد من الترفه . « إتحاف » (٣٠٩/٢) .

(٤) رواه أبو داود (٦٥٠) ، وبلفظه عند أحمد في « المسند » (٢٠/٣) .

(٥) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » (٧٩٦٤) .

دقيق البر والشعر وهو يداس بالدواب وتبول عليه ، ولا يحتزون من عرق الإبل والخيل مع كثرة تمرغها في النجاسات ، ولم يُنقل قط عن واحد منهم سؤال في دقائق النجاسات ، فهكذا كان تساهلهم فيها .

وقد انتهت النوبة الآن<sup>(١)</sup> إلى طائفة يسمون الرعونة نظافة<sup>(٢)</sup> ، ويقولون : هي مبني الدين ، فأكثر أوقاتهم في تزيينهم الظواهر ؛ كفعل الماشطة بعروسها ، والباطن خراب مشحون بخبيث الكبر والعجب والجهل والرياء والنفاق ، ولا يستنكرون ذلك ولا يتعجبون منه ، ولو اقتصر مقتصر على الاستنجاء بالحجر ، أو مشى على الأرض حافيا ، أو صلى على الأرض أو على بواري المسجد من غير سجادة مفروشة<sup>(٣)</sup> ، أو مشى على الفرش من غير غلاف للقدم من أدم ، أو توضأ من آنية عجوز أو رجل غير متقدس .. أقاموا عليه القيامة ، وشددوا عليه النكير ، ولقبوه بالقذر ، وأخرجوه من زمرةهم ، واستنكفو من مؤاكلته ومخالطته ، فسموا البداعة التي هي من الإيمان قذارة<sup>(٤)</sup> ، والرعونة نظافة ، فانظر كيف صار المنكر معروفاً ومعروفاً منكراً ، وكيف اندرس من الدين رسمه كما اندرس تحقيقه وعلمه !!

(١) أي : في حدود الأربع مئة والتسعين (٤٩٠هـ) . « إتحاف » (٣١٠/٢) .

(٢) الرعونة : الإفراط في شيء مع جهالة ووسوسة لا أصل لها .

(٣) الباري : جمع بوريا ، وهي الحصيرة . فارسية معربة .

(٤) فقد روى أبو داود (٤٦١) : « ألا تسمعون ، ألا تسمعون ؟ إن البداعة من الإيمان » ، والبداعة : رثاثة الهيئة .

فإن قلت : أفتقول : إن هذه العادات التي أحدثها الصوفية في هيئةِهم ونظافتهم من المحظورات أو المنكرات ؟

فأقول : حاش لله أن أطلق القول فيه من غير تفصيل ، ولكنني أقول : هذا التكلف والتنفس ، وإعداد الأواني والآلات ، واستعمال غلاف القدم والإزار المتنقّع به لدفع الغبار ، وغير ذلك من هذه الأسباب ؛ إن وقع النظر إلى ذاتها على سبيل التجريد . فهي من المباحات ، وقد يقترن بها أحوال ونيّات تلحقها تارةً بالمعروفات ، وتارةً بالمنكرات .

فأمّا كونه مباحاً في نفسه : فلا يخفى ؛ إذ صاحبته متصرف به في ماله وبذاته وثيابه ، فليفعل به ما يريد إذا لم يكن فيه إضاعةٌ وإسرافٌ .

وأما مصيره منكراً : فبأن يجعل ذلك من أصل الدين ، ومن تفسير قوله صلى الله عليه وسلم : « يُبيِّنَ الدِّينُ عَلَى النَّظَافَةِ »<sup>(١)</sup> ، حتى ينكر به على من يتسلّل فيه تساهل الأولين ، وأن يكون القصد به تزيين الظاهر للخلق ، وتحسين موقع نظرِهم ؛ فإن ذلك هو الرياء الممحوذ ، فيصير منكراً بهذين الاعتبارين .

وأمّا كونه معروفاً : فبأن يكون القصد منه الخير دون التزيين ، وألا ينكر

(١) رواه الرافعي في « التدوين في أخبار قزوين » (١/١٧٦) بلفظ : « فإن الله بنى الإسلام على النظافة » وعند الترمذى (٢٧٩٩) : « إن الله طيب يحب الطيب ، نظيف يحب النظافة . . . » .

على من ترك ذلك ، ولا يؤخر بسيه الصلاة عن أوائل الأوقات ، ولا يستغل به عن عمل هو أفضل منه ، أو عن تربية علم<sup>(١)</sup> ، أو غيره ، فإذا لم يقترن به شيء من ذلك .. فهو مباح يمكن أن يجعل قربة بالنية ، ولكن لا يتيسر ذلك إلا للبطالين الذين لو لم يستغلوا بصرف الأوقات إليه .. لاستغلوها بنوم أو حديث فيما لا يعني ، فيصير شغلهم به أولى ؛ لأن التشاغل بالطهارات يجدد ذكر الله تعالى وذكر العبادات ، فلا بأس به إذا لم يخرج إلى منكري أو إسراف .

وأما أهل العلم والعمل .. فلا ينبغي أن ينصرف من أوقاتهم إليه إلا قدر الحاجة ، والزيادة عليه منكر في حقهم ، وتضييع العمر الذي هو أنفس الجواهر وأعزها في حق من قدر على الانتفاع به ، ولا يتعجب من ذلك ؛ فإن حسنات الأبرار سيدات المقربين .

ولا ينبغي للبطال أن يترك النظافة وينكر على المتصرف ويزعم أنه يتشبه بالصحابة ؛ إذ التشبه بهم في الأ يتفرغ إلا لما هو أهم منه ؛ كما قيل لداود الطائي : لم لا تسرح لحيتك ؟ قال : إني إذا لفارغ<sup>(٢)</sup> .

فلهذا لا أرى للعالم ولا للمتعلم ولا للعامل أن يضييع وقته في غسل الثياب احترازاً من أن يلبس الثياب المقصورة ، وتوهماً بالقصار تقصيره في

(١) أي : بالتعلم والتعليم ، والمطالعة والمذاكرة ، والتصدي لتأليف ما هو نافع . «إتحاف» (٣١١/٢) .

(٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٣٣٩/٧) .

الغسل ، فقد كانوا في العصر الأول يصلون في الفراء المدبوغة ، ولم يعلم منهم من فرق بين المدبوغة والمقصّرة في الطهارة والنجاسة ، بل كانوا يجتنبون النجاسة إذا شاهدوها ، ولا يدققون نظرهم في استنباط الاحتمالات الدقيقة ، بل كانوا يتأملون في دقائق الرياء والظلم ، حتى قال سفيان الثوري لرفيق له كان يمشي معه فنظر إلى باب دار مرفوع معه : لا تفعل ذلك ؛ فإن الناس لو لم ينظروا إليه .. لكن صاحبه لا يتعاطى هذا الإسراف ، فالناظر إليه مُعِينٌ له على الإسراف<sup>(١)</sup> .

وكانوا يُعدّون حمام الذهن لاستنباط مثل هذه الدقائق<sup>(٢)</sup> ، لا في احتمال النجسات .

ولو وجد العالم عاميًّا يتعاطى له غسل الثياب محتاطاً .. فهو أفضل ؛ فإنه بالإضافة إلى التساهل خير ، وذلك العالمي ينتفع بتعاطيه ؛ إذ يشغل نفسه الأمارة بالسوء بعمل مباح في نفسه ، فيمتنع عليه المعاصي في تلك الحال ، والنفس إن لم تُشغل .. شغلت صاحبها ، وإذا قصد به التقرب إلى العالم .. صار ذلك عنده من أفضل القربات ، فوق العالم أشرف من أن يصرف إلى مثله ، فيبقى محفوظاً عليه ، وأشرف وقت العالمي أن يشتغل بمثله ، فيتوفّر الخير عليه من كل الجوانب .

وليتفطن بهذا المثال لنظائره من الأعمال ، وترتيب فضائلها ، ووجه

(١) قوت القلوب (١/١٧٠) .

(٢) أي : في حفظ الباطن والظاهر . « إتحاف » (٢/٣١٢) .

تقديم البعض منها على البعض ، فتدقيق الحساب في حفظ لحظات العمر بصرفها إلى الأفضل أهم من التدقيق في أموال الدنيا بحذافيرها .

وإذا عرفت هذه المقدمة ، واستبنت أنَّ الطهارة لها أربع مراتب .. فاعلم أنَّا في هذا الكتاب لسنا نتكلُّم إلا في المرتبة الرابعة ، وهي نظافة الظاهر ؛ لأنَّا في السطرين الأوَّلِينَ من الكتاب لا نعرَضُ قصداً إلا للظواهر .

فنقولُ : طهارةُ الظاهر ثلاثةُ أقسامٍ : طهارةُ عنِ الخبر ، وطهارةُ عنِ الحديث ، وطهارةُ عنِ فضلاتِ البدن ؛ وهي التي تحصلُ بالقليل ، والاستهداد ، واستعمالِ النُّورَةِ ، والختانِ ، وغيره .



**القسم الأول**  
**في طهارة النجاست**  
**وللنظر فيه يتعلّق بالمزال، والمزال به، والإزالة**

**الطرف الأول : في المزال :**

وهي النجاست ، والأعيان ثلاثة : جمادات ، وحيوانات ، وأجزاء حيوانات .

أما الجمادات : فظاهرة كُلُّها إِلَّا الْخَمْر ، وكلَّ مشتَدٌ مسكري .

والحيوانات : ظاهرة كُلُّها إِلَّا الكلب والخنزير وما تولَّدُ منها أُوْ من أحدِهما ، فإذا ماتَ .. فكُلُّها نجسة إِلَّا خمسة : الآدمي ، والسمك ، والجراد ، ودود التفاح ، وفي معناه<sup>(١)</sup> كُلُّ ما تستحيلُ إِلَيْهِ الأطعمة ، وكلَّ ما ليس له نَفْسٌ سائلة ؛ كالذباب ، والخنفسياء ، وغيرِهما ، فلا ينجس الماء بوقوع شيء منها فيه .

**وأَمَّا أَجزاءُ الْحَيْوَانَاتِ :** فقسمانِ :

أحدُهما : ما يقطعُ منه ، وحكمه حُكْمُ الْمَيْت ، والشعرُ لا ينجسُ بالجزْ والموت ، والعظمُ ينجسُ .

---

(١) أي : في معنى دود التفاح . «إتحاف» (٣١٥/٢) .

الثاني : الرطوباتُ الْخَارِجَةُ مِنْ بَاطِنِهِ ، فَكُلُّ مَا لَيْسَ مُسْتَحِيلًا وَلَا لَهُ مَقْرٌ<sup>(۱)</sup> .. فَهُوَ طَاهِرٌ ؛ كَالدَّمْعِ ، وَالْعَرَقِ ، وَاللُّعَابِ ، وَالْمَخَاطِ<sup>(۲)</sup> ، وَمَا لَهُ مَقْرٌ وَهُوَ مُسْتَحِيلٌ .. فَنَجْسٌ ، إِلَّا مَا هُوَ مَادَّةُ الْحَيْوَانِ ؛ كَالْمَنْيِّ ، وَالْبَيْضِ .

وَالْقِيَحُ ، وَالدَّمُ ، وَالرُّوتُ وَالبُولُ نَجْسٌ مِنَ الْحَيْوَانَاتِ كُلُّهَا .

وَلَا يَعْفُى عَنْ شَيْءٍ مِنْ هَذِهِ النَّجَاسَاتِ قَلِيلُهَا وَكَثِيرُهَا إِلَّا عَنْ خَمْسَةِ :

الْأَوَّلُ : أَثْرُ النَّجْوِ بَعْدَ الْاسْتِجْمَارِ بِالْأَحْجَارِ يَعْفُى عَنْهُ مَا لَمْ يَعْدُ الْمَخْرَجَ .

الثَّانِي : طِينُ الشَّوَارِعِ وَغَبَارُ الرُّوتِ فِي الْطَّرِيقِ ، يَعْفُى عَنْهُ مَعَ تِيقْنِ النَّجَاسَةِ بِقَدْرِ مَا يَتَعَدَّ الْأَحْتَرَازُ عَنْهُ ، وَهُوَ الَّذِي لَا يُنْسَبُ الْمَتَلَطِّخُ بِهِ إِلَى تَفْرِيطٍ أَوْ سَقْطَةٍ .

الثَّالِثُ : مَا عَلَى أَسْفَلِ الْخَفَّ مِنْ نَجَاسَةٍ لَا تَخْلُو الْطَّرِيقُ عَنْهَا ، فَيَعْفُى عَنْهُ بَعْدَ الدَّلْكِ لِلْحَاجَةِ .

الرَّابِعُ : دُمُّ الْبَرَاغِيَّ ، مَا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثَرَ ، إِلَّا إِذَا جَاوَزَ حَدَّ الْعَادَةِ ،

(۱) أي : ليس له اجتماع واستحالة في الباطن ، وإنما يرشح رشحاً . انظر « العزيز » ( ۳۵/۱ ) .

(۲) بل حكمه حكم الحيوان المترشح منه ؛ إن كان نجساً .. فهو نجس ، وإن كان طاهراً .. فهو طاهر . انظر « العزيز » ( ۳۵/۱ ) .

سواء كان في ثوبك أو في ثوب غيرك فلبسته .

**الخامس :** دم البثارات وما ينفصل منها من قيح وصديد ، وذلك ابن عمر رضي الله عنه بثرة على وجهه ، فخرج منها الدم وصلّى ولم يغسل<sup>(١)</sup> .

وفي معناه ما يترشح من لطخات الدماميل التي تدوم غالباً ، وكذلك أثر الفصد ، إلا ما يقع نادراً من خراج أو غيره ، فيلحق بدم الاستحاضة ، ولا يكون في معنى البثارات التي لا يخلو الإنسان عنها في أحواله<sup>(٢)</sup> .

ومسامحة الشرع في هذه النجاسات الخمس تعرفك أنَّ أمر الطهارات على التساهل ، وما ابتدأ فيها وسوء لا أصل لها .

**الطرف الثاني : في المزال به :**

وهو إما جامد ، وإما مائع :

**أما الجامد :** فحجر الاستنجاء ، وهو مظهر تطهير تخفيف ، بشرط أن يكون صلباً ظاهراً منشفاً غير محترم .

**وأما المائع :** فلا تزال النجاسة بشيء منها إلا بالماء ، ولا كل ماء ،

(١) رواه البيهقي في « السنن الكبرى » (١٤١/١) .

(٢) وحكم دم الاستحاضة العفو ، ولا يمنع الصلاة ، ويجب الوضوء لكل صلاة . انظر « العزيز » (٢٩٨/١) ، قال المصنف في « الوسيط » (١٦٣/٢) : ( وأما لطخات الدماميل والقروح والفصد : فما يدوم منها غالباً .. يلحق بدم الاستحاضة ، وما لا يدوم .. يلحق بدم الأجنبي ؛ لأن وقوعها نادر ) .

بل الطاهرُ الذي لم يتفاوحْ تغَيِّرُ بِمُخالطةِ ما يستغني عنهُ .

ويخرجُ الماءُ عن الطهارةِ بِأَنْ يتغَيِّرَ بِمُلاقةِ النجاسةِ ؛ طعمُهُ ، أو لونُهُ ، أو ريحُهُ ، فَإِنْ لَمْ يَتغَيِّرْ وَكَانَ قَرِيبًا مِنْ مَئِينَ وَخَمْسِينَ مَنَّا وَهُوَ خَمْسُ مَائَةٍ رطْلٍ بِرْ طَلِ الْعَرَاقِ . . لَمْ يَنْجِسْ ؛ لِقَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِذَا بَلَغَ الْمَاءُ قُلَّتِينَ . . لَمْ يَحْمِلْ خَبِيًّا »<sup>(۱)</sup> ، وَإِنْ كَانَ دُونَهُ . . صَارَ نَجِسًا عَنْ الشَّافِعِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، هَذَا فِي الْمَاءِ الرَّاكِدِ .

وَأَمَّا الْمَاءُ الْجَارِيُّ : إِذَا تَغَيَّرَ بِالنَّجَاسَةِ فَالْجَرِيَّةُ الْمُتَغَيِّرَةُ نَجْسٌ دُونَ مَا فَوْقَهَا وَمَا تَحْتَهَا ؛ لَأَنَّ جَرِيَّاتِ الْمَاءِ مُتَفَاصِلَةٌ .

وَكَذَا النَّجَاسَةُ الْجَارِيَّةُ إِذَا جَرَتْ بِمَجْرِي الْمَاءِ . . فَالنَّجِسُ مُوقَعُهَا مِنَ الْمَاءِ ، وَمَا عَنْ يَمِينِهَا وَشَمَالِهَا إِذَا تَقَاصَرَ عَنْ قُلَّتِينَ ، وَإِنْ كَانَ جَرِيُّ الْمَاءِ أَقْوَى مِنْ جَرِيِ النَّجَاسَةِ . . فَمَا فَوْقَ النَّجَاسَةِ طَاهِرٌ ، وَمَا يَسْفُلُ عَنْهَا فَنَجِسٌ وَإِنْ تَبَاعِدَ وَكَثُرَ ، إِلَّا إِذَا اجْتَمَعَ فِي حَوْضٍ قَدْرِ قُلَّتِينَ .

وَإِذَا اجْتَمَعَ قُلَّتَانِ مِنْ مَاءِ نَجِسٍ . . طَهَرَ ، وَلَا يَعُودُ نَجِسًا بِالتَّفْرِيقِ ، هَذَا مَذْهَبُ الشَّافِعِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>(۲)</sup> .

وَكَنْتُ أَوْدُ أَنْ يَكُونَ مَذْهَبُهُ كَمَذْهَبِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ؛ فِي أَنَّ الْمَاءَ

(۱) رواه أبو داود (۶۳) ، والترمذى (۶۷) ، والنمسائى (۴۶/۱) ، وابن ماجه (۵۱۷) .

(۲) وَهَذَا مَشْرُوطٌ بِعَدَمِ التَّغَيُّرِ عَنِ الْاجْتِمَاعِ . انْظُرْ « الْخَلَاصَةَ » (ص ۶۰) ، وَ« الْعَزِيزَ » (۴۹/۱) .

وإنْ قلَّ فلَا ينجسُ إِلَّا بِالتَّغْيِيرِ ؛ إِذْ الْحَاجَةُ مَاشَةٌ إِلَيْهِ ، وَمَثَارُ الْوَسَاوِسِ اشْتَرَاطُ الْقَلَّتَيْنِ ، وَلِأَجْلِهِ شَقٌّ عَلَى النَّاسِ ذَلِكَ ، وَهُوَ - لِعُمرِي - سببُ الْمَشَقَّةِ ، وَيُعْرَفُ مَنْ يَجْرِيْهُ وَيَتَأْمَلُهُ .

وَمِمَّا لَا أَشْكُ فِيهِ أَنَّ ذَلِكَ لَوْ كَانَ مُشْرُوطًا . لَكَانَ أُولَى الْمَوَاضِعِ بِتَعَسُّرِ الطَّهَارَةِ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةَ ؛ إِذْ لَا يَكْثُرُ فِيهِمَا الْمَيَاهُ الْجَارِيَّةُ وَلَا الرَاكِدَةُ الْكَثِيرَةُ .

وَمِنْ أَوَّلِ عَصْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى آخِرِ عَصْرِ الصَّحَابَةِ لَمْ تَنْقُلْ وَاقِعَةُ فِي الطَّهَارَةِ ، وَلَا سُؤَالٌ عَنْ كِيفِيَّةِ حَفْظِ الْمَاءِ عَنِ النَّجَاسَاتِ ، وَكَانَتْ أَوَانِي مِيَاهِهِمْ يَتَعَاطَاهَا الصَّبِيَانُ وَالْإِمَامُونَ الَّذِينَ لَا يَحْتَرِزُونَ عَنِ النَّجَاسَاتِ .

وَقَدْ تَوَضَّأَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بِمَاءِ فِي جَرَّةِ نَصَارَائِيَّةٍ<sup>(١)</sup> ، وَهَذَا كَالصَّرِيحِ فِي أَنَّهُ لَمْ يَعُوَّلْ إِلَّا عَلَى عَدَمِ تَغْيِيرِ الْمَاءِ ، وَإِلَّا . فَنَجَاسَةُ النَّصَارَائِيَّةِ وَإِنَائِهَا غَالِبَةٌ تُعْلَمُ بِظَنِّ قَرِيبٍ ، فَإِذَا عَسَرَ الْقِيَامُ بِهَذَا الْمَذَهِبِ وَعَدَمُ وَقْعَةِ السُّؤَالِ فِي تَلْكَ الأَعْصَارِ دَلِيلٌ أَوَّلُ ، وَفَعْلُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ دَلِيلٌ ثَانٌ .

**وَالدَّلِيلُ الثَّالِثُ :** إِصْغَاءُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِ الْإِنَاءَ لِلْهَرَّةِ<sup>(٢)</sup> ،

(١) رواه البيهقي في « السنن الكبرى » ( ٣٢ / ١ ) ، وعلقه البخاري قبل الحديث ( ١٩٣ ) إذ قال : ( باب وضوء الرجل مع امرأته وفضل وضوء المرأة ، وتوضأ عمر بالحميم من بيت نصرانية ) .

(٢) رواه الدارقطني في « سننه » ( ٧٠ / ١ ) ، وهو عند أصحاب السنن الأربعه من فعل أبي قتادة ، وروي في آخره حديث : « إنها ليست بنجس ؛ إنها من الطوافين عليكم والطوافات » .

وعدم تغطيتهم الأواني منها بعد أن ترى أنها تأكل الفارة ، ولم يكن في بلا دهم حياض تلغى السنانير فيها ، وكانت لا تنزل الآبار .

**والرابع :** أن الشافعي رضي الله عنه نص على أن غسالة النجاسة ظاهرة إذا لم تتغير ، ونجسة إذا تغيرت ، وأي فرق بين أن يلاقي الماء النجاسة بالورود عليها أو بورودها عليه ! وأي معنى لقول القائل : إن قوة الورود تدفع النجاسة مع أن الورود لم يمنع مخالطة النجاسة !

وإن أحيل ذلك على الحاجة . فالحاجة أيضاً ماسة إلى هذا ، فلا فرق بين طرح الماء في إجازة<sup>(١)</sup> فيها ثوب نجس ، أو طرح الثوب النجس في الإجازة وفيها ماء ، وكل ذلك معتاد في غسل الثياب والأواني .

**والخامس :** أنهم كانوا يستتجون على أطراف المياه الجارية القليلة ، ولا خلاف في مذهب الشافعي رضي الله عنه أنه إذا وقع بول في ماء جار ولم يتغير أنه يجوز التوضؤ به وإن كان قليلا ، وأي فرق بين الجاري والراكي !

وليت شعري : هل الحالة على عدم التغيير أولى أو على قوة الماء بسبب الجريان ؟ ثم ما حد تلك القوة : أتجري في المياه الجارية في أنابيب الحمامات أم لا ؟ فإن لم تجر . . فما الفرق ؟ وإن جرت فما الفرق بين ما يقع فيها وبين ما يقع في مجرى الماء من الأواني على الأبدان وهي أيضاً جارية ؟ ثم البول أشد اختلاطاً بالماء الجاري من نجاسة جامدة ثابتة إذ قضي

(١) الإجازة : إناء تغسل فيه الثياب ، فارسي معرب .

بأنَّ ما يجري عليها وإنْ لمْ يتغيَّرْ نحسُّ إلى أنْ يجتمعَ في مستنقعٍ قلَّانِ ، فائيُّ فرقٍ بينَ الجامدِ والمائعِ والماءُ واحدٌ والاختلاطُ أشدُّ من الجوارِ !<sup>(١)</sup> .

والسادسُ : أَنَّهُ إذا وقعَ رُطْلٌ مِّنَ البولِ في قلتينِ ، ثُمَّ فُرِّقتا.. فكلُّ كوزٍ يغترُفُ منهُ طاهِرٌ ، ومعلومٌ أَنَّ البولَ منتشرٌ فِيهِ وَهُوَ قليلٌ ، فليتَ شعري ؟ هلْ تعليلُ طهارتِهِ بِعدمِ التغييرِ أولى أو بِقُوَّةِ كثرةِ الماءِ بَعْدَ انقطاعِ الكثرةِ وزوِّدَهَا مَعَ تحقُّقِ بقاءِ أجزاءِ النجاسةِ فيها ؟ !

والسابعُ : أَنَّ الحماماتِ لَمْ تزلْ في الأعصارِ الخاليةِ يتوضَّأُ فيها المتقشّرون<sup>(٢)</sup> ، ويغمسونَ الأيديَ والأوانيَ في تلكَ الحياضِ مَعَ قلةِ الماءِ ، ومعَ العلمِ بِأنَّ الأيديَ النجسةَ والطاهرةَ كانتْ تتواردُ عَلَيْها .

فهذاهُ الأمورُ معَ الحاجةِ الشديدةِ تقوَّي في النفسِ أَنَّهُمْ كانوا ينظرونَ إلى عدمِ التغييرِ ، مَعَوْلَينَ عَلَى قولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « خُلِقَ الماءُ طهوراً لَا يُنْجِسُهُ شَيْءٌ إِلَّا مَا غَيَّرَ طَعْمَهُ أَوْ رِيحَهُ أَوْ لَوْنَهُ »<sup>(٣)</sup> .

وهذا فيهِ تحقيقٌ ، وهوَ أَنَّ طبعَ كُلِّ مائِعٍ أَنْ يقلُّبَ إِلَى صفةِ نفسهِ كُلَّ

(١) ذكر الأصفهاني في « كشف تعليل المحرر » أن للشافعي قولهً قدِيمًا أن الماء الجاري قليلاً أو كثيراً ، سريعاً أو بطئاً لا ينجس بمقابلة النجاسة إلا بتغير أحد أوصافه . « إتحاف » (٣٣١/٢) .

(٢) المتقشّرون : خشنوا العيش من أرباب الصلاح .

(٣) رواه ابن ماجه (٥٢١) .

ما يقعُ فيهِ وكانَ مغلوباً منْ جهتِهِ ، فكما ترى الكلب يقعُ في الممْلحة<sup>(١)</sup> ، فيستحيلُ ملحاً ، ويحكم بظهورته ؛ لصيرورته ملحاً وزوال صفة الكلبية عنهُ.. فكذلك الخلُّ يقعُ في الماء ، واللبنُ يقعُ فيهِ وهو قليلٌ فتبطلُ صفتُهُ ، ويتصوّرُ بصفة الماء وينطبعُ بطبعِهِ ، إلَّا إذا كثَرَ وغلَبَ ، وتُعرَفُ غلبتُهُ بغلبة طعمِهِ أو لونِهِ أو ريحِهِ .

فهذا المعيار<sup>(٢)</sup> ، وقد أشارَ الشرعُ إليهِ في الماء القوي على إزالة النجاستِ ، وهو جديرٌ بأنْ يعوَّلَ عليهِ ، فيندفعُ بهُ الضررُ ، ويظهرُ بهُ معنى كونِهِ ظهوراً ؛ إذ يغلبُ على غيرِهِ فيظهرُهُ ، كما صارَ كذلك فيما بعد القلتينِ ، وفي الغسالةِ ، وفي الماء الجاري ، وفي إصغاءِ الإناءِ للهرةِ .  
ولا تظنَّ أنَّ ذلكَ عفْوٌ ؛ إذ لو كانَ كذلك.. لكانَ كاثِر الاستنجاءِ ودمِ البراغيثِ ، حتَّى يصيُّ الماءُ الملaci لُّهُ نجساً ، ولا ينجسُ بالغسالةِ ، ولا بولوغِ السنُورِ في الماءِ القليلِ .  
وأمَّا قولهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لا يَحْمِلُ خبئاً »<sup>(٣)</sup> .. فهوَ في نفسهِ مبهمٌ<sup>(٤)</sup> ؛ فإنَّهُ يحملُ إذا تغيَّرَ .

(١) الممْلحة : معدن الملح ؛ أي : منبهُ الذي يستخرج الملح منه ، ما يسمى اليوم بالمنجم .

(٢) في (أ) : (المعتاد) بدل (المعيار) .

(٣) رواه أبو داود (٦٣) ، والترمذى (٦٧) ، والنسائى (٤٦/١) ، وابن ماجه (٥١٧) .

(٤) أي : يصعب على الفهم إدراكه . « إتحاف » (٣٣٣/٣) .

فإنْ قيلَ : أرادَ بِهِ إِذَا لَمْ يَتَغَيَّرْ . فَيمْكُنُ أَنْ يُقَالَ : أَرَادَ بِهِ أَنَّهُ فِي الْعَالَبِ لَا يَتَغَيَّرُ بِالنِّجَاسَاتِ الْمُعْتَادَةِ .

\* \* \*

ثُمَّ هُوَ تَمَسَّكٌ بِالْمَفْهُومِ فِيمَا إِذَا لَمْ يَلْغُ قَلْتَيْنِ<sup>(۱)</sup> ، وَتَرْكُ الْمَفْهُومِ بِأَقْلَى مِنَ الْأَدَلَّةِ التِي ذَكَرْنَا هَا مُمْكِنٌ .

وَقَوْلُهُ : « لَا يَحْمُلُ خَبِيتًا » : ظَاهِرُهُ نَفِيُ الْحَمْلِ ؛ أَيْ : يَقْلُبُهُ إِلَى صَفَةِ نَفْسِهِ ؛ كَمَا يُقَالُ : الْمَمْلَحةُ لَا تَحْمُلُ كَلْبًا وَلَا غَيْرَهُ ؛ أَيْ : يَنْقُلُبُ ؛ وَذَلِكَ لِأَنَّ النَّاسَ قَدْ يَسْتَنْجُونَ فِي الْمَيَاهِ الْقَلِيلَةِ فِي الْغَدَرَانِ وَيَغْمُسُونَ الْأَوَانِيَ النِّجَسَةَ فِيهَا ، ثُمَّ يَتَرَدَّدُونَ فِي أَنَّهَا تَغَيَّرْتْ تَغَيِّرًا مُؤْثِرًا أَمْ لَا ، فَبَيْنَ أَنَّهُ إِذَا كَانَ قَلْتَيْنِ .. لَا يَتَغَيَّرُ بِهَذِهِ النِّجَاسَاتِ الْمُعْتَادَةِ .

\* \* \*

فَإِنْ قُلْتَ : فَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَمْ يَحْمُلْ خَبِيتًا » ، وَمَهْمَا كَثُرْتُ .. حَمَلَهَا ، فَهَذَا يَنْقُلُبُ عَلَيْكَ ؛ فَإِنَّهَا مَهْمَا كَثُرَتْ .. حَمَلَهَا أَيْضًا حَكْمًا كَمَا حَمَلَهَا حَسَنًا ، فَلَا بَدَّ مِنَ التَّخْصِيصِ بِالنِّجَاسَاتِ الْمُعْتَادَةِ عَلَى الْمُذَهِّبِينَ جَمِيعًا<sup>(۲)</sup> .

\* \* \*

(۱) فَإِنْهُ يَحْمُلُ خَبِيتًا ، دَلَّ الْحَدِيثُ بِمَفْهُومِهِ عَلَى ذَلِكَ . « إِتْحَافُ » ( ۳۳۳ / ۲ ) .

(۲) مَذَهَبُ الْإِمَامَيْنِ مَالِكَ وَالشَّافِعِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا . « إِتْحَافُ » ( ۳۳۴ / ۲ ) .

وعلى الجملة : فميلي في أمور التجسس إلى المساهلة فهماً من سيرة الأولين ، وحسماً لمادة الوسوس ، وبذلك أفتت بالطهارة فيما وقع الخلاف فيه من هذه المسائل<sup>(١)</sup> .

### الطرف الثالث في كيفية الإزالة :

والتجasse إن كانت حكمية وهي التي ليس لها جرْم محسوس .. فيكفي إجراء الماء على جميع مواردها . وإن كانت عينية .. فلا بد من إزالة العين ، وبقاء الطعم يدل على بقاء

(١) يرى القارئ الكريم رجوع المصنف في مسائل الطهارة لما كان قد اعتمد وقرره في كتاب الفقهية ، وذلك بحسب ما ظهر له وأدأه اجتهاده كما ذكر ذلك الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٢٣١/٢) ، واستدل بذلك على آخرية تأليف «الإحياء» .

وهذا لا يعني بحال تخلِي الإمام الغزالى عن مذهب إمامه الشافعى ، ولكنه دليل جزم على إمامته واجتهاده ضمن المذهب ، وأنه لم يكن مجرد مدافع عما يقوله الإمام ، قال الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٢٣٤/٢) : (والمصنف رحمة الله كان ممن سُلِّمَ له دعوى الاجتهاد ؛ أي : في المذهب ، كما يتبَّعُه كلام كثير من أئمَّة مذهبِه ، ولعل من نظر إلى ظاهر سياقه هذا في هذا الكتاب .. جزم بأنه رجع في آخر عمره مالكيًا ، وليس كذلك ، وذكر الشيخ زروق في «شرحه على قواعد العقائد» للمصنف مانصه : «سمعت أبا عبد الله القوري يقول : قال ابن العربي في كتاب «الاقتراب شرح الجلاب» : لما تغلغل شيخنا أبو حامد في العلوم .. ترك العناد ورجع إلى المقصود من مذهب مالك» ، وقال به سيدى أحمد زروق : «ولا يخفى ما في هذا الكلام من الحرورة والضعف والله أعلم» ، قلت : ابن العربي كان من شاهد المصنف وأخذ عنه ، وكانه أشار بكلامه المذكور إلى هذا الذي أورده المصنف هنا ، ولا يلزم من مخالفته لإمامه في مسألة من المسائل أن يكون خرج عن مذهبِه بالكلية ، هذا لا يقول به أحد) .

العينِ ، وكذا بقاءُ اللونِ ، إلَّا فيما يلتصقُ بهِ ، فهوَ مغفُوٌ عنْهُ بعدَ الحَتْ والقرصِ .

وأمّا الرائحةُ .. فبقاءُها يدلُّ على بقاءِ العينِ ، ولا يعفي عنها إلَّا إذا كانَ الشيءُ لِهِ رائحةٌ فائحةٌ تُعسِرُ إزالتُها ، فالدللُ والعصرُ مرَّاتٍ متواتِلَاتٍ يقومُ مقامَ الحَتْ والقرصِ في اللونِ .

والمزيلُ للوسواسِ أنْ يعلمَ أَنَّ الأشياءَ خلقتُ طاهرةً بيقينِ ، فما لا يشاهدُ عليهِ نجاسةً ولا يعلمُها يقيناً .. يصلُّى معهُ ، ولا ينبغي أنْ يتوصَّلَ بالاستنباطِ إلى تقديرِ النجاساتِ .



## القسم الثاني طراة الأحداث

وفيها : الوضوء ، والغسل ، والتيمم ، ويتقدّمها الاستنجاء .

فنوردُ كيفيتها على الترتيب مع آدابها وسننها ، مبتدئن بسبب الوضوء ،  
وهو قضاء الحاجة إن شاء الله تعالى .

### باب آداب قضاء الحاجة

ينبغي أن يبعد عن أعين الناظرين في الصحراء ، وأن يستر بشيء إن وجدَه ، وألا يكشف عورته قبل الانتهاء إلى موضع الجلوس ، وألا يستقبل الشمس والقمر ، وألا يستقبل القبلة ولا يستدبرها إلا إذا كان في بناء ، والعدول عنها أيضاً في البناء أحب ، وإن استر في الصحراء براحته . جاز ، وكذلك بذيله<sup>(١)</sup> ، وأن يتقي الجلوس في متحدث الناس ، وألا يبول في الماء الراكي ، ولا تحت الشجرة المثمرة ، ولا في الجحري ، وأن يتقي الموضع الصلب ومهاب الرياح في البول استنزاها من رشاشيه ، وأن يتكون

(١) بأن يترك طرف ثوبه مرخى على الأرض .

في جلوسي على الرجل اليسرى ، وإن كان في بناءٍ . يقدّم الرجل اليسرى في الدخول واليمنى في الخروج .

ولا يبول قائماً ؛ قالت عائشة رضي الله عنها : ( مَنْ حَدَّثَكُمْ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَبْوُلُ قَائِمًا . فَلَا تَصْدُقُوهُ )<sup>(١)</sup> .

وقال عمر رضي الله عنه : رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا أبوه قائماً ، فقال : « يا عمر ؟ لا تبل قائماً » قال عمر : فما بلت قائماً بعد<sup>(٢)</sup> .

وفيه رخصة ؛ إذ روى حذيفة رضي الله عنه أنه عليه الصلاة والسلام بالقائمة ، قال : فأتيته بوضوء ، فتوضاً ومسح على خفيه<sup>(٣)</sup> .

ولا يبول في المغتسل ؛ قال صلى الله عليه وسلم : « عامة الوساسي منه »<sup>(٤)</sup> ، وقال ابن المبارك : ( إِنْ كَانَ الْمَاءُ جَارِيًّا . فَلَا بَأْسَ )<sup>(٥)</sup> .

ولا يستصحب شيئاً عليه اسم الله عز وجل ، أو رسوله صلى الله عليه وسلم ، ولا يدخل بيت الماء حاسراً الرأس ، وأن يقول عند الدخول : ( باسم الله ، أعوذ بالله من الرجس النجس الخبيث المُخْبِث ، الشيطان الرجيم )<sup>(٦)</sup> ، وعنده

(١) رواه الترمذى ( ١٢ ) ، والنسائي ( ٢٦ / ١ ) ، وابن ماجه ( ٣٠٧ ) .

(٢) رواه الترمذى ( ١٢ ) ، وابن ماجه ( ٣٠٨ ) .

(٣) رواه البخارى ( ٢٢٤ ) ، ومسلم ( ٢٧٣ ) .

(٤) رواه أبو داود ( ٢٧ ) ، والترمذى ( ٢١ ) ، والنسائي ( ١٩ / ١ ) ، وابن ماجه ( ٣٠٤ ) .

(٥) رواه الترمذى ( ٢١ ) .

(٦) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٤ ) .

الخروج : (الحمد لله الذي أذهب عنِّي ما يؤذني وأبقى علىَ ما ينفعني<sup>(١)</sup> ، ويكون ذلك خارجاً عنْ بيت الماء ، وأنْ يُعد النَّبَلَ قبلَ الجلوس<sup>(٢)</sup> ، وألا يستنجي بالماء في موضع الحاجة ، وأنْ يستبرئ منَ البول بالتنحنح والتتر ثلاثة وإمرار اليدين على أسفل القضيب ، ولا يكثر التفكير في الاستبراء فيتوسوس ويشق عليه الأمر ، وما يحسن به منْ بليل فليقدر أنه بقية الماء ، فإنْ كان ذلك يؤذيه .. فليرش على الماء حتى يقوى في نفسه ذلك ، ولا يتسلط عليه الشيطان بالوسواس ، وفي الخبر أنه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَعَلَهُ ؛ أعني رش الماء<sup>(٣)</sup> ، وقد كان أخفهم استبراءً أفقههم ، فتدلُّ الوسوسه فيه على قلة الفقه .

وفي حديث سلمان رضي الله عنه : (علمنا رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كل شيء حتى الضراء ، فأمرنا ألا نستنجي بعظم ولا روث ، ونهانا أن نستقبل القبلة بعائط أو بول)<sup>(٤)</sup> .

وقالَ رجلٌ لبعض الصحابة مِنَ الأعرابِ وقد خاصمهُ : لا أحسِبُكَ تحسِنُ الضراء ، قالَ : بلى وأبيك ؛ إنِّي لأحسنتها ، وإنِّي بها لحادق ؛ أبعد

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٢) .

(٢) النَّبَل : هي الحجارة الصغار المعدة للاستنجاء .

(٣) وهو النضح ، رواه أبو داود (١٦٦) ، والنسائي (٨٦/١) ، وابن ماجه (٤٦١) .

(٤) رواه مسلم (٢٦٢) .

الأَثَرُ وَأَعْدُ المَدَرَ ، وَأَسْتَقِيلُ الشِّيَحَ ، وَأَسْتَدِيرُ الرِّيحَ ، وَأَقْعِي إِقْعَاءَ الظَّبِيِّ ،  
وَأَجْفِلُ إِجْفَالَ النَّعَامِ .

الشِّيَحُ : نَبْتٌ طَيِّبٌ الرَّائِحةُ بِالْبَادِيَةِ ، وَالإِقْعَاءُ هُنَاهَا : أَنْ يَسْتَوْفِرَ عَلَى  
صِدْوَرِ قَدْمِيهِ ، وَالإِجْفَالُ : أَنْ يَرْفَعَ عَجْزَهُ .

وَمِنَ الرَّخْصَةِ : أَنْ يَبْوَلَ الْإِنْسَانُ قَرِيبًا مِنْ صَاحِبِهِ مُسْتَرًا عَنْهُ ، فَعَلَّ ذَلِكَ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَعَ شَدَّةِ حَيَاتِهِ ؛ لِيَبْيَّنَ لِلنَّاسِ ذَلِكَ<sup>(١)</sup> .

## كيفية الاستنجاء

ثُمَّ يَسْتَنْجِي لِمَقْعِدِهِ بِثَلَاثَةِ أَحْجَارٍ ، فَإِنْ أَنْقَى بِهَا .. كَفِي ، وَالْأَوْلَى  
استَعْمَلَ رَابِعًا ، فَإِنْ أَنْقَى .. استَعْمَلَ خَامِسًا ؛ لِأَنَّ الْإِنْقَاءَ وَاجِبٌ وَالإِيتَارَ  
مُسْتَحِبٌ ؛ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « مَنِ اسْتَجْمَرَ .. فَلِيَوْتَرْ »<sup>(٢)</sup> .

وَيَأْخُذُ الْحَجَرَ بِيَسَارِهِ وَيَضْعُهُ عَلَى مَقْدَمِ الْمَقْعِدَةِ قَبْلَ مَوْضِعِ النِّجَاسَةِ  
وَيُمْرِئُ بِالْمَسْحِ ، وَالْإِدَارَةِ إِلَى الْمُؤْخِرِ ، وَيَأْخُذُ الثَّانِي وَيَضْعُهُ عَلَى الْمُؤْخِرِ  
كَذَلِكَ ، وَيُمْرِئُ إِلَى الْمَقْدِمَةِ ، وَيَأْخُذُ الثَّالِثَ فِي دِيرَةِ حَوْلِ الْمَسْرَبَةِ إِدَارَةً<sup>(٣)</sup> ،

(١) كما جاء ذلك من وصف الصحابة له عند بوله قائماً كما سبق ، وفيه : (فتحت ، فدعاني وكانت عند عقيبه حتى فرغ ، ثم توضأ ومسح على خفيه) .

(٢) رواه البخاري (١٦١) ، ومسلم (٢٣٧) .

(٣) المسربة : هي بوزان مقعدة ، مجرى الغائط ومخرجه ، سميت بذلك لأن سراب الخارج منها . « إتحاف » (٣٤٣/٢) .

وإن عسرت الإدراة ومسح من المقدمة أو المؤخرة .. أجزاءً ، ثم يأخذ حبراً كبيراً بيمينه والقضيب بيساره ويمسح الحجر بقضيبه ويحرّك اليسار ، فيمسح ثلاثة مواضع ، أو في ثلاثة أحجار ، أو في ثلاثة مواضع من جدار ، إلى ألا يرى الرطوبة في محل المسح ، فإن حصل ذلك بمرتين .. أتى بالثالثة ، ووجب ذلك إن أراد الاقتصار على الحجر ، وإن حصل بالرابعة .. استحبّت الخامسة للإيتار . ثم ينتقل من ذلك الموضع إلى موضع آخر ، ويستنجي بالماء ؛ لأن يفيضه باليمنى على محل النجوة ، ويدلك باليسرى حتى لا يبقى أثر لذلك يدركه الكف بحسن اللمس ، ويترك الاستقصاء فيه بالتعريض للباطن ؛ فإن ذلك منبع الوساد .

وليعلم أن كل ما لا يصل إليه الماء .. فهو باطن ، ولا يثبت حكم النجاسة للفضلات الباطنة ما لم تبرز ، وكل ما هو ظاهر وثبت له حكم النجاسة فحد ظهره أن يصل الماء إليه فيزيله ، فلا معنى للوساد .

ويقول عند الفراغ من الاستنجاء : اللهم ؛ طهر قلبي من النفاق ، وحصن فرجي من الفواحش<sup>(١)</sup> .

ويذلك يده بحائط أو بالأرض إزالة للرائحة إن بقيت ، والجمع بين الماء والحجر مستحب ؟ فقد روي أنه لما نزل قوله تعالى : «فيه رجال يحبون أن ينظهروا والله يحب المظهر» .. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

(١) قوت القلوب (٩٢/٢) ، وكذا هو في «بداية الهدایة» (ص ٧٨) .

لأهل قبأ : « ما هذِه الطهارةُ التي أثْنَى اللَّهُ بِهَا عَلَيْكُمْ؟ » قالوا : إِنَّا نجَمَعُ  
بَيْنَ الْمَاءِ وَالْحَجَرِ<sup>(١)</sup> .

## كيفية الوضوء

إذا فرغَ مِن الاستنجاء .. اشتغلَ بالوضوء ، فلم يُرِ رسولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُطُّ خارجاً مِنَ الغائطِ إِلَّا توضأ<sup>(٢)</sup> .

ويبيتِدِيُ بالسوالِكِ ، فقد قالَ رسولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ  
أفواهَكُمْ طُرُقُ الْقُرْآنِ ، فطَبِّبُوهَا بِالسوالِكِ »<sup>(٣)</sup> ، فينبغي أنْ ينويَ عندَ السوالِكِ  
تطهيرَ فِيمِه لقراءةِ الفاتحةِ وذكرِ اللَّهِ تَعَالَى فِي الصَّلَاةِ<sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « صَلَاةُ عَلَى أَثْرِ سُوَالِكٍ أَفْضَلُ مِنْ خَمْسٍ  
وسبعينَ صَلَاةً بِغَيْرِ سُوَالِكٍ »<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه البزار في « مسنده » كما في « مجمع الزوائد » (٢١٧/١) .

(٢) رواه ابن ماجه (٣٥٤) .

(٣) رواه ابن ماجه (٢٩١) موقوفاً عَلَى سيدنا علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، وهو عند  
البزار في « مسنده » (٦٠٣) مرفوعاً بنحوه .

(٤) ولو قال : (لقراءة القرآن) .. لكن شاملاً للمذهبين ؛ أي : إنه باستعماله السوالِك  
لا يقتصر على نية إزالة الوسخ عن فمه ، بل ينوي بذلك ما ذكر حتى يثاب عليه .  
« إتحاف » (٣٤٨/٢) .

(٥) رواه أحمد في « مسنده » (٦/٢٧٢) بلفظ : « فضل الصلاة بالسوالِك على الصلاة بغير  
سوالِك سبعين ضعفاً » ، وكذا وقع بتصب (سبعين) ، وانظر فيه « فيض القدير »  
(٤٣١/٤) ، وهو بلفظ المصنيف عند ابن عدي في « الكامل » (٦/٣١٦) .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَوْلَا أَنْ أَشْقَى عَلَى أَمْتَيْ . . لِأَمْرِهِمْ  
بِالسُّوَالِكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ » <sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا لَيْ أَرَاكُمْ تَدْخُلُونَ عَلَيَّ قُلْحَاءً ?  
اسْتَاكُوا » <sup>(٢)</sup> أي : صَفْرَ الْأَسْنَانِ .

وَكَانَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يَسْتَاكُ فِي الْلَّيْلَةِ مَرَارًا <sup>(٣)</sup> .

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ : ( لَمْ يَزُلْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْمُرُنَا بِالسُّوَالِكِ حَتَّىٰ ظَنَنَا أَنَّهُ سَيَنْزَلُ عَلَيْهِ فِيهِ شَيْءٌ ) <sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « عَلَيْكُمْ بِالسُّوَالِكِ ؛ فَإِنَّهُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ ،  
مَرْضَاهُ لِلرَّبِّ » <sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ عَلَيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ كَرَمَ اللَّهُ وَجْهَهُ : ( السُّوَالُكُ يُزِيدُ فِي الْحَفْظِ ،  
وَيُذْهِبُ الْبَلْغَمَ ) <sup>(٦)</sup> .

(١) رواه البخاري ( ٨٨٧ ) ، ومسلم ( ٢٥٢ ) .

(٢) رواه أحمد في « مسنده » ( ٢١٤ / ١ ) .

(٣) رواه مسلم ( ٧٦٣ ) .

(٤) رواه أحمد في « مسنده » ( ٣٣٩ / ١ ) .

(٥) رواه ابن حبان في « صحيحه » ( ١٠٧٠ ) ، وهو بنحوه عند البخاري تعليقاً ( كتاب  
الصوم ، باب سوak الرطب واليابس للصائم ) .

(٦) وفي كتاب « النوادر » للترمذمي الحكيم : السواك يزيد للحافظ حفظاً ، وفي كلام ابن  
عباس : في السواك عشر خصال ، فذكر منها أنه ينقى البلغم ، والبلغم أحد الأخلاط  
الأربعة . « إتحاف » ( ٣٤٩ / ٢ ) .

وكان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يروحون السواك على آذانهم<sup>(١)</sup>.

وكيفيته : أن يستاك بخشب الأراك أو غيره من قضبان الأشجار مما يخشى ويزيل القلح ، ويستاك عرضاً وطولاً ، وإن اقتصر .. فعرضاً.

ويستحب السواك عند كل صلاة ، وعند كل وضوء وإن لم يصل عقيبة ، وعند تغيير النكهة بالنوم ، أو طول الأزم<sup>(٢)</sup> ، أو أكل ما تكره رائحته .

ثم عند الفراغ من السواك يجلس للوضوء مستقبلاً القبلة ، ويقول : (بسم الله الرحمن الرحيم) ؛ قال صلى الله عليه وسلم : « لا وضوء لمن لم يسم الله تعالى »<sup>(٣)</sup> أي : لا وضوء كاملاً .

ويقول عند ذلك : (أعوذ بك من همزات الشياطين ، وأعوذ بك رب أن يحضرني)<sup>(٤)</sup> .

ثم يغسل يديه ثلاثة قبل أن يدخلهما الإناء ، ويقول : (اللهم إني أسألك اليمن والبركة ، وأعوذ بك من الشؤم والهلكة) .

(١) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » (١٨٠٥) .

(٢) الأزم : الإمساك عن الطعام والكلام .

(٣) رواه أبو داود (١٠١) ، والترمذى (٢٥) ، وابن ماجه (٣٩٩) بلفظ : « لا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه » .

(٤) وقد أجاد البحث في دعاء الأعضاء العلامة المحدث ابن علان المكي في « شرح الأذكار » (٢٧/٢ - ٣٠) فليراجع .

لَمْ يَنْوِي رُفَعَ الْحَدِيثِ أَوِ اسْتِبَاحَةَ الصَّلَاةِ، وَيُسْتَدِيمُ النَّيَّةَ إِلَى غَسْلِ الْوَجْهِ، فَإِنْ نَسِيَهَا عَنْدَ الْوَجْهِ.. لَمْ يُجْزِهِ، ثُمَّ يَأْخُذُ غُرْفَةً لِفِيهِ فِي تَمْضِيقِهِ بِهَا ثَلَاثًا وَيُغَرِّغِرُ؛ بَأْنَ يَرُدُّ الْمَاءَ إِلَى الْغَلْصَمَةِ<sup>(١)</sup>، إِلَّا أَنْ يَكُونَ صَائِمًا فِي رُفْقٍ، وَيَقُولُ : (اللَّهُمَّ؛ أَعْنِي عَلَى تَلَاوَةِ كِتَابِكَ وَكَثْرَةِ الذِّكْرِ لَكَ) .

لَمْ يَأْخُذُ غُرْفَةً لِأَنْفِهِ وَيُسْتَشْقُ ثَلَاثًا، وَيُصْعِدُ الْمَاءَ بِالنَّفْسِ إِلَى خِيَاشِيمِهِ، وَيُسْتَثْرِي مَا فِيهَا، وَيَقُولُ فِي الْاسْتِشَاقِ : (اللَّهُمَّ؛ أَوْجَدْنِي رَائِحةَ الْجَنَّةِ وَأَنْتَ عَنِّي رَاضٌ)، وَفِي الْاسْتِشَارَةِ : (اللَّهُمَّ؛ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ رَوَاعِي النَّارِ، وَمِنْ سُوءِ الدَّارِ)؛ لِأَنَّ الْاسْتِشَاقَ إِيْصالٌ، وَالْاسْتِشَارَ إِزَالَةٌ .

لَمْ يَغْرُفْ غُرْفَةً لِوَجْهِهِ، فَيَغْسِلُهُ مِنْ مُبْدِأ تَسْطِيعِ الْجَبَهَةِ إِلَى مُنْتَهِي مَا يَقْبِلُ مِنَ الذَّقْنِ فِي الطُّولِ، وَمِنَ الْأَذْنِ إِلَى الْأَذْنِ فِي الْعَرْضِ، وَلَا يَدْخُلُ فِي حَدِ الْوَجْهِ النَّزَعَتَانِ اللَّتَانِ عَلَى طَرْفِيِ الْجَبَنِينِ؛ فَهُمَا مِنَ الرَّأْسِ<sup>(٢)</sup>، وَيُوَصِّلُ الْمَاءَ إِلَى مَوْضِعِ التَّحْذِيفِ، وَهُوَ مَا يَعْتَادُ النِّسَاءُ تَنْحِيَةُ الشَّعْرِ عَنْهُ، وَهُوَ الْقَدْرُ الَّذِي يَقْعُدُ فِي جَانِبِ الْوَجْهِ مَهْمَا وُضِعَ طَرْفُ الْخَيْطِ عَلَى رَأْسِ الْأَذْنِ، وَالْطَّرْفُ الثَّانِي عَلَى زَاوِيَةِ الْجَبَنِينِ، وَيُوَصِّلُ الْمَاءَ إِلَى مَنَابِتِ الشَّعْرِ الْأَرْبَعَةِ : الْحَاجَبَانِ، وَالشَّارِبَانِ، وَالْأَهَدَابُ، وَالْعِذَارَانِ؛ لِأَنَّهَا خَفِيفَةٌ فِي الْغَالِبِ، وَالْعِذَارَانِ : هَمَا مَا يَوازِي الْأَذْنِيْنِ مِنْ مُبْدِأ الْلَّحِيَّةِ .

(١) الغلصة : رأس الحلق .

(٢) النَّزَعَتَانِ : مَثْنَى نَزَعَةٍ ، وَهُمَا الْبَياضَانُ الْمُكْتَنَفَانُ لِلنَّاصِيَةِ .

ويجب إيقاظ الماء إلى منابت اللحية الخفيفة ؛ أعني : ما يقبل من الوجه ، وأما الكثيفة .. فلا ، وحكم العنفة<sup>(١)</sup> حكم اللحية في الكثافة والخففة ، ثم يفعل ذلك ثلاثة ، ويفيض الماء على ظاهري ما استرسل من اللحية ، ويدخل الإصبع في محاجر العينين وموضع الرَّمَصِ ومجتمع الكُحلِ وينقيهما ؛ فقد رُويَ أنَّه عليه الصلاة والسلام فعل ذلك<sup>(٢)</sup> ، ويأمل عند ذلك خروج الخطايا من عينيه ، وكذلك عند كل عضو ، ويقول عنده : (اللَّهُمَّ بِيَضْ وَجْهِي بِنُورِكَ يَوْمَ تَبَيَّضُ وَجْهُ أُولَائِكَ ، وَلَا تَسُودْ وَجْهِي بِظُلْمَاتِكَ يَوْمَ تَسُودْ وَجْهُ أَعْدَائِكَ) ، ويخلل اللحية الكثيفة عند غسل الوجه ؛ فإنَّه مستحب .

ثم يغسل يديه إلى مرفقيه ثلاثة ، ويحرك الخاتم<sup>(٣)</sup> ، ويطيل الغرزة ويرفع الماء إلى أعلى العضد ؛ فإنَّهم يحشرون يوم القيامة غرراً مُحَجَّلين من آثار الوضوء، كذلك ورد الخبر ؛ قال عليه الصلاة والسلام : « مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيلَ غَرَّتَهُ .. فَلَيَفْعُلْ »<sup>(٤)</sup> ، وروي أنَّ الحليلة تبلغ موضع الوضوء<sup>(٥)</sup> .

(١) العنفة : الشعر النابت تحت الشفة السفلية ، وقيل : هو ما بين الشفة السفلية والذقن سواء كان عليها شعر أم لا .

(٢) روى أحمد في « مسنده » (٢٥٨/٥) عن أبي أمامة رضي الله عنه : (وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يمسح المأقين) .

(٣) وجوباً إن لم يصل الماء إلا بالتحريك ، وندباً إن وصل .

(٤) رواه البخاري (١٣٦) ، ومسلم (٢٤٦) .

(٥) رواه مسلم (٢٥٠) .

ويبدأ باليمين ويقول : ( اللَّهُمَّ ؛ أَعْطِنِي كَاتِبِي بِيمِينِي ، وَحَاسِبِنِي حَسَابًا يَسِيرًا ) ، ويقول عند غسل الشمال : ( اللَّهُمَّ ؛ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ تُعَذِّنِي كَاتِبِي بِشِمَالِي أَوْ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِي ) .

ثُمَّ يَسْتَوْعِبُ رَأْسَهُ بِالْمَسْحِ ، بَأْنْ يَبْلَلُ يَدِيهِ وَيُلْصِقُ رَؤُوسَ أَصْبَاعِ الْيَمِينِ بِالْيَسِيرِ وَيَضْعُهُمَا عَلَى مَقْدَمَةِ الرَّأْسِ ، وَيَمْرَأُهُمَا إِلَى الْقَفَا ، ثُمَّ يَرْدَهُمَا إِلَى الْمَقْدَمَةِ ، وَهَذِهِ مَسْحٌ وَاحِدٌ ، يَفْعُلُ ذَلِكَ ثَلَاثًا ، وَيَقُولُ : ( اللَّهُمَّ ؛ غَشِّنِي بِرَحْمَتِكَ ، وَأَنْزِلْ عَلَيَّ مِنْ بَرَكَاتِكَ ، وَأَظْلَنِي تَحْتَ ظَلَّ عَرْشِكَ يَوْمَ لَا ظَلَّ إِلَّا ظُلْكَ ) .

ثُمَّ يَمْسُحُ أَذْنِيهِ ظَاهِرَهُمَا وَبِاطِنَهُمَا بِمَاءِ جَدِيدٍ ؛ بَأْنْ يَدْخُلَ مَسْبِحَتِيهِ فِي صِمَاطِي أَذْنِيهِ ، وَيَدِيرُ إِبَاهِمِيَّهُ عَلَى ظَاهِرِ أَذْنِيهِ ، ثُمَّ يَضْعُ الْكَفَّيْنِ عَلَى الْأَذْنِيْنِ اسْتَظْهَارًا وَيَكْرَرُهُ ثَلَاثًا ، وَيَقُولُ : ( اللَّهُمَّ ؛ اجْعَلْنِي مِنَ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ، اللَّهُمَّ ؛ أَسْمِعْنِي مَنَادِيَ الْجَنَّةِ مَعَ الْأَبْرَارِ ) .

ثُمَّ يَمْسُحُ رَقْبَتِهِ بِمَاءِ جَدِيدٍ ؛ لِقَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَسْحُ الرَّقْبَةِ أَمَانٌ مِنَ الْغُلُّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »<sup>(١)</sup> ، وَيَقُولُ : ( اللَّهُمَّ ؛ فَكَّ رَقْبَتِي مِنَ النَّارِ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ السَّلاسِلِ وَالْأَغْلَالِ ) .

(١) ذهب المصنف رحمه الله في « البسيط » و« الوسيط » ( ٢٨٨ / ١ ) و« الوجيز » كما في « العزيز » ( ١٢٩ / ١ ) و« الخلاصة » ( ص ٦٦ ) و« بداية الهدایة » ( ص ٨٣ ) إلى سنة مسح الرقبة ، ووافقه الإمام الرافعي في « العزيز » ( ١٣٠ / ١ ) . وانظر تخریج الحديث وطرقه في « تحفة الطلبة في تحقيق مسح الرقبة » للعلامة عبد العزيز الكنوی .

ثم يغسل رجله اليمنى ثلاثة ، ويخلل باليد اليسرى من أسفل أصابع الرجل اليمنى ، ويبدأ بالخنصر من الرجل اليمنى ويختتم بالخنصر من الرجل اليسرى ، ويقول : ( اللهم ؛ ثبت قدمي على الصراط يوم تزل الأقدام في النار ) ، ويقول عند غسل اليسرى : ( وأعوذ بك أن تزل قدمي عن الصراط يوم تزل أقدام المنافقين ) ، ويرفع الماء إلى أنصاف الساقين .

فإذا فرغ . . رفع رأسه إلى السماء وقال : (أشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، سبحانه اللهُم وبحمدك ، لا إله إلا أنت ، عملت سوءاً وظلمت نفسي ، أستغفرُك وأتوب إليك ، فاغفر لي وتب علي ، إنك أنت التواب الرحيم ، اللهم ؛ اجعلني من التوابين ، واجعلني من المتطهرين ، واجعلني من عبادك الصالحين ، واجعلني عبداً صبوراً شكوراً ، واجعلني أذكرك ذكرًا كثيراً ، وأسبحك بكرة وأصيلاً) .

يقال : إنَّ مَنْ قَالَ هَذَا بَعْدَ الْوَضْوِءِ . . خُتِمَ عَلَى وَضْوِئِهِ بِخَاتَمٍ ، ورُفِعَ لَهُ تَحْتَ الْعَرْشِ ، فَلَمْ يَزُلْ يَسْبِّحُ اللَّهَ تَعَالَى وَيَقْدِسُهُ ، وَيُكْتَبُ لَهُ ثَوَابُ ذَلِكَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ<sup>(١)</sup> .

ويكره في الوضوء أمرٌ : منها أن يزيد على الثالث ، فمن زاد .. فقد

(١) قوت القلوب (٩٣/٢) ، وأصله حديث رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٣٧٨/٣) ، وابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (٣٠) .

ظلمَ ، وأنْ يسرفَ في الماءِ ؛ توضّأَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثَلَاثًا ثَلَاثًا وَقَالَ : « مَنْ زَادَ . . فَقَدْ ظَلَمَ وَأَسَاءَ »<sup>(١)</sup> ، وَقَالَ : « سَيَكُونُ قَوْمٌ مِّنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْتَدُونَ فِي الدُّعَاءِ وَالظُّهُورِ »<sup>(٢)</sup> .

وَيُقَالُ : ( مِنْ وَهْنِ عِلْمِ الرَّجُلِ وَلَوْعَهُ بِالْمَاءِ فِي الظُّهُورِ )<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ : ( يُقَالُ : إِنَّ أَوَّلَ مَا يَبْدأُ الْوَسْوَاسُ مِنْ قَبْلِ الظُّهُورِ )<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ الْحَسْنُ : ( إِنَّ شَيْطَانًا يُضْحِكُ بِالنَّاسِ فِي الْوَضْوَءِ يُقَالُ لَهُ : الْوَلْهَانُ )<sup>(٥)</sup> .

وَيُكَرَّهُ أَنْ يَنْفَضَّ الْيَدَ فِرْشَ الْمَاءِ ، وَأَنْ يَتَكَلَّمَ فِي أَثْنَاءِ الْوَضْوَءِ ، وَأَنْ يَلْطِمَ وَجْهَهُ بِالْمَاءِ لَطْمًاً .

وَكَرِهَ قَوْمٌ التَّنْشِيفَ، وَقَالُوا : ( الْوَضْوَءُ يَوْزُنُ ) ، قَالَهُ سَعِيدُ بْنُ الْمَسِيبِ وَالْزَّهْرِيُّ<sup>(٦)</sup> ، لَكِنْ رَوَى معاذُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مَسْحٌ

(١) روأه أبو داود (١٣٥) ، والنسائي (٨٨/١) .

(٢) روأه أبو داود (٩٦) ، وابن ماجه (٣٨٦٤) .

(٣) وَظَنَّ الْعَرَقِيُّ أَنَّهُ حَدِيثٌ ، فَقَالَ : ( لَمْ أَجِدْ لَهُ أَصْلًا ) ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ ، بَلْ هُوَ مِنْ كَلَامِ بَعْضِ السَّلْفِ . « إِتْحَافٌ » (٢/٣٧٠) ، وَهُوَ مِنْ كَلَامِ مُحَارِبِ بْنِ دَثَّارٍ يَحْكِيُهُ كَمَا رَوَاهُ عَنْهُ الْقَاسِمِ بْنِ سَلَامَ فِي كِتَابِ « الظُّهُورِ » (١٢٣) .

(٤) روأه القاسم بن سلام في « الظُّهُورِ » (١٢٤) عن إبراهيم التيمي رحمه الله تعالى .

(٥) روأه البهقي في « السنن الكبرى » (١/١٩٧) عنه ، وأصله في المرفوع كما رواه الترمذى (٥٧) ، وابن ماجه (٤٢١) .

(٦) كذا رواه عنهما الترمذى (٥٤) .

وجهه بطرف ثوبه<sup>(١)</sup> ، وروت عائشة رضي الله عنها أنه صلى الله عليه وسلم كانت له مِنشفة<sup>(٢)</sup> ، ولكن قد طعن في الرواية عن عائشة رضي الله عنها<sup>(٣)</sup> .

ويكره أن يتوضأ من إماء صُفْرٍ<sup>(٤)</sup> ، وأن يتوضأ بالماء المشمسي ، وذلك من جهة الطَّبَّ ، وقد رُوِيَ عن ابن عمر وأبي هريرة رضي الله عنهمَا كراهة الإناء الصُّفْرِ ، قال بعضُهُمْ : أخرجت لشعبة ماءً في إناء صُفْرٍ ، فأبى أن يتوضأ منه ، ونقل كراهيَة ذلك عن ابن عمر رضي الله عنهمَا<sup>(٥)</sup> .

ومهما فرغ من وضوئه وأقبل على الصلاة.. فينبغي أن يخطر بياله أنه ظهر ظاهره وهو موضع نظر الخلق ، فينبغي أن يستحيي من مناجاة الله تعالى من غير تطهير قلبه وهو موضع نظر رب سبحانه .

وليتتحقق أن طهارة القلب بالتوبيه ، والخلو عن الأخلاق المذمومة ، والتخلق بالأخلاق الحميدة.. أولى ، وأن من اقتصر على طهارة الظاهر كمن

(١) رواه الترمذى (٥٤) ، وعند أبي داود (٢٤٥) من كلام إبراهيم بن خالد : ( كانوا لا يرون بالمنديل بأساً ولكن كانوا يكرهون العادة ) .

(٢) رواه الترمذى (٥٣) .

(٣) أي : في هذا الحديث خاصة ، والضعف جاء من أبي معاذ ، سماه الترمذى سليمان بن الأرقم ، وقال عقب روايته : ( حديث عائشة ليس بالقائم ) ، والذي اختاره الإمام النووي في « شرح صحيح مسلم » (٢٣٢/٣) : ( الثالث : أنه مباح ، يستوي فعله وتركه ، وهذا هو الأظهر المختار )؛ فقد جاء هذا الحديث الصحيح في الإباحة ، ولم يثبت في النهي شيء أصلاً ) .

(٤) الصُّفْرِ : النحاس ، وقيل : أجوده .

(٥) قوت القلوب (٩٣/٢) .

أراد أن يدعوا ملكاً إلى بيته ، فتركه مشحوناً بالقاذوراتِ واستغلَ بتجصيصِ ظاهرِ البابِ البرّانيِّ من الدارِ ، وما أجرَ مثلَ هذا الرجلِ بالتعريضِ للمقتِ والبوارِ ! واللهُ سبحانهُ أعلمُ .

### فضيلة الوضوء

قالَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الوضوءَ ، وَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَمْ يُحَدِّثْ نَفْسَهُ فِيهِمَا بِشَيْءٍ مِّنَ الدِّينِ .. خَرَجَ مِنْ ذَنْبِهِ كَيْوَمْ وَلَدْتُهُ أُمُّهُ » ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : « وَلَمْ يَسْئُهُ فِيهِمَا .. غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ »<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَيْضًا : « أَلَا أَنْتُمْ كُمْ بِمَا يَكْفُرُ اللَّهُ بِهِ الْخَطَايَا ، وَيَرْفَعُ بِهِ الْدَّرَجَاتِ ؟ إِسْبَاغُ الْوُضُوءِ عَلَى الْمَكَارِهِ ، وَنَقْلُ الْأَقْدَامِ إِلَى الْمَسَاجِدِ ، وَانتَظَارُ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّلَاةِ ، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ » ثَلَاثَ مَرَاتٍ<sup>(٢)</sup> .

وَتَوَضَّأَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّةً مَرَّةً وَقَالَ : « هَذَا وَضُوءٌ لَا يَقْبِلُ اللَّهُ الصَّلَاةَ إِلَّا بِهِ » ، وَتَوَضَّأَ مَرَّتَيْنِ مَرَّتَيْنِ وَقَالَ : « مَنْ تَوَضَّأَ مَرَّتَيْنِ مَرَّتَيْنِ .. أَتَاهُ اللَّهُ أَجْرَهُ مَرَّتَيْنِ » ، وَتَوَضَّأَ ثَلَاثَ ثَلَاثَ وَقَالَ : « هَذَا وَضُوئِي وَوَضُوءُ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي وَوَضُوءُ خَلِيلِ اللَّهِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ »<sup>(٣)</sup> .

(١) كذا في « القوت » (٩١/٢) ، وبنحوه عند البخاري (١٦٠) ، ومسلم (٢٢٦) ، وأبي داود (٩٠٥) .

(٢) رواه مسلم (٢٥١) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٢٤٨٣) .

(٣) رواه ابن ماجه (٤٢٠) ، والطبراني في « الأوسط » (٦٢٨٨) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ ذَكَرَ اللَّهَ عِنْدَ وَضُوئِهِ . . طَهَّرَ اللَّهُ جَسَدَهُ كُلَّهُ ، وَمَنْ لَمْ يَذْكُرِ اللَّهَ . . لَمْ يَطْهَّرْ مِنْهُ إِلَّا مَا أَصَابَ الْمَاءُ »<sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَوَضَّأَ عَلَى طُهْرٍ . . كَتَبَ اللَّهُ لَهُ بِهِ عَشْرَ حَسَنَاتٍ »<sup>(٢)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الوضوءُ عَلَى الوضوءِ نُورٌ عَلَى نُورٍ »<sup>(٣)</sup> ، وَهَذَا كُلُّهُ حَثٌ عَلَى تَجْدِيدِ الوضوءِ .

وقال عليه الصلاة والسلام : « إِذَا تَوَضَّأَ الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ فَتَمْضِمْضٌ . . خَرَجَتِ الْخَطَايَا مِنْ فِيهِ ، فَإِذَا اسْتَنْتَرَ . . خَرَجَتِ الْخَطَايَا مِنْ أَنْفِهِ ، فَإِذَا غَسَلَ وَجْهَهُ . . خَرَجَتِ الْخَطَايَا مِنْ وَجْهِهِ حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْتِ أَشْفَارِ عَيْنِيهِ ، فَإِذَا غَسَلَ يَدِيهِ . . خَرَجَتِ الْخَطَايَا مِنْ يَدِيهِ حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْتِ أَظْفَارِ يَدِيهِ ، فَإِذَا مَسَحَ بِرَأْسِهِ . . خَرَجَتِ الْخَطَايَا مِنْ رَأْسِهِ حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ أَذْنِيهِ ، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلِيهِ . . خَرَجَتِ الْخَطَايَا مِنْ رِجْلِيهِ حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْتِ أَظْفَارِ رِجْلَيْهِ ، ثُمَّ كَانَ مَشِيَّهُ إِلَى الْمَسْجِدِ وَصَلَاتُهُ نَافِلَةً لَهُ »<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه الدارقطني في « سننه » (١/٧٤) .

(٢) رواه أبو داود (٦٢) ، والترمذى (٥٩) ، وابن ماجه (٥١٢) .

(٣) قال الحافظ السخاوى في « المقاصد الحسنة » (١٢٦٤) : ( ذكره الغزالى في « الإحياء » فقال مخرجه - الحافظ العراقي - : لم أقف عليه ، وسبقه لذلك المتنذرى ، وأما شيخنا - ابن حجر - فقال : إنه حديث ضعيف رواه رزين في « مسنده » ، قلت : قد تقدم في معناه حديث : « من توضأ على طهر . . » ) الحديث السابق .

(٤) رواه مالك في « الموطأ » (١/٣١)، وهو كذلك عند النسائي (١/٧٤)، وابن ماجه (٢٨٢).

ويُروى أنَّ الطاهر كالصائم<sup>(١)</sup> .

وقالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الوضوءَ ، ثُمَّ رَفَعَ طَرْفَهُ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ : أَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .. فَتُحْكَمَتْ لَهُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ الْثَّمَانِيَّةِ ، يَدْخُلُ مِنْ أَيْمَانِهَا »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ عُمَرُ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( إِنَّ الوضوءَ الصالحَ يُطْرَدُ عَنِكَ الشَّيْطَانَ ) .  
وقالَ مجاهدٌ : ( مَنِ اسْتَطَاعَ أَلَا يَبْيَسَ إِلَّا طَاهِرًا ذَاكِرًا مُسْتَغْفِرًا .. فَلَيَفْعُلْ ؛ فَإِنَّ الْأَرْوَاحَ تَبْعُثُ عَلَى مَا قُبِضَتْ عَلَيْهِ )<sup>(٣)</sup> .

## كيفية الغسل

وهو أنْ يضعَ الإناءَ عنْ يمينِهِ ، ثُمَّ يسمِّي اللَّهَ تَعَالَى ، ويغسلَ يديهِ ثلاثاً ، ثُمَّ يستنجيَ كَمَا وصفناهُ ، ويزيلَ مَا على بَدْنِهِ مِنْ نجاستِ إِنْ كَانَتْ ، ثُمَّ يتوضأَ وضوءَ الصلاةِ كَمَا سبقَ إِلَّا غُسْلَ قدميهِ ، فَإِنَّهُ يُؤْخَرُهُمَا ؛ فَإِنَّ غَسْلَهُمَا ثُمَّ وَضْعَهُمَا عَلَى الْأَرْضِ كَالإِضَاعَةِ لِلْمَاءِ .

ثُمَّ يصبَ الماءَ عَلَى شَقَّةِ الْأَيْمَنِ ثلاثاً ، ثُمَّ عَلَى شَقَّةِ الْأَيْسِرِ ثلاثاً ، ثُمَّ

(١) رواه الديلمي في «مسند الفردوس» (٣٩٨١) وبلغه: «الظاهر النائم كالصائم القائم» .

(٢) رواه أبو داود (١٦٩) ، وهو عند مسلم (٢٣٤) بنحوه .

(٣) رواه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (١٢٧٢) ، وهو في «الحلية» (٢٩٥/٣) من قول سيدنا ابن عباس رضي الله عنهما .

على رأسه ثلاثة ، ثم يدلك ما قبل من بدنِه وما أدبر ، ويخلل شعر الرأس واللحية ، ويوصل الماء إلى منابتِها ما كثف منه أو خف .

وليس على المرأة نقض الصفائر ، إلا إذا علمت أن الماء لا يصل إلى خلل الشعر .

ويتعهد معاطفَ البدن ، وليتقو أن يمس ذكره في أثناء ذلك ؛ فإن فعل ذلك . فليعد الوضوء ، وإن توضأ قبل الغسل . فلا يعيده بعد الغسل .

فهذه سنن الوضوء والغسل ، ذكرنا منها ما لا بد منه لسلوك طريق الآخرة من علمه وعمله ، وما عداه من المسائل يحتاج إليها في عوارض الأحوال ، فيرجع فيها إلى كتب الفقه .

والواجب من جملة ما ذكرناه في الغسل أمران : النية ، واستيعاب البدن بالغسل .

وفرض الوضوء : النية ، وغسل الوجه ، وغسل اليدين إلى المرفقين ، ومسح ما ينطلق عليه الاسم من الرأس ، وغسل الرجلين إلى الكعبين ، والترتيب .

وأما الموالاة . فليسْ واجبة .

والغسل الواجب أربعة : الغسل لخروج المنى ، ولالتقاء الختانين ، والحيض ، والنفاس .

وما عداه من الأغسال سُنّة ؛ كالغسل للجمعة والعيددين والإحرام ،

ولوقوف عرفة ومزدلفة ، ولدخول مكة ، وثلاثة أغسال أيام التشريق ، ولطواف الوداع على قول ، والكافر إذا أسلم غير جنب ، والمجنون إذا أفاق ، ولمن غسل ميتا ، فكل ذلك مستحب .

## كيفية الشيئم

من تعذر عليه استعمال الماء بفقدِه بعد الطلب ، أو بمانع له عن الوصول إليه من سبع أو حabis ، أو كان الماء الحاضر يحتاج إليه لعطشه أو عطش رفيقه ، أو كان ملكاً لغيره ولم يتعه إلا بأكثر من ثمن المثل ، أو كان به جراحة أو مرضٌ وخاف من استعماله فساد العضو أو شدة الضنى .. فينبعي أن يصبر حتى يدخل عليه وقت الفريضة ، ثم يقصد صعيداً طيباً عليه تراب طاهر خالص لين بحيث يثور منه غبار ، ويضرب عليه كفيه ضاماً بين أصابعه ، ويمسح بهما جميع وجهه مرّة واحدة ، وينوي عنده استباحة الصلاة .

ولا يتكلف إيصال الغبار إلى ما تحت الشعور ، خفت أو كثفت ، ويجهد أن يستوعب بشرة وجهه بالغبار ، ويحصل ذلك بالضربة الواحدة ؛ فإن عرض الوجه لا يزيد على عرض الكفين ، ويكتفى في الاستيعاب غالباً الضئ ، ثم ينزع خاتمه ويضرب ضربة ثانية يفرج فيها بين أصابعه ، ثم يلتصق ظهور أصابع يده اليمنى بيطنون أصابع يده اليسرى بحيث لا يجاوز أطراف

الأناملِ منْ إحدى الجهاتِ عَرْضَ المسبحةِ مِنَ الْأُخْرَى ، ثُمَّ يُمْرِئُ يَدَهُ اليسرى  
مِنْ حِيثُ وضَعَهَا عَلَى ظَاهِرِ سَاعِدِهِ اليمنى إِلَى الْمِرْفَقِ ، ثُمَّ يَقْلُبُ بَطْنَ كَفِهِ  
اليسرى عَلَى بَاطْنِ سَاعِدِهِ اليمنى وَيُمْرِئُهَا إِلَى الْكَوْعِ ، وَيُمْرِئُ بَطْنَ إِبْهَامِهِ  
اليسرى عَلَى ظَاهِرِ إِبْهَامِهِ اليمنى ، ثُمَّ يَفْعُلُ بِالْيَدِ اليسرى كَذَلِكَ ، ثُمَّ يَمْسُحُ  
كَفَّيهِ وَيَخْلُلُ بَيْنَ أَصَابِعِهِ .

وَغَرْضُ هَذَا التَّكْلِيفِ تَحْصِيلُ الْاسْتِيعَابِ إِلَى الْمَرْفَقَيْنِ بِضَرْبَةٍ وَاحِدَةٍ ،  
فَإِنْ عَسْرَ عَلَيْهِ ذَلِكَ .. فَلَا بَأْسَ بِأَنْ يَسْتَوْعَبَ بِضَرْبَتَيْنِ وَزِيَادَةً .

فَإِذَا صَلَّى بِهِ الْفَرْضَ .. فَلَهُ أَنْ يَتَنَفَّلَ كَيْفَ شَاءَ ، فَإِنْ جَمَعَ بَيْنَ  
فَرَضَيْنِ .. فَيَنْبَغِي أَنْ يَعِدَ التَّيْمُمَ لِثَانِيَةٍ ، وَهَذَا يَفْرُدُ كُلَّ فَرِيضَةٍ بِتَيْمُمٍ ،  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ .



**القسمُ الثَّالِثُ مِنَ النَّظَافَةِ  
التنظيف عن الفضلات الظاهرة  
وهي نوعان : الأوساخ ، وأجزاءٌ<sup>(١)</sup>**

**النوع الأول : الأوساخ والطوبات المترسبة  
وهي ثمانية**

**الأولُ :** ما يجتمعُ في شعرِ الرأسِ مِنَ الدَّرَنِ والقُملِ ، فالتنظيفُ عنهُ  
مستحبٌ بالغسلِ والترجيلِ والتدهينِ ؛ إزالةً للشعثِ عنهُ .

وكانَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يدْهُنُ الشَّعْرَ وَيُرَجِّلُهُ غَيْبًا ، ويأْمُرُ بِهِ ويقولُ  
عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « ادْهُنُوا غَيْبًا »<sup>(٢)</sup> .

(١) فالأوساخ : ما تطرأ من خارج ، والأجزاء : تكون من البدن نفسه . انظر « الإتحاف » (٣٩٥/٢) .

(٢) الغب : أصله : ورود الإبل الماء يوماً وتركه يوماً ، ثم استعمل فيما ذكر ، وإنما جاء النهي عن الترجل إلا غبًا لأن إدمانه يشعر بمزيد الإمعان في الزينة والترفة ، وذلك إنما يليق بالنساء ؛ لأنها ينافي شهامة الرجال . انظر « الإتحاف » (٣٩٥/٢) ، والحديث رواه العسكري في « تصحيفات المحدثين » (ص ٣٦٠) ، وروى الترمذى في « الشمائل » (٣٣) عن أنس رضي الله عنه قال : ( كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر دهن رأسه ، وتسريع لحيته ، ويكثر القناع ، حتى كأن ثوبه ثوب زيارات ) .

وقال عليه الصلاة والسلام : « مَنْ كَانَ لِهُ شَعْرٌ .. فَلَا يَكْرَمَهَا »<sup>(١)</sup> أي : ليصنها عن الأوساخ .

ودخلَ عليهِ رَجُلٌ ثَائِرُ الرَّأْسِ أَشْعَثُ الْلَّحْيَةِ ، فَقَالَ : « أَمَا كَانَ لِهِذَا دُهْنٌ يُسَكِّنُ بِهِ شَعْرَةً ؟ » ، ثُمَّ قَالَ : « يَدْخُلُ عَلَيَّ أَحَدُكُمْ كَائِنٌ شَيْطَانٌ ؟ ! »<sup>(٢)</sup> .

الثاني : ما يجتمعُ مِنَ الوسخِ في معاطفِ الأذْنِ ، والمسحُ يزيلُ ما يظهرُ منهُ ، وما يجتمعُ في قعرِ الصماخِ ، فينبغي أنْ ينظَفَ برفقٍ عندَ الخروجِ مِنَ الحَمَامِ ، فإنَّ كثرةَ ذلكَ ربَّما تضرُّ بالسمعِ .

الثالثُ : ما يجتمعُ في داخلِ الأنفِ مِنَ الرطوباتِ المنعقدةِ الملتصقةِ بجوانبِهِ ، ويزيلها الاستنشاقُ والاستئثارُ .

الرابعُ : ما يجتمعُ على الأسنانِ وأطرافِ اللسانِ مِنَ القَلْحِ ، ويزيلهُ السواكُ والمضمضةُ ، وقد ذكرناهُما .

(١) رواه أبو داود ( ٤٦٣ ) ، ولفظ المصنف في « القوت » ( ١٤٤ / ٢ ) .

(٢) رواه مالك في « الموطأ » ( ٩٤٩ / ٢ ) ، وأبو داود ( ٤٠٦٢ ) .

الخامس : ما يجتمع في اللحية من الوسخ والقمل إذا لم يتعهد ، ويستحب إزالة ذلك بالغسل والتسرير بالمشط ، وفي الخبر المشهور أنه صلى الله عليه وسلم كان لا يفارق قمه المشط والمدرئ والمرأة في سفر ولا حضر<sup>(١)</sup> ، وهي سنة العرب .

وفي خبر غريب أنه صلى الله عليه وسلم كان يسرح لحيته في اليوم مرتين<sup>(٢)</sup> ، وكان صلى الله عليه وسلم كث اللحية<sup>(٣)</sup> ، وكذلك كان أبو بكر ، وكان عثمان طوיל اللحية رقيقها ، وكان على عريض اللحية قد ملأت ما بين منكبيه .

وفي حديث أغرب منه قال عائشة رضي الله عنها : اجتمع قوم بباب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فخرج إليهم ، فرأيته يطلع في الحب يسوّي من رأسه ولحيته ، فقلت : أتفعل ذلك يا رسول الله ؟ فقال : « نعم ، إن الله يحب من عبده أن يتجمّل لإخوانه إذا خرج إليهم »<sup>(٤)</sup> .

والجاهل ربما يظن أن ذلك من حب التزيين للناس ، قياساً على أخلاقي

(١) رواه الطبراني في « الأوسط » (٥٢٣٨) ، وابن طاهر في « صفة التصوف » (ص ٣٩٢) ، والمدرئ : القرن الذي يحك به الرأس .

(٢) تقدم عند الترمذى في « الشمائل » (٣٩) أنه كان يكثر تسرير لحيته .

(٣) رواه النسائي (١٨٣/٨) .

(٤) قال العراقي : (أخرج ابن عدي في « الكامل ») ، والحب : وعاء كالخabyة فيها ماء .

ومعنى (أن يتجمّل لإخوانه) : أن يرיהם أثر جمال الله تعالى . انظر « الإتحاف »

(٣٩٦/٢) ، وسياق المصطف عند صاحب « القوت » (١٤٤/٢) .

غيره ، وتشبيهاً للملائكة بالحَدّادين ، وهيهات ! فقد كان صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مأموماً بالدعوة ، وكان من وظائفه أن يسعى في تعظيم أمر نفسه في قلوبِهم ؛ كيلا تزدرية نفوسُهُمْ ، وتحسين صورته في أعينِهِمْ ؛ كيلا تستصغره أعينُهُمْ فینفرَهُمْ ذلك ، ويتعلق المنافقون بذلك في تنفيرِهِمْ ، وهذا القصدُ واجبٌ على كلِّ عالمٍ تصلّى لدعوهِ الخلق إلى اللهِ عَزَّ وجلَّ ، وهو أن يراعي من ظاهره ما لا يوجب نفقة الناسِ عنه ، والاعتماد في مثل هذه الأمور على النية ؛ فإنَّها أعمالٌ في أنفسها تكتسبُ الأوصافَ من القصودِ ؛ فالتزئنُ على هذا القصدِ محبوبٌ ، وتركُ الشعث في اللحية إظهاراً للزهدِ وقلة المبالاة بالنفسِ محذورٌ ، وتركُه شغلاً بما هو أهمُ منه محبوبٌ<sup>(١)</sup> .

وهذه أحوالٌ باطنيةٌ بين العبد وبين اللهِ عَزَّ وجلَّ ، والنادرُ بصيرٌ ، والتبليسُ غيرُ رائيٍ عليه بحالٍ .

وكم من جاهلٍ يتعاطى هذه الأمور التفاتاً إلى الخلق ، وهو يلبسُ على نفسه وعلى غيره ، ويزعمُ أنَّ قصدهُ الخير ؛ فترى أنَّ جماعةً من العلماء يلبسون الثياب الفاخرة ويزعمون أنَّ قصدهُمْ إرغامُ المبتدعة والمخالفين ، والتقرُّب إلى اللهِ تعالى به !

وهذا أمرٌ ينكشفُ يومَ تُبلَى السرائرُ ويومَ يُعثَرُ ما في القبورِ ، ويُحَصَّلُ

(١) انظر «الإتحاف» (٣٩٧/٢) .

ما في الصدورِ ، فعندَ ذلك تتميّزُ السبيكةُ الخالصةُ مِنَ البحرجِ ، فنعودُ باللهِ مِنَ الخزيِ يومَ العرضِ الأكبيرِ .

السادسُ : وسخُ البراجمِ ، وهيَ معاطفٌ ظهورِ الأناملِ ، كانتِ العربُ لا تكثُرُ غسلَ ذلك ؛ لتركِها غسلَ اليدِ عقبَ الطعامِ ، فيجتمعُ في تلكِ الغضونِ وسخٌ ، فأمرَهُمْ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بغسلِ البراجمِ<sup>(١)</sup> .

السابعُ : تنظيفُ الرواجبِ ، أمرَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ العربَ بتنظيفِها<sup>(٢)</sup> ، وهيَ رؤوسُ الأناملِ ، وما تحتَ الأظفارِ مِنَ الوسخِ ؛ لأنَّها كانتْ لا يحضرُها المُقراضُ في كلِّ وقتٍ ، فتجمعتْ فيها أوساخٌ ، فوقَّتْ لهُمْ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قلمَ الأظفارِ ، ونُفِّتَ الإبطِ ، وحَلَقَ العانةُ أربعينَ يوماً<sup>(٣)</sup> .

لكنهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمرَ بتنظيفِ ما تحتَ الأظفارِ<sup>(٤)</sup> ، وجاءَ في

(١) رواه الحكيم الترمذى في « نوادر الأصول » (ص ٤٥) ويفيد معناه ما سيأتي من حديث جبريل .

(٢) سيأتي من حديث جبريل الآتى .

(٣) رواه مسلم (٢٥٨) ، قال الإمام النووي رحمه الله تعالى في « شرح صحيح مسلم » (١٤٩/٣) : ( معناه - أي : التوقيت ) - لا يترك تركاً يتجاوز به أربعين ، لا أنهم وقتَ لهم الترك أربعين ، والله أعلم ) .

(٤) رواه الطبراني في « الكبير » ( ١٤٧/٢٢ ) .

الأثر : أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اسْتَبَطَ الْوَحْيَ ، فَلَمَّا هَبَطَ عَلَيْهِ جَبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ . قَالَ لَهُ : كَيْفَ نَزَّلْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَغْسِلُونَ بِرَاجِمَكُمْ ، وَلَا تَنْظُفُونَ رَوَاجِبَكُمْ ، وَقُلْحًا لَا تَسْتَاكُونَ ؟ مِنْ أَمْتَكَ بِذَلِكَ <sup>(١)</sup> .

والأُفُ : وَسْخُ الظَّفَرِ ، وَالْتُّفُ : وَسْخُ الْأَذْنِ <sup>(٢)</sup> ، وَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ : « فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أَفِ » أي : لَا تَعْبُهُمَا بِمَا تَحْتَ الظَّفَرِ مِنَ الْوَسْخِ ، وَقِيلَ : لَا تَتَأَذَّ بِهِمَا كَمَا تَتَأَذَّ بِمَا تَحْتَ الظَّفَرِ <sup>(٣)</sup> .

الثامنُ : الدَّرَنُ الَّذِي يجتمعُ عَلَى جَمِيعِ الْبَدْنِ بِرْشَحِ الْعَرَقِ وَغَبَارِ الْطَّرِيقِ ، وَذَلِكَ يَزِيلُهُ الْحَمَامُ ، وَلَا بَأْسَ بِدُخُولِ الْحَمَامِ <sup>(٤)</sup> ؛ دَخْلُ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَمَامَاتِ الشَّامِ .

وَقَالَ بَعْضُهُمْ : ( نَعَمْ الْبَيْتُ بَيْتُ الْحَمَامِ ؛ يَطْهِرُ الْبَدْنَ وَيَذْكُرُ النَّارَ ) ،

(١) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ١٨١٦ ) .

(٢) وَقِيلَ بِالْعَكْسِ ، وَهُوَ مَا ذَكَرَهُ الْحَافِظُ الزَّبِيدِيُّ فِي « تاجُ الْعَرْوَسِ » .

(٣) فِي « مَفَرَّدَاتِ الرَّاغِبِ » ( ص ٧٩ ) : ( أَصْلُ الْأَفُ : كُلُّ مُسْتَقْدَرٍ مِنْ وَسْخٍ وَقَلَامَةٍ ظَفَرٍ وَمَا يَجْرِي مَجْرَاهَا ، وَيَقَالُ ذَلِكَ لِكُلِّ مُسْتَخْفَفٍ بِهِ اسْتِقْدَارًا لَهُ ؛ نَحْوُ : « أَفِ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ » ) ، وَانْظُرْ « الجَامِعُ لِأَحْكَامِ الْقُرْآنِ » ( ٢٤٢ / ١٠ ) .

(٤) أَيْ : الَّذِي فِي الْأَسْوَاقِ ، وَسِيَّاطِي تَفْصِيلِ القَوْلِ فِيهِ ، وَقَدْ أَفَادَ الْمُؤْلِفُ كَثِيرًا مِنْ « قُوَّتُ الْقُلُوبِ » ( ٢٦٠ / ٢ ) ؛ إِذْ عَقَدَ الْإِمَامُ أَبُو طَالِبِ الْمُكَبِّي فِيهِ فَصْلًا سَمَاءً : ( كِتَابُ ذَكْرِ دُخُولِ الْحَمَامِ ) .

رُوِيَ ذَلِكَ عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ وَأَبِي أَيُوبَ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ بَعْضُهُمْ : ( بَسْنَ الْبَيْتُ بَيْتُ الْحَمَامِ ؛ يَبْدِي الْعُورَةَ ، وَيُذَهِّبُ الْحَيَاءَ )<sup>(٢)</sup>.

فَهَذَا تَعْرَضَ لَآفَتِهِ ، وَذَلِكَ تَعْرَضَ لِفَائِدَتِهِ ، وَلَا بَأْسَ بِطَلْبِ فَائِدَتِهِ عِنْدَ الْاحْتِرَازِ مِنْ آفَتِهِ .

وَلَكِنْ عَلَى دَخْلِ الْحَمَامِ وَظَاهِفٍ مِنَ السُّنْنِ وَالوَاجِبَاتِ ، فَعَلَيْهِ وَاجِبَانِ فِي عُورَتِهِ ، وَوَاجِبَانِ فِي عُورَةِ غَيْرِهِ .

أَمَّا الْوَاجِبَانِ فِي عُورَتِهِ : فَهُوَ أَنْ يَصُونَهَا عَنْ نَظَرِ الْغَيْرِ ، وَيَصُونُهَا عَنْ مَسْ الْغَيْرِ ، فَلَا يَتَعَاطِي أَمْرَهَا إِلَّا بِيَدِهِ ، وَيَمْنَعُ الدَّلَّاكَ مِنْ مَسِ الْفَخْذِ وَمَا بَيْنَ السَّرَّةِ إِلَى الْعَانَةِ ، وَفِي إِبَاحةِ مَسِّ مَا لَيْسَ بِسُوءَةٍ لِإِزَالَةِ

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١٧٣، ١١٧٦، ١١٧٩) عن أبي الدرداء وأبي هريرة وابن عمر رضي الله عنهم، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣٠٩/٧) عن أبي الدرداء وابن عمر رضي الله عنهم.

(٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١٧٢) عن سيدنا علي مجتنزاً، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣٠٩/٧) عن أبي الدرداء أيضاً، والأمر كما قال الإمام أبو طالب رحمه الله تعالى في «القوت» (٢٦٠/٢) : ( وقد اختلف مواجه الصحابة في دخوله ، وكلُّ فيه قدوة وهدى ) .

الوسيخ احتمالٌ ، لكنَّ الأقيس التحريرِ ؛ إذْ أُلْحِقَ مسْنُ السوئتينِ في التحريرِ بالنظرِ ؛ فكذلكَ ينبغي أنْ تكونَ بقيةُ العورةِ ؛ أعني الفخذَيْنِ .

والواجبانِ في عورةِ الغيرِ : أنْ يغضَّ بصرَ نفسيَّةِ عنْها ، وأنْ ينهى عنْ كشفِها ؛ لأنَّ النهيَ عنِ المنكرِ واجبٌ ، وعليهِ ذكرُ ذلكَ ، وليسَ عليهِ القبولُ ، ولا يسقطُ عنْهُ وجوبُ الذكرِ إلا لخوفِ ضربٍ أو شتمٍ أو ما يجري عليهِ مما هو حرامٌ في نفسهِ ، فليسَ عليهِ أنْ ينكِرَ حراماً يُرهقُ<sup>(١)</sup> المنكرَ عليهِ إلى مباشرةِ حرامٍ آخرَ ، فأمَّا قولهُ : (أعلمُ أنَّ ذلكَ لا يفيدُ ولا يعملُ بهِ) ، فهذا لا يكونُ عذراً ، بلْ لا بدَّ منَ الذكرِ ؛ فلا يخلو قلبُ عنِ التأثيرِ بسماعِ الإنكارِ ، واستشعارِ الاحترازِ عندَ التعيرِ بالمعاصي ، وذلكَ يؤثِّرُ في تقيييعِ الأمرِ في عينِهِ وتنفيرِ نفسهِ عنْهُ ، فلا يجوزُ تركُهُ .

ولمثيلِ هذا صارَ الحزمُ تركَ دخولِ الحمامِ في هذهِ الأوقاتِ ؛ إذْ لا تخلو عنِ عوراتِ مكشوفةٍ ، لا سيما ما تحتَ السرةِ إلى ما فوقَ العانةِ ، إذِ الناسُ لا يعدُونَها عورةً ، وقدْ ألحَقَها الشرعُ بالعورةِ وجعلَها كالحريمِ لها ، ولهاذا يستحبُّ تخليةُ الحمامِ .

وقالَ بشْرُ بنُ العارِثِ : (ما أعنَّفُ رجلاً لا يملُكُ إلا درهماً دفعَهُ ليخلُّ<sup>(٢)</sup> لهُ الحمامُ) .

(١) يُرهقُ : يَحْمِلُ ويُلْجِئُ .

(٢) قوتُ القلوب (٢٦٠ / ٢) بتحوهُ .

ورُئي ابن عمر رضي الله عنهما في الحمام ووجهه إلى الحائط ، وقد عصب عينيه بعصابة<sup>(١)</sup> .

وقال بعضهم : ( لا يأس بدخول الحمام ولكن بازارين : إزار للعورة ، وإزار للرأس يتقنّ به ويحفظ عينيه )<sup>(٢)</sup> .

### وأَمَّا السُّنْنُ .. فَعِشْرَةُ :

- فالأول : النية ، وهو ألا يدخل الحمام لغرض دنيا ، ولا عابثاً لأجل هوئ ، بل يقصد به التنظف المحبوب تزييناً للصلوة .

- ثم يعطي الحمامي الأجرة قبل الدخول ؛ فإن ما يستوفيه مجهول ، وكذا ما يتضررُه الحمامي ، فتسليم الأجرة قبل الدخول دفع للجهالة من أحد العوضين ، وتطييب لنفسه .

- ثم يقدمُ رجله اليسرى عند الدخول .

- ويقول : بسم الله الرحمن الرحيم ، أعود بالله من الرجس النجس ،  
الخبيث المُخْبِث ، الشيطان الرجيم .

- ثم يدخل وقت الخلوة ، أو يتكلف تخلية الحمام ؛ فإنه وإن لم يكن في الحمام إلا أهل الدين والمحاتطون للعورات .. فالنظر إلى الأبدان

(١) قوت القلوب (٢٦٠/٢) .

(٢) قوت القلوب (٢٦١/٢) بنحوه .

مكشوفةٌ فيه شائبةٌ منْ قلةِ الحياةِ ، وهو مذكُورٌ للتأمِلِ في العوراتِ ، ثمَ لا يخلو الناسُ في الحركاتِ عنِ انكشافِ العوراتِ بانعطافٍ في أطرافِ الأُزرُ ، فيقعُ البصرُ على العورةِ مِنْ حيثُ لا يدري ، ولأجلِه عصَبَ ابنُ عمرَ رضيَ اللهُ عنْهُما عينيهِ .

- ويغسلُ جناحِيهِ عندَ الدخولِ .

- ولا يعجّلُ بدخولِ البيتِ الحارِ حتَّى يعرقَ في الأوَّلِ .

- وألَّا يكثُرْ صبَّ الماءِ ، بلْ يقتصرُ على قدرِ الحاجةِ ؛ فإنَّهُ المأذونُ فيهِ بقرينةِ الحالِ ، والزيادةُ عليهِ لؤْ علمَهُ الحماميُّ .. لكرهِهِ ، لا سيَّما الماءُ الحارُ ؛ فلهُ مؤنةٌ وفيهِ تعبٌ .

- وأنْ يتذَكَّرَ حرَّ النارِ بحرارةِ الحمَامِ ، ويقدِّرَ نفَسَهُ محبوساً في البيتِ الحارِ ساعةً ، ويقيسهُ إلى جهنَّمَ ؛ فإنَّهُ أشْبَهُ بيتِ بجهنمَ ، النارُ مِنْ تحتِ والظلامُ مِنْ فوقُ ، نعودُ باللهِ مِنْ ذلكَ ، بل العاقلُ لا يغفلُ عنْ ذكرِ الآخرةِ في لحظةٍ ؛ فإنَّها مصيرُهُ ومستقرُّهُ ، فيكونُ لُهُ في كلِّ ما يراهُ مِنْ ماءٍ أوْ نارٍ أوْ غيرِهما عبرةٌ وموعظةٌ ، فإنَّ المرءَ ينظرُ بحسبِ همَّتهِ .

فإذا دخلَ بزارٌ ونجارٌ وبناءً وحائِنٌ داراً معمورةً مفروشةً ؛ فإذا تفَقدَتْهُمْ .. رأيتَ البزارَ ينظرُ إلى الفرشِ ويتأمِلُ قيمتها ، والحائِنَ ينظرُ إلى الشيابِ يتأمِلُ نسجَها ، والنجارَ ينظرُ إلى السقفِ يتأمِلُ كيفية تركيبِها ، والبناءَ ينظرُ إلى الحيطانِ يتأمِلُ كيفية إحكامِها واستقامتِها ؛ فكذلكَ سالِكُ طريقِ

الآخرة ، لا يرى من الأشياء شيئاً إلاً ويكون له موعظة وذكرى للأخرة ، بل لا ينظر إلى شيء إلاً ويفتح الله عز وجل له طريق عبرة ، فإن نظر إلى سواد .. تذكر ظلمة اللحد ، وإن نظر إلى حية .. تذكر أفاعي جهنم ، وإن نظر إلى صورة قبيحة شنيعة .. تذكر منكراً ونكيراً والزبانية ، وإن سمع صوتاً هائلاً .. تذكر نفخة الصور ، وإن رأى شيئاً حسناً .. تذكر نعيم الجنة ، وإن سمع كلمة رد أو قَوْلٍ في سوق أو دار .. تذكر ما ينكشف من آخر أمره بعد الحساب من الرد أو القبول .

وما أجرَ أن يكون هذا هو الغالب على قلب العاقل ؛ إذ لا يصرفه عنه إلا مهمات الدنيا ، فإذا نسب مدة المقام في الدنيا إلى مدة المقام في الآخرة .. استحقّها إن لم يكن ممن أغفل قلبه وأعمى بصيرته .

- ومن السنن : ألا يسلّم عند الدخول ، وإن سُلِّمَ عليه .. لم يجب بلفظ السلام ، بل يسكت إن أجبَ غيره ، وإن أحبَ .. قال : عافاك الله<sup>(١)</sup> .

ولا بأس بأن يصافح الداخل ويقول : عافاك الله لا بدء الكلام ، ثم لا يكثر الكلام في الحمام ، ولا يقرأ القرآن إلا سراً ، ولا بأس بإظهار الاستعاذه من الشيطان .

(١) أي : محا عنك الذنوب والأسقام ، وقد صارت هذه الكلمة معروفة في خطاب من يخرج من الخلاء ، أو يقول : عوفيت وشفيت ، أو نعيمًا لكم ، أو ما أشبه ذلك . «إتحاف» (٤٠٤/٢) .

ويكره دخول الحمام بين العشاءين وقرباً من الغروب؛ فإن ذلك وقت انتشار الشياطين.

ولا بأس بأن يدلّكَهُ غيره؛ فقد نقلَ عنْ يوسف بنِ أسباطٍ أنه أوصى بأن يغسله إنسانٌ لم يكن من أصحابه، وقال: إنه دلّكَني في الحمام مرّة، فاردت أن أكافئه بما يفرج به، وإنَّه ليفرُج بذلك<sup>(١)</sup>.

ويدلُّ على جوازه ما روى بعض الصحابة أنَّ رسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وسَلَّمَ نزلَ متولاً في بعضِ أسفارِهِ، فتَامَ على بطنهِ عبدُ أسودٍ يغمُرُ ظهرهُ، فقلتُ: ما هذا يا رسولَ اللهِ؟ فقالَ: «إنَّ الناقةَ تَقْحَمُ بي»<sup>(٢)</sup>.

ثمَّ مهما فرغَ منَ الحمام.. شكرَ اللهَ تعالى على هذهِ النعمة؛ فقد قيلَ: (الماءُ الحارُّ في الشتاءِ منَ النعيمِ الذي يُسأَلُ عنهُ)<sup>(٣)</sup>، وقال ابن عمرَ رضيَ اللهُ عنْهما: (الحمامُ منَ النعيمِ الذي أحدثُوه)<sup>(٤)</sup>.  
هذا من جهةِ الشرعِ.

أما من جهةِ الطبِّ.. فقد قيلَ: الحمامُ بعدَ التُّورَةِ أمانٌ منَ الجذام<sup>(٥)</sup>.

وقيلَ: (النُّورَةُ في كلِّ شهرٍ مرةً تطفئُ الحرارةَ وتنقِي اللونَ، وتزيدُ في

(١) قوت القلوب (٢/٢٦١).

(٢) رواه الطبراني في «الصغير» (١/٨٣)، تَقْحَمَتْ: رمت بي من على ظهرها.

(٣) قوت القلوب (٢/٢٦١)، ولطائف الإشارات (٣/٧٦٣).

(٤) قوت القلوب (٢/٢٦١).

(٥) قوت القلوب (٢/٢٦١) وفيه: (الحناء) بدل (الحمام)، وانظر «سير أعلام النبلاء» (٩/٣٩٣).

الجماع ) ، وقيل : ( بولة في الحمام قائمًا في الشتاء أَنْفَعُ مِنْ شربة دواء ) ، وقيل : ( نومة في الصيف بعد الحمام تعدل شربة دواء ، وغسل القدمين بما بارد بعد الخروج من الحمام أمانٌ من النقرس )<sup>(١)</sup> .

ويكره صب الماء البارد على الرأس عند الخروج ، وكذا شربه . هذا حكم الرجال .

وأَمَّا النَّسَاءُ : فقد قالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَحُلُّ لِلرَّجُلِ أَنْ يُدْخِلَ حَلِيلَتَهُ الْحَمَامَ وَفِي الْبَيْتِ مُسْتَحْمًّا »<sup>(٢)</sup> .

والمشهور أنَّه حرام على الرجال دخول الحمام إلا بمئزر ، وحرام على المرأة دخول الحمام إلا نساء أو مريضة<sup>(٣)</sup> .

ودخلت عائشة رضي الله عنها حماماً مِنْ سقِّيم بها<sup>(٤)</sup> ، فإن دخلت لضرورة . فلا تدخل إلا بمئزر سابق .

ويكره للرجل أن يعطيها أجرة الحمام ، فيكون معيناً لها على المكروه<sup>(٥)</sup> .



(١) ذكر ذلك كله الإمام أبو طالب في « قوت القلوب » ( ٢٦١ / ٢ ) .

(٢) رواه الترمذى ( ٢٨٠١ ) .

(٣) رواه أبو داود ( ٤٠١١ ) بلفظ : « إنها ستفتح لكم أرض العجم ، وستجدون فيها بيوتاً يقال لها الحمامات ، فلا يدخلنها الرجال إلا بالازر ، وامتنعوا النساء إلا مريضة أو نساء » .

(٤) كذا في « قوت القلوب » ( ٢٦١ / ٢ ) ، وللبهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٣٨٢ ) عن عائشة رضي الله عنها : ( ما يسر عائشة أن لها مثل أحد ذهباً وأنها دخلت الحمام ) .

(٥) قوت القلوب ( ٢٦١ / ٢ ) .

## النوع الثاني : مما يحذف من البدن : الأجزاء وهي ممانعة

**الأول :** شعر الرأس : ولا بأس بحلقه لمن أراد التنظيف ، ولا بأس بتركه لمن يدّهن ويرجّل ، إلا إذا تركه قرزاً ؛ أي : قطعاً ، فهو دأب أهل الشطارا ، أو أرسل الذوائب على هيئة أهل الشرف حيث صار ذلك شعارا لهم ؛ فإنه إذا لم يكن شريفاً .. كان ذلك تلبيساً .

**الثاني :** شعر الشارب : وقد قال صلى الله عليه وسلم : « قُصُوا الشوارب » ، وفي لفظ آخر : « جُزُوا الشوارب » ، وفي لفظ آخر : « حُفُوا الشوارب واغفُوا اللحى »<sup>(١)</sup> أي : اجعلوها حفاف الشفة ؛ أي : حولها ، وحفاف الشيء : حوله ، ومنه قوله تعالى : « وَتَرَى الْمَلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ » ، وفي لفظ آخر : « احْفُوا » ، وهذا يشعر بالاستصال ، وقوله : « حُفُوا » يدل على ما دون ذلك ؛ قال الله عز وجل : « إِن يَسْتَكْمُوهَا فَيُحِقِّكُمْ بَخْلًاوْ » أي : يستقصي عليكم .

(١) رواه البخاري (٥٨٩٢) ، ومسلم (٢٥٩ ، ٢٦٠) .

وأَمَّا الْحَلْقُ . . فِلَمْ يَرِدْ<sup>(١)</sup> ، وَالإِحْفَاءُ الْقَرِيبُ مِنَ الْحَلْقِ نُقْلَ عنِ الصَّحَابَةِ ؛ نَظَرَ بَعْضُ التَّابِعِينَ إِلَى رَجُلٍ قَدْ أَحْفَى شَارِبَةً فَقَالَ : ذَكْرِتِنِي أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

وَقَالَ الْمُغِيرَةُ بْنُ شَعْبَةَ : نَظَرَ إِلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ طَالَ شَارِبِي فَقَالَ : « تَعَالَى ؛ فَقَصَّهُ لِي عَلَى سِواِكِ »<sup>(٢)</sup> .

وَلَا بِأَسْنَ بِتِرَكِ سِبَالِيَّهِ ، وَهَمَا طَرْفَا الشَّارِبِ ، فَعَلَّ ذَلِكَ عُمُرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَغَيْرُهُ ؛ لَأَنَّ ذَلِكَ لَا يَسْتَرُ الْفَمَ ، وَلَا يَقْنِي فِيهِ غَمَرُ الطَّعَامِ ، إِذْ لَا يَصْلُ إِلَيْهِ .  
وَقَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « اغْفُوا اللَّحْيَ » أَيْ : كَثُرُوهَا .

وَفِي الْخَبْرِ : « إِنَّ الْيَهُودَ يَعْقُونَ شَوَارِبَهُمْ وَيَقْصُونَ لَحَاحُهُمْ ، فَخَالِفُوهُمْ »<sup>(٣)</sup> .  
وَكَرَّهَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ الْحَلْقَ وَرَأَهُ بَدْعَةً<sup>(٤)</sup> .



### الثالث : شعر الإبط : ويستحب تفهُّمُه في كلّ أربعين يوماً مرّةً ، وذلك

(١) ولعل ما ورد في « السنن الكبرى » للنسائي (٩) من حديث أبي هريرة مرفوعاً : « خمس من الفطرة » وذكر : « وحلق الشارب » يحمل على الإحفاء القريب من الحلق ؛ لئلا تتضاد الروايات . « إتحاف » (٤٠٨/٢) بتصرف .  
رواه أبو داود (١٨٨) .

(٢) روى أحمد في « المسند » (٥/٢٦٤) في أثناء حديث لأبي أمامة رضي الله عنه : فقلنا : يا رسول الله ؛ إن أهل الكتاب يقصون عثانيهم ، ويوفرون سبالهم ، فقال النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « قصوا سبالكم ووفروا عثانيكم ، وخالفوا أهل الكتاب » .  
(٤) وهو الإمام مالك ، فقد عدَ حلقه بدعة ومثله . انظر « مواهب الجليل » (١/٣١٣) .

سهلٌ على مَنْ تَعَوَّدَ فِي الابتداءِ نَفْهَةُ ، فَأَمَّا مَنْ تَعَوَّدَ الْحَلْقَ .. فِيكَفِيهِ الْحَلْقُ ؛ إِذْ فِي التَّنْفِ تَعْذِيبٌ وَإِيلَامٌ ، وَالْمَقْصُودُ النَّظَافَةُ ، وَأَلَّا يَجْتَمِعَ الْوَسْخُ فِي خَلْلِهَا ، وَيَحْصُلُ ذَلِكَ بِالْحَلْقِ .



**الرابع :** شَعْرُ العَانَةِ : وَيُسْتَحْبِطُ إِزَالَةُ ذَلِكَ إِمَّا بِالْحَلْقِ أَوْ بِالنُّورَةِ ، وَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَأْخِرَ عَنْ أَرْبَعينَ يَوْمًا .



**الخامسُ :** الأَظْفَارُ : وَتَقْلِيمُهَا مُسْتَحْبٌ لِشَنَاعَةِ صُورِهَا إِذَا طَالتْ ، وَلِمَا يَجْتَمِعُ فِيهَا مِنَ الْوَسْخِ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَا أَبَا هَرِيرَةَ ؛ قَلْمَنْ أَظْفَارَكَ ؛ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَقْعُدُ عَلَى مَا طَالَ مِنْهَا »<sup>(١)</sup> .

وَلَوْ كَانَ تَحْتَ الظُّفَرِ وَسْخٌ .. فَلَا يَمْنَعُ ذَلِكَ صَحَّةَ الوضُوءِ ؛ لِأَنَّهُ لَا يَمْنَعُ وَصْوَلَ الْمَاءِ ، وَلِأَنَّهُ يُسْاهَلُ فِيهِ لِلْحَاجَةِ ، لَا سِيمَا فِي أَظْفَارِ الرَّجُلِ ، وَفِي الْأَوْسَاخِ الَّتِي تَجْتَمِعُ عَلَى الْبَرَاجِمِ وَظَهُورِ الْأَرْجُلِ وَالْأَيْدِي مِنَ الْعَرَبِ وَأَهْلِ السَّوَادِ<sup>(٢)</sup> ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْمُرُهُمْ

(١) كذا هو عند الديلمي في « مسند الفردوس » (٤٥٧٩) عن علي رضي الله عنه ، وروى الخطيب في « الجامع لأخلاق الراوي وأدب السامع » (٥٨٩/١) : « خللوا الحاكم ، وقصوا أظافركم ؛ فإن الشيطان يجري ما بين اللحم والظفر ».

(٢) أراد بالعرب سكان البادية ، وبالسواد سكان القرى والريف ، غالباً ما يستعملها المصنف بهذا المعنى .

بالقلم ، وينكرُ ما يرى تحت أظفارِهم من الأوساخ ، ولم يأمرُهم بإعادة الصلوات ، ولو أمرَ به.. لكان فيه فائدةٌ أخرى ، وهي التغليظ والزجر عن ذلك .

ولم أر في الكتب خبراً مروياً في ترتيب قلم الأظفار ، ولكن سمعت أنه صلى الله عليه وسلم بدأ بمسبّحته اليمنى ، وختم بإبهام اليمنى ، وابتداً في اليسرى بالختنِ إلى الإبهام .

ولما تأملت في هذا.. خطرَ لي من المعنى ما يدلُّ على أنَّ الرواية فيه صحيحة ؛ إذ مثلُ هذا المعنى لا ينكشفُ ابتداءً إلا بنور النبوة ، وأمامَ العالم ذو البصيرة.. فغايتها أنْ يستتبطَّهُ من العقل بعد نقل الفعل إليه .

والذي لاحَ لي فيه والعلمُ عند الله سبحانه : أنه لا بدَّ من قلم أظفار اليد والرجل ، واليد أشرفُ من الرجل ، فيبدأ بها ، ثمَّ اليمنى أشرفُ من اليسرى فيبدأ بها ، ثمَّ على اليمنى خمسةُ أصابع ، والمسبّحةُ أشرفُها ؛ إذ هي المنشورةُ في كلمتي الشهادةِ من جملةِ الأصابع ، ثمَّ بعدها ينبغي أنْ يتدىء بما على يمينها ؛ إذ الشرعُ يستحبُ إدارَةَ الطهورِ وغيرِه على اليمين ، وإن وضعَ ظهرَ الكفَّ على الأرض.. فالإبهامُ هو اليمين ، وإن وضعَ بطنَ الكفَّ<sup>(١)</sup>.. فالوسطيُّ هي اليمنى<sup>(٢)</sup> ، واليدُ إذا تركتْ بطبعِها.. كانَ الكفَّ

(١) أي : على بطنها .

(٢) أي : باعتبار المسبّحة .

مائلاً إلى جهة الأرض ، إذ جهة حركة اليمنى إلى اليسار ، واستتمام الحركة إلى اليسار يجعل ظهر الكف عالياً ، مما يقتضيه الطبع أولى .

ثم إذا وُضعت الكف على الكف .. صارت الأصابع في حكم حلقة دائرة ، فيقتضي ترتيب الدور الذهاب عن يمين المسبيحة إلى أن يعود إلى المسبيحة ، فتقع البداية بخنصر اليسرى ، والختم ببابهامها ، ويبقى إبهام اليمنى فيختتم به التقليم .

وإنما قدرت الكف موضوعاً على الكف حتى تصير الأصابع كأشخاص في حلقة ليظهر ترتيبها ، وتقدير ذلك أولى من تقدير وضع الكف على ظهر الكف ، أو وضع ظهر الكف على ظهر الكف ، فإن ذلك لا يقتضيه الطبع<sup>(١)</sup> .

وأماماً أصابع الرجل .. فالأولى عندي إذ لم يثبت فيها نقل : أن يبدأ بخنصر اليمنى ، ويختتم بخنصر اليسرى كما في التخليل ؛ فإن المعانى التي ذكرناها في اليد لا تتجه هنها ؛ إذ لا مسبحة في الرجل ، وهذه الأصابع في حكم صفة واحد ثابت على الأرض ، فيبدأ من جانب اليمين ، فإن تقديرها حلقة بوضع الأخمص على الأخمص يأبه الطبع بخلاف اليدين . وهذه الدقائق في الترتيب تنكشف بنور النبوة في لحظة ، وإنما يطول

(١) فالصورة التي انتهى إليها المصنف رحمة الله تعالى : الابداء بالقص بمسبيحة اليمنى ثم وسطها ثم بنصرها ثم خنصرها ، ثم خنصر اليسرى ثم بنصرها ثم وسطها ثم سباتها ثم إبهامها ، ثم يختتم ببابهام اليمنى .

التعب علينا ، ثم لؤ سئلنا ابتداءً عن الترتيب في ذلك . . ربما لم يخطر لنا ، وإذا ذكرنا فعله صلى الله عليه وسلم وترتيبه . . ربما تيسّر لنا بما عاينه صلى الله عليه وسلم بشهادة الحكم وتبنيه على المعنى استنباط المعنى .

ولا تظنَّ أنَّ أفعاله صلى الله عليه وسلم في جميع حركاته كانت خارجة عن وزنٍ وقانونٍ وترتيبٍ ، بل جميع الأمور الاختيارية التي يتردَّد فيها الفاعل بين قسمين أوْ أقسامِ . . كان لا يقدم على واحدٍ معينٍ بالاتفاق ، بل بمعنى يقتضي الإقدام والتقديم ؛ فإنَّ الاسترسال مهماً كيماً اتفق سجية البهائم ، وضبطُ الحركات بموازين المعاني سجية أولياء الله تعالى .

وكلما كانت حركات الإنسان وخطواته إلى الضبط أقرب ، وعن الإهمال وتركه سدىًّا . . كانت مرتبته إلى رتبة الأولياء والأنبياء أكثر ، وكان قربه من الله عزَّ وجلَّ أظهرَ ؛ إذ القريب من النبي عليه الصلاة والسلام وهو القريب من الله . . لا بدَّ أن يكون قريباً ؛ فالقريب من القريب قريب بالإضافة إلى غيره .

فتعودُ بالله أن يكون زمامُ حركاتنا وسكناتنا في يد الشيطان بواسطة الهوى .

واعتبر في ضبطِ الحركات باكتحاله صلى الله عليه وسلم ؛ فإنَّه كان يكتحُل في عينيه اليمنى ثلاثة ، وفي اليسرى اثنين<sup>(١)</sup> ، فبدايته باليميني

(١) رواه ابن سعد في « طبقاته » (٤١٦/١) ، وابن أبي شيبة في « المصنف » (٢٣٩٥٣) .

لشرفها ، وتفاوتُه بين العينين لتكون الجملة وترأ ، فإن للوترِ فضلاً على الزوج ، فإن الله تعالى وتر يحب الوتر<sup>(١)</sup> ، فلا ينبغي أن يخلو فعلُ العبد من مناسبة لوصفِ مِنْ أوصافِ ربِّ تعالى ، ولذلك استحب الإيتار في الاستجمار .

وإنما لم يقتصر على الثلاث وهو وتر لأنَّ اليسرى لا يخصُّها إلا واحدة ، والغالب أنَّ الواحدة لا تستوعب أصول الأجناف بالكُحْل ، وإنما خصَّ اليمين بالثلاث لأنَّ التفضيل لا بد منه للإيتار ، واليمينُ أفضلُ ، فهي بالزيادة أحق .

\* \* \*

فإنْ قلتَ : لمْ اقتصرَ على اثنينِ لليسرى وهي زوج؟

فالجوابُ : أنَّ ذلك ضرورةً ؛ إذ لو جعلَ لكلَّ واحدةٍ وترًا .. كان المجموع زوجاً ؛ إذ الوتر مع الوتر زوج ، ورعايته الإيتار في مجموع الفعل وهو في حكم الخصلة الواحدة أحب من رعايته في الأحاد<sup>(٢)</sup> ، ولذلك أيضاً وجہ ، وهو أن يكتحل في كل واحدةٍ ثلاثةً على قياسِ الموضوع ، وقد نقلَ ذلك في الصحيح ، وهو الأولى<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه البخاري (٦٤١٠) ، ومسلم (٢٦٧٧) .

(٢) وهذا على تقدير أن العينين في حكم عضو واحد ، فينظر فيه إلى مجموع الفعل . «إتحاف» (٤١٦/٢) .

(٣) الاكتحال ثلاثةً في كل عين عند الترمذى (١٧٥٧) ، وابن ماجه (٣٤٩٩) .

ولو ذهبتُ أستقصي دقائقَ ما راعاهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حركاتهِ . .  
لطالَ الأمْرُ ، فقسُ بما سمعتهُ ما لمْ تسمعهُ .

واعلمْ : أنَّ العالَمَ لا يَكُونُ وارثاً للنبيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا إِذَا اطْلَعَ عَلَى جَمِيعِ معانِي الشَّرِيعَةِ ، حَتَّى لَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا درْجَةٌ وَاحِدَةٌ ، وَهِيَ درْجَةُ النَّبُوَّةِ ، وَهِيَ الدَّرْجَةُ الْفَارِقَةُ بَيْنَ الْوَارِثِ وَالْمُورُوثِ ، إِذَا المُورُوثُ : هُوَ الَّذِي حَصَّلَ الْمَالَ لَهُ وَاشْتَغَلَ بِتَحْصِيلِهِ وَاقْتَدَرَ عَلَيْهِ ، وَالْوَارِثُ : هُوَ الَّذِي لَمْ يَحْصُلْ وَلَمْ يَقْدِرْ عَلَيْهِ ، وَلَكِنْ انتَقَلَ إِلَيْهِ وَتَلَقَّاهُ مِنْهُ بَعْدَ حَصُولِهِ لَهُ .

فَأَمْثَالُ هَذِهِ الْمَعْانِي مَعَ سَهْوَلَةِ أَمْرِهَا بِالإِضَافَةِ إِلَى الْأَغْوَارِ وَالْأَسْرَارِ لَا يَسْتَقْلُ بِدُرُكِهَا ابْتِدَاءً إِلَّا الْأَنْبِيَاءُ ، وَلَا يَسْتَقْلُ باسْتِبْنَاطِهَا تَلْقِيًّا بَعْدَ تَبْيَهِ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهَا إِلَّا الْعُلَمَاءُ الَّذِينَ هُمْ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ .

**السادسُ والسابعُ :** زِيَادَةُ السَّرَّةِ وَقُلْفَةُ الْحَشْفَةِ : أَمَّا السَّرَّةُ . . فَتَقْطَعُ فِي أَوَّلِ الولادةِ ، وَأَمَّا التَّطْهِيرُ بِالختانِ . . فَعَادَةُ الْيَهُودِ فِي الْيَوْمِ السَّابِعِ مِنَ الولادةِ ، وَمَخَالِفَتُهُمْ بِالتَّأخِيرِ إِلَى أَنْ يَشْغُرَ الْوَلَدُ أَحَبَّ وَأَبْعَدُ عَنِ الْخَطَرِ<sup>(۱)</sup> ،

(۱) يَشْغُرُ الْوَلَدُ : تَسْقُطُ أَسْنَانَهُ الرَّوَاضِعَ ، أَوْ يَقوِيُّ كَمَا فَسَرَهُ الْحَافِظُ الرَّبِيدِيُّ .

قال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْخِتَانُ سَنَّةٌ لِلرِّجَالِ مَكْرَمَةٌ لِلنِّسَاءِ »<sup>(١)</sup> .

وينبغي ألا يبالغ في خفض المرأة ، قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَأُمَّ عَطِيَّةَ وَكَانَتْ تَخْفَضُ : « يَا أُمَّ عَطِيَّةَ ؛ أَشْمَّيْ وَلَا تَنْهَكِي ؛ فَإِنَّهُ أَسْرَى لِلْوِجْهِ وَأَحْظَى عَنْدَ الزَّوْجِ »<sup>(٢)</sup> أَيْ : أَكْثُرُ لِمَاءِ الْوِجْهِ وَدِمَهِ ، وَأَحْسَنُ فِي جماعها .

فانظر إلى جزالة لفظه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الكناية ، وإلى إشراق نور النبوة من مصالح الآخرة التي هي أهم مقاصد النبوة إلى مصالح الدنيا ، حتى انكشف له وهو أمي من هذا الأمر النازل قدره ما لو وقعت الغفلة عنه .. خيف ضرره .

فسبحان من أرسله رحمة للعالمين ؛ ليجمع لهم بيمينه مصالح الدنيا والدين صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

الثامن : ما طال من اللحية : وإنما آخرناها لنلحق بها ما في اللحية من السنن والبدع ، إذ هذا أقرب موضع يليق به ذكرها .

وقد اختلفوا فيما طال منها : فقيل : إن قبض الرجل على لحيته وأخذ ما تحت القبضة .. فلا بأس ، فقد فعله ابن عمر وجماعة من

(١) رواه أحمد في « المسند » ( ٧٥ / ٥ ) ، والبيهقي في « السنن الكبرى » ( ٣٢٤ / ٨ ) .

(٢) بنحوه عند أبي داود ( ٥٢٧١ ) ، وبلفظه عند الطبراني في « الأوسط » ( ٢٢٧٤ ) .

التابعَ ، واستحسنَ الشعبيُّ وابنُ سيرينَ .

وكرهَ الحسنُ وقتادةُ ، وقالا : تركُها عافيةً أحبُ إلينا<sup>(١)</sup> ، لقولهِ صلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « اعفوا اللَّحَى »<sup>(٢)</sup> .

والأمرُ في هذا قريبٌ إذا لم ينتهِ إلى تقصيصِ اللحيةِ وتدويرِها مِنَ الجوانِبِ ؛ فإنَ الطولَ المفرطَ قد يشوهُ الخلقةَ ويطلقُ ألسنةَ المعتابينَ بالنَّبِرِ إلَيْهِ ، فلا بأسَ بالاحترازِ عنهُ على هذهِ النِّيَةِ .

وقالَ النَّخعيُّ : ( عجبتُ لرجلٍ عاقلٍ طويلاً للحيةِ كيفَ لا يأخذُ مِنْ لحيتهِ فيجعلُها بينَ لحيتينِ ، فإنَ التَّوْسُطَ في كُلِّ شَيْءٍ حَسْنٌ )<sup>(٣)</sup> .

ولذلكَ قيلَ : ( كُلُّما طالتِ اللحيةُ .. تشمَرَ العقلُ )<sup>(٤)</sup> .

### فضائل اللحى

[فيما يُكرهُ في اللحيةِ من خصالٍ]

وفي اللحيةِ عشرُ خصالٍ مكرورةٍ ، وبعضُها أشدُّ كراهةً مِنْ بعضٍ ، وهيَ : خضابُها بالسوادِ ، وتبسيطُها بالكبريتِ ، وتنفسُها ، ونتفُ الشَّيبِ منها ، والنقسانُ منها ، والزيادةُ فيها ، وتسريحُها تصنُعاً لأجلِ الرياءِ ،

(١) قوت القلوب (١٤٤/٢) ، وسياق المصنف هنا بتفصيل أوسع عندهِ .

(٢) رواه البخاري (٥٨٩٢) ، ومسلم (٢٥٩) .

(٣) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

(٤) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

وتركُها شعنةً إظهاراً للزهدِ ، والنظرُ إلى سوادها عجباً بالشبابِ ، وإلى بياضها تكبراً بعلو السنِّ ، وحضارتها بالحمرة والصفرة من غير نيةٍ تشبعاً بالصالحينَ .



**أاما الأول :** وهو الخضاب بالسواد : فهو منهى عنه ، قال صلى الله عليه وسلم : « خير شبابكم من تشبه بشيوخكم ، وشر شبابكم من تشبه بشبابكم » <sup>(١)</sup> .

والمراد بالتشبه بالشيخ في الوقار ، لا في تبييض الشعر ، ونهى عن الخضاب بالسواد <sup>(٢)</sup> ، وقال : « هو خضاب أهل النار » ، وفي لفظ آخر : « الخضاب بالسواد خضاب الكفار » <sup>(٣)</sup> .

وتزوجَ رجلٌ على عهد عمر رضي الله عنه وكان خضاب بالسواد ، فنصلَ خضابه وظهرت شيبته ، فرفعه أهل المرأة إلى عمر رضي الله عنه ، فرداً نكاحه وأوجعه ضرباً وقال : غرت القوم بالشباب ولبست عليهم شيبتك <sup>(٤)</sup> .

(١) رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٥٩٠٠ ) .

(٢) روى مسلم ( ٢١٠٢ ) عن جابر رضي الله عنه قال : أتي بأبي قحافة يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة بياضاً ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « غيروا هذان بشيء واجتنبوا السواد » .

(٣) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٥٢٦ / ٣ ) بلفظ : « والسواد خضاب الكافر » ، والروايات والسباق عند صاحب « القوت » ( ١٤٤ / ٢ ) .

(٤) قوت القلوب ( ١٤٤ / ٢ ) ، ونصل : زال عنه .

ويقال : أول من خضب بالسواد فرعون لعنة الله<sup>(١)</sup> .

وعن ابن عباس رضي الله عنهم ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « يكون في آخر الزمان قوم يخضبون بالسواد كحواضل الحمام ، لا يریحون رائحة الجنة »<sup>(٢)</sup> .



الثاني : الخضاب بالصفرة والحرمة : وهو جائز تليساً للشيب على الكفار في الغزو والجهاد ، فإن لم يكن على هذه النية بل للتسبب بأهل الدين .. فهو مذموم ، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « الصفرة خضاب المسلمين ، والحرمة خضاب المؤمنين »<sup>(٣)</sup> .

وكانوا يخضبون بالحناء للحرمة ، وبالخلوق والكتم للصفرة<sup>(٤)</sup> ، وخطب بعض العلماء بالسواد لأجل الغزو ، وذلك لا بأس به إذا صحت النية ولم يكن فيه هوى وشهوة .



الثالث : تبييضها بالكبريت استعجالاً لإظهار علو السنن ؛ توصلًا إلى التوقيير ، وقبول الشهادة ، والتصديق بالرواية عن الشيوخ ، وترفعاً عن

(١) قوت القلوب (١٤٤/٢) .

(٢) رواه أبو داود (٤٢١٢) ، والنسائي (١٣٨/٨) .

(٣) رواه الحاكم في « المستدرك » (٥٢٦/٣) ، وقد تقدم بعضه .

(٤) قوت القلوب (١٤٤/٢) .

الشباب ، وإظهاراً لكثره العلم ؛ ظناً بأنَّ كثرة الأيام تعطيه فضلاً ، وهيهات ! فلا يزيدُ كبر السن للجاهل إلا جهلاً ، فالعلم ثمرة العقل ، وهي غريزة لا يؤثر الشيب فيها ، ومن كانت غريزته الحمق .. فطول المدة يؤكّد حماقتها .

وقد كان الشيوخ يقدّمون الشباب بالعلم ؛ كان عمر رضي الله عنه يقدّم ابن عباس وهو حديث السن على أكابر الصحابة ويسأله دونهم<sup>(١)</sup> .

وقال ابن عباس رضي الله عنهم : ( ما آتى الله عز وجل عبداً علمًا إلا شاباً ، والخير كله في الشباب ) ، ثم تلا قوله تعالى : « قَالُوا سَمِعْنَا فَتَنَذَّرُوكُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ » ، وقوله تعالى : « إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ أَمْنَوْا بِرَبِّهِمْ » ، وقوله تعالى : « وَإِذَا نَهَيْنَاهُمْ أَحْكَمَ صَبَّيْنَا »<sup>(٢)</sup> .

وكان أنس رضي الله عنه يقول : قُبض رسول الله صلى الله عليه وسلم وليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء . فقيل له : يا أبا حمزة ؟ فقد أسن ؟ فقال : لم يشينه الله تعالى بالشيب ، فقيل : أوشين هو ؟ فقال : كلُّكم يكرهه<sup>(٣)</sup> .

(١) أصله في « البخاري » ( ٤٢٩٤ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٤٥ / ٢ ) .

(٣) وأما خبر : « الشيب وقار ونور » .. فيجاب عنه بأنه وإن كان كذلك لكنه يشين عند النساء غالباً ، وبأن الشيب المنفي الشين عند من كرهه لا مطلقاً ؛ لتجتمع الروايات . « إتحاف » ( ٤٢٣ / ٢ ) . وأصل الخبر عند البخاري ( ٣٥٤٧ ) ، ومسلم ( ٢٣٤٧ ) ، وكلام أنس عند أحمد ( ١٠٨ / ٣ ) .

ويقال : إنَّ يَحْيَى بْنَ أَكْثَمَ وَلِيَ الْقَضَاءِ وَهُوَ ابْنُ إِحْدَى وَعَشْرِينَ سَنَةً ، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ فِي مَجْلِسِهِ يَرِيدُ أَنْ يُخْجِلَهُ بِصَغِيرِ سَنِّهِ : كَمْ سِنُّ الْقَاضِي أَيَّدَهُ اللَّهُ ؟ فَقَالَ : مُثْلُ سِنِّ عَتَّابِ بْنِ أَسِيدٍ حَيْنَ وَلَاَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِمَارَةً مَكَّةَ وَقَضَاءَهَا ، فَأَفْحَمَهُ<sup>(١)</sup> .

وَرُوِيَّ عَنْ مَالِكٍ أَنَّهُ قَالَ : ( قَرَأْتُ فِي بَعْضِ الْكِتَبِ : لَا تَغْرِنُكُمُ الْلَّحْيَ ) ؛ فَإِنَّ التِّيسَ لَهُ لَحْيَ<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ أَبُو عُمَرِ بْنُ الْعَلاءِ : ( إِذَا رَأَيْتَ الرَّجُلَ طَوِيلَ الْقَامَةِ صَغِيرَ الْهَامَةِ عَرِيضَ الْلَّحْيَ ) . فَاقْضِ عَلَيْهِ بِالْحَمْقِ . وَلَوْ كَانَ أُمِيَّةً بْنَ عَبْدِ شَمْسٍ )<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ أَيُوبُ السَّخْتِيَانِيُّ : ( أَدْرَكْتُ الشَّيْخَ ابْنَ ثَمَانِينَ سَنَةً يَتَبعُ الْغَلامَ يَتَعَلَّمُ مِنْهُ )<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ عَلَيُّ بْنُ الْحَسِينِ : ( مَنْ سَبَقَ إِلَيْهِ الْعِلْمَ قَبْلَكَ .. فَهُوَ إِمَامُكَ فِيهِ وَإِنْ كَانَ أَصْغَرَ سِنًا مِنْكَ )<sup>(٥)</sup> .

وَقَيلَ لِأَبِي عُمَرِ بْنِ الْعَلاءِ : أَيْحُسْنُ مِنَ الشَّيْخِ أَنْ يَتَعَلَّمَ مِنَ الصَّغِيرِ ؟

(١) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

(٢) في «القوت» (١٤٥/٢) : ( وروينا عن مالك بن مغول ) ، فاطلاق المصنف يوهم أنه الإمام مالك بن أنس كما نبه عليه الحافظ الزبيدي .

(٣) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

(٤) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

(٥) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

فقالَ : إِنْ كَانَ الْجَهْلُ يَقْبَحُ بِهِ . . فَالْتَّعْلُمُ يَحْسُنُ بِهِ<sup>(١)</sup> .

وقالَ يَحْسَنُ بْنُ مَعْنَى لِأَحْمَدَ بْنِ حَنْبَلٍ وَقَدْ رَأَهُ يَمْشِي خَلْفَ بَغْلَةِ الشَّافِعِيِّ : يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؛ تَرَكْتَ حَدِيثَ سَفِيَّاً بَعْلَوَهُ وَتَمْشِي خَلْفَ بَغْلَةِ هَذَا الْفَتَنِ وَتَسْمَعُ مِنْهُ ؟ فَقَالَ أَحْمَدُ : لَوْ عَرَفْتَ . . لَكُنْتَ تَمْشِي مِنَ الْجَانِبِ الْآخِرِ ؛ إِنَّ عِلْمَ سَفِيَّاً إِنْ فَاتَنِي بَعْلَوُهُ . . أَدْرَكْتُهُ بِنَزْوِلٍ ، وَإِنَّ عَقْلَ هَذَا الشَّابِ إِنْ فَاتَنِي . . لَمْ أَدْرِكْهُ بَعْلَوُهُ وَلَا بِنَزْوِلٍ<sup>(٢)</sup> .



**الرابع** : نَفَّ بِيَاضِهَا اسْتِنْكَافًا مِنَ الشَّيْءِ . وَقَدْ نَهَى عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَنْ نَفَّ الشَّيْبِ ، وَقَالَ : « هُوَ نُورُ الْمُؤْمِنِ »<sup>(٣)</sup> ، وَهُوَ فِي مَعْنَى الْخَضَابِ بِالسُّوَادِ ، وَعَلَّةُ الْكَرَاهِيَّةِ مَا سَبَقَ ، وَالشَّيْبُ نُورُ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالرُّغْبَةُ عَنْهُ رُغْبَةُ عَنِ النُّورِ .



**الخامس** : نَفُّهَا أَوْ نَفَّ بَعْضِهَا بِحُكْمِ الْعَبْثِ وَالْهُوْسِ ، وَذَلِكَ مَكْرُوهٌ وَمَشُوّهٌ لِلْخَلْقَةِ ، وَنَفُّ الْفَنِيْكَيْنِ بَدْعَةٌ ، وَهُمَا جَنْبِتَا الْعَنْفَقَةِ .

(١) قوت القلوب (١٤٥/٢) .

(٢) كذا هو في « القوت » (١٤٥/٢) ، وأصله مروي في « تاريخ بغداد » (٦٤/٢) .

(٣) رواه أبو داود (٤٢٠٢) ، والترمذى (٢٨٢١) ، وابن ماجه (٣٧٢١) ، والنَّفَّ في الحديث أعم من أن يكون في اللحية أو من الرأس ؛ لأنَّه نور ووار . « إتحاف » (٤٢٥/٢) .

شهدَ عندَ عمرَ بنِ عبدِ العزِيزِ رجُلٌ كَانَ يَنْتَفُ فَنِيكَيْهِ ؛ فَرَدَ شَهادَتَهُ<sup>(١)</sup> .

ورَدَ عَمْرُ بْنُ الْخَطَابِ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَابْنُ أَبِي لَيْلَى قاضِي الْمَدِينَةِ شَهادَةً مَنْ كَانَ يَنْتَفُ لَحِيَتَهُ<sup>(٢)</sup> .

وَأَمَّا نَتْفُهَا فِي أَوَّلِ النَّبَاتِ تَشَبَّهَا بِالْمَرْدِ . فَمِنَ الْمُنْكَرَاتِ الْكَبَارِ ، إِنَّ اللَّحِيَّةَ زِينَةُ الرِّجَالِ ، فَلَلَّهِ سُبْحَانَهُ مَلَائِكَةُ يُقْسِمُونَ : وَالذِّي زَيَّنَ بْنَيَ آدَمَ بِاللَّحِيَّ<sup>(٣)</sup> ، وَهِيَ مِنْ تَمَامِ الْخُلُقِ ، وَبِهَا يَتَمَيَّزُ الرِّجَالُ عَنِ النِّسَاءِ .

وَقِيلَ فِي غَرِيبِ التَّأْوِيلِ : اللَّحِيَّةُ هِيَ الْمَرَادُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى : «يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ»<sup>(٤)</sup> .

قَالَ أَصْحَابُ الْأَحْنَفِ بْنِ قَيْسٍ : ( وَدِدْنَا أَنْ نَشْرِي لِلْأَحْنَفِ لَحِيَةً وَلَوْ بِعْشِرِينَ أَلْفًا )<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ شَرِيفُ الْقاضِي : ( وَدِدْتُ أَنْ لِي لَحِيَةً بِعِشْرِةِ أَلْفٍ )<sup>(٦)</sup> .

(١) رواه أبو بكر الجصاص في «أحكام القرآن» (٢٣٦/٢) بفتحه، وهو بهذا السياق في «القوت» (١٤٤/٢).

(٢) قوت القلوب (١٤٤/٢).

(٣) رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣٤٣/٣٦)، وروي عن السيدة عائشة أنها كانت تقوله كما ذكر ذلك ابن قتيبة في «عيون الأخبار» (٥٥/٤)، وانظر «تنزيه الشريعة» (٢٤٧/١).

(٤) قوت القلوب (١٤٢/٢)، وقال : (وفيه وجوه كثيرة).

(٥) قوت القلوب (١٤٢/٢).

(٦) قوت القلوب (١٤٢/٢).

وكيف تكره اللحية وفيها تعظيم الرجل ، والنظر إليه بعين العلم والوقار ، والرفع في المجالس ، وإقبال الوجه إليه ، والتقديم على الجماعة ، وواقية العرض ، فإن من يشتتم يعرض باللحية إذا كان للمشتم لحية !؟

وقد قيل : إن أهل الجنة مرد إلا هارون أخي موسى عليهما السلام ، فإن له لحية إلى سرتها تخصيصاً وتفضلاً<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

السادس : تخصيصها كالتعبير طاقة على طاقة للتزيين للنساء والتصنيع<sup>(٢)</sup> .

قال كعب : ( يكون في آخر الزمان أقوام يقصون لحاهم كذنب الحمام ، ويعرفون نعالهم كالمناجل ، أولئك لا خلاق لهم )<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

السابع : الزيادة فيها : وهو أن يزيد في شعر العارضين من الصدغين ، وهو من شعر الرأس حتى يجاوز عظم اللحي أو ينتهي إلى نصف الخد ، وذلك بيان هيئة أهل الصلاح .

(١) قوت القلوب (١٤٢/٢) ، وانظر « المقاصد الحسنة » (ص ١١٦) .

(٢) أي : يصففها تصفيقاً بالقص من أطرافها ، والنص في « القوت » (١٤٣/٢) .

(٣) قوت القلوب (١٤٤/٢) .

الثامن : تسيِّحُها لأجل الناس : قال بشر : (في اللحمة شركان : تسيِّحُها لأجل الناس ، وتركها مفتلة لإظهار الزهد) <sup>(١)</sup> .



التاسع والعشر : النظر إلى سوادها أو بياضها بعين العجب : وذلك مذموم في جميع أجزاء البدن ، بل في جميع الأخلاق والأفعال على ما سيأتي بيانه .



فهذا ما أردنا أن نذكره من أنواع التزيين والنظافة ، وقد حصل من ثلاثة أحاديث من سنن الجسد اثنتا عشرة خصلة : خمس منها في الرأس ، وهي : فرق شعر الرأس <sup>(٢)</sup> ، والمضمضة ، والاستنشاق <sup>(٣)</sup> ، وقص الشارب ، والسوالك ، وثلاثة في اليد والرجل ، وهي : القلم ، وغسل البراجم ، وتنظيف الرواجب . وأربعة في الجسد ، وهي : نصف الإبط ، والاستحداد ، والختان ، والاستنجاء بالماء ؛ فقد وردت الأخبار بمجموع ذلك .

(١) حكاية الإمام أبو طالب المكي عن السري السقطي في « قوت القلوب » (١٤٤/٢) .

(٢) روى البخاري (٣٥٥٨) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : (كان صلى الله عليه وسلم يسلد شعره وكان المشركون يفرقون رؤوسهم ، فكان أهل الكتاب يسلدون رؤوسهم ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم يؤمر فيه بشيء ، ثم فرق رسول الله صلى الله عليه وسلم رأسه) .

(٣) كما هي عند مسلم (٢٦١) .

وإذا كان غرضُ هذا الكتابِ التعرُّضَ للطهارةِ الظاهرةِ دونَ الباطنةِ ..  
فلنقتصرُ علىِ هذا .

وليسحققُ أنَّ فضلاتِ الباطنِ وأوساخَهُ التي يجبُ التنظيفُ منها أكثرُ منْ  
أنْ تمحى ، وسيأتي تفصيلُها في ربعِ المهلكاتِ معَ تعريفِ الطرقِ في إزالتها  
وتطهيرِ القلبِ منها إنْ شاءَ اللهُ تعالى .



### تم كتاب أسرار الطهارة ورمماتها

وهو الكتابُ الثالثُ منْ ربعِ العباداتِ منْ كتبِ أحياءِ علومِ الدينِ  
بحمدِ اللهِ وعنة ، وصلاته على سيدنا محمدٍ نبيه وآله  
وسلوته كتاب أسرار الصلاة ورمماتها



كتاب  
الصلة  
ومهماتها

وهو الكتاب الرابع من ربع العبادات  
من كتب أخيار علوم الدين



# كتاب أسرار الصلاة ورمماتها

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمدُ للهِ الذي غمرَ العبادَ بطائفِهِ ، وعمرَ قلوبَهُمْ بأنوارِ الدينِ  
ووظائفِهِ ، الذي النزولُ عنْ عرْشِ الجلالِ إلى السماءِ الدنيا مِنْ درجاتِ  
الرحمةِ إحدى عواطفِهِ ، فارقَ الملوكَ معَ التفرُّد بالجلالِ والكبرياءِ بترغيبِ  
الخلقِ في السؤالِ والدعاءِ ، فقالَ : « هلْ مِنْ داعٍ فاستجيبَ لِهِ ؟ وهلْ مِنْ  
مستغفِرٍ فأغفرَ لِهِ »<sup>(١)</sup> ، وبأيَّنَ السلاطينَ بفتحِ البابِ ورفعِ الحجابِ ،  
فرَّخَصَ للعبادِ في المناجاةِ بالصلواتِ كيَفَما تقلَّبَتْ بهُمُ الحالاتُ في  
الجماعاتِ والخلواتِ ، ولمْ يقتصرْ على الرخصةِ ، بلْ تلطَّفَ بالترغيبِ  
والدعوةِ ، وغيرُهُ مِنْ ضعفاءِ الملوكِ لا يسمحُ بالخلوةِ إلَّا بعدَ تقديمِ الهديةِ  
والرِّشوةِ ، فسبحانَهُ ما أعظمَ شأنَهُ وأقوى سلطانَهُ ، وأتمَ لطفَهُ وأعمَّ  
إحسانَهُ !

والصلاحةُ علىِ محمدٍ نبيِّ المصطفىِ ، ووليِّهِ المجتبىِ ، وعلىِ آلهِ  
وأصحابِهِ مفاتيحِ الهدىِ ، ومصابيحِ الدُّجا ، وسلمَ تسليماً .

(١) روى البخاري ( ١١٤٥ ) ، ومسلم ( ٧٥٨ ) مرفوعاً : « ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر ، يقول : من يدعوني فأستجيب له ؟ من يسألني فأعطيه ؟ من يستغفرني فأغفر له ؟ » .

## أما بعد :

فإنَّ الصلاةَ عمادُ الدينِ، وعصامُ اليقينِ، ورأسُ القرباتِ، وغُرَّةُ الطاعاتِ، وقد استقصينا في فنِّ الفقهِ في «بسطِ المذهب» و«وسيطة» و«وحizه» أصولها وفروعها ، صارفينَ جمامَ العنايةِ إلى تفارييعها النادرةِ ووقائعها الشاذةِ؛ لتكونَ خزانةً للمفتى منها يستمدُّ ، ومعوًلاً لِهِ إلَيْهَا يفزعُ ويرجعُ .

ونحنُ الآنَ في هذا الكتابِ مقتضرونَ علىِ ما لا بدَّ للمريدِ منهُ من أعمالِها الظاهرةِ وأسرارِها الباطنةِ ، وكاشفونَ مِنْ دقائقِ معانيها الخفيةِ في معانِي الخشوعِ والإخلاصِ والنِّيَّةِ ما لمْ تجرِ العادةُ بذكرِهِ في كتبِ الفقهِ ، ومرتبونَ الكتابَ علىِ سبعةِ أبوابٍ :

**البابُ الأوَّلُ** : في فضائلِ الصلواتِ .

**البابُ الثاني** : في تفصيلِ الأعمالِ الظاهرةِ مِنَ الصلاةِ .

**البابُ الثالثُ** : في تفصيلِ الأعمالِ الباطنةِ منها .

**البابُ الرابعُ** : في الإمامةِ والقدوةِ .

**البابُ الخامسُ** : في صلاةِ الجمعةِ وآدابِها .

**البابُ السادسُ** : في مسائلٍ متفرقةٍ تعمُّ بها البلوى يحتاجُ المريدُ إلى معرفتها .

**البابُ السابُعُ** : في التطوعاتِ وغيرِها .



# الباب الأول

## في فضائل الصلوات والسباحة والجماعات والأذان وغيرها

### فضيلة الأذان

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « ثَلَاثَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى كُثُبِرِ مِنْ مَسَكٍ أَسْوَدٍ لَا يَهْمُمُهُمْ حِسَابٌ وَلَا يَنَالُهُمْ فَزْعٌ حَتَّى يَفْرَغَ مِمَّا بَيْنَ النَّاسِ : رَجُلٌ قَرأَ الْقُرْآنَ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَأَمَّا بِهِ قَوْمًا وَهُمْ بِهِ رَاضُونَ ، وَرَجُلٌ أَذَنَ فِي مَسْجِدٍ وَدَعَا إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَرَجُلٌ ابْتَلَى بِالرِّقْ . فِي الدُّنْيَا فَلَمْ يَشْغُلْهُ ذَلِكَ عَنْ عَمَلِ الْآخِرَةِ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَسْمَعُ صَوْتَ الْمَؤْذِنِ جِنٌّ وَلَا إِنْسَنٌ وَلَا شَيْءٌ إِلَّا شَهَدَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَدُ الرَّحْمَنِ عَلَى رَأْسِ الْمَؤْذِنِ حَتَّى يَفْرَغَ مِنْ أَذْانِهِ »<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه الترمذى (١٩٨٦) بنحوه ، وهو بلفظه عند الخطيب في « تاريخ بغداد » (٤/٤) .

(٢) رواه البخارى (٦٠٩) .

(٣) رواه الطبرانى في « الأوسط » (٢٠٠٨) ، وابن عدي في « الكامل » (٤٩/٥) .

وقيل في تفسير قوله عز وجل : « وَمَنْ أَحْسَنَ قَوْلًا مَمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا » : نزلت في المؤذنين<sup>(١)</sup> .

وقال صلى الله عليه وسلم : « إذا سمعتم النداء .. فقولوا مثل ما يقول المؤذن<sup>(٢)</sup> .

وذلك مستحب إلا في الحיעتين ، فإنه يقول فيهما : لا حول ولا قوَّةَ إلا بالله<sup>(٣)</sup> .

وفي قوله : ( قدْ قامَتِ الصَّلَاةُ ) : أقامَهَا اللَّهُ وَأَدَمَهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ<sup>(٤)</sup> .

وفي التوبيخ : صدقت وبرأْتَ ونصحْتَ .

وعند فراغ المؤذن يقول : اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدُّعْوَةِ التَّامَّةِ ، وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ ، آتِيْ مُحَمَّداً الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَالدَّرْجَةَ الرَّفِيعَةَ ، وَابْعَثْهُ الْمَقَامَ الْمَحْمُودَ الَّذِي وَعَدْتَهُ ، إِنَّكَ لَا تَخْلُفُ الْمِيعَادَ<sup>(٥)</sup> .

وقال سعيد بن المسيب : ( مَنْ صَلَّى بِأَرْضٍ فَلَّا .. صَلَّى عَنْ يَمِينِهِ

(١) رواه ابن أبي شيبة في « المصتف » ( ٢٣٦١ ) من قول عائشة رضي الله عنها ، وانظر « الدر المنشور » ( ٣٢٥ / ٧ ) .

(٢) رواه البخاري ( ٦١١ ) ، ومسلم ( ٣٨٣ ) .

(٣) كما في « مسلم » ( ٣٨٥ ) .

(٤) كما في « أبي داود » ( ٥٢٨ ) .

(٥) كما في « البخاري » ( ٦١٤ ) ، و« النسائي » ( ٢٧ / ٢ ) .

ملَكٌ وعْنْ شمَالِهِ ملَكٌ ، فِإِنْ أَذْنَ وَأَقَامَ .. صَلَّى ورَاءَهُ أَمْثَالُ الْجِبَالِ مِنْ  
الْمَلَائِكَةِ )<sup>(١)</sup> .



---

(١) رواه مالك في «الموطأ» (٧٤/١).

## فضيلة المكتوبة

قال الله تعالى : « إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْفُوتًا » .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « خَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَى الْعَبَادِ ، فَمَنْ جَاءَ بِهِنَّ وَلَمْ يُضِيغْ مِنْهُنَّ شَيْئاً اسْتَخْفَافاً بِحَقِّهِنَّ .. كَانَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يَدْخُلَهُ الْجَنَّةَ ، وَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِنَّ .. فَلَيْسَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ ، إِنْ شَاءَ .. عَذَّبَهُ ، وَإِنْ شَاءَ .. أَدْخِلَهُ الْجَنَّةَ » (١) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مِثْلُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ كَمْثِلِ نَهْرٍ عَذْبٍ غَمْرٍ بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَقْتَحِمُ فِيهِ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتٍ ، فَمَا تَرَوْنَ ذَلِكَ يُبَقِّي مِنْ دَرَرِهِ؟ » قَالُوا : لَا شَيْءاً ، قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « فَإِنَّ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ تُذَهِّبُ الذُّنُوبَ كَمَا يَذَهِّبُ الْمَاءُ الدَّرَنَ » (٢) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ كُفَّارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ مَا اجْتَنَبُتِ الْكَبَائِرُ » (٣) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « بَيْنَا وَبَيْنَ الْمُنَافِقِينَ شَهُودُ الْعَتَمَةِ وَالصَّبِحِ لَا يَسْتَطِيعُونَهُمَا » (٤) .

(١) رواه أبو داود (١٤٢٠) ، والنسائي (١/٢٣٠) ، وابن ماجه (١٤٠١) .

(٢) رواه مسلم (٦٦٨) .

(٣) رواه مسلم (٢٣١) .

(٤) رواه مالك في « الموطأ » (١/١٣٠) .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ لَقِيَ اللَّهَ وَهُوَ مُضَيَّ لِلصَّلَاةِ . لَمْ يَعْبُأْ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِّنْ حَسَنَاتِهِ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الصَّلَاةُ عِمَادُ الدِّينِ ، فَمَنْ تَرَكَهَا .. فَقَدْ هَدَمَ الدِّينَ »<sup>(٢)</sup> .

وَسُئِلَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَيُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ فَقَالَ : « الصَّلَاةُ لِمَوَاقِيْتِهَا »<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ حَفَظَ عَلَى الْخَمْسِ بِإِكْمَالٍ طُهُورِهَا وَمَوَاقِيْتِهَا .. كَانَتْ لَهُ نُورًا وَبِرْهَانًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَمَنْ ضَيَّعَهَا .. حُشِّرَ مَعَ فَرْعَوْنَ وَهَامَانَ »<sup>(٤)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَفْتَاحُ الْجَنَّةِ الصَّلَاةُ »<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى خَلْقِهِ بَعْدَ التَّوْحِيدِ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الصَّلَاةِ ، وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْهَا .. لِتَعْبُدَ بِهِ

(١) روى الطبراني في « الأوسط » ( ١٨٨٠ ) مرفوعاً : « أول ما يحاسب به العبد يوم القيمة الصلاة ، فإن صلحت .. صلح له سائر عمله ، وإن فسدت .. فسد سائر عمله » .

(٢) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٢٥٥٠ ) بغير زيادة : « فمن تركها .. » .

(٣) رواه البخاري ( ٥٢٧ ) ، ومسلم ( ٧٥ ) .

(٤) رواه أحمد في « المسند » ( ١٦٩ / ٢ ) ، وأصله عند أبي داود ( ٤٣٠ ) ، وابن ماجه ( ١٤٠٣ ) .

(٥) رواه الترمذى ( ٤ ) .

ملائكته ؛ فمنهم راكعٌ ومنهم ساجدٌ ، ومنهم قائمٌ وقاعدٌ »<sup>(١)</sup> .

وقال النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ مَتَعَمِّدًا .. فَقَدْ كَفَرَ »<sup>(٢)</sup> أي : قاربَ أَنْ يَنْخُلِعَ عَنِ الإِيمَانِ بِانْحِلَالِ عَرْوَتِهِ وَسُقُوطِ عَمَادِهِ ، كَمَا يُقَالُ لِمَنْ قَارَبَ الْبَلْدَةَ : إِنَّهُ بَلَغَهَا وَدَخَلَهَا .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَرَكَ صَلَاةً مَتَعَمِّدًا .. فَقَدْ بَرِيءَ مِنْ ذَمَّةِ مُحَمَّدٍ » صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٣)</sup> .

وقال أبو هريرة رضي الله عنه :

مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ وَضْوَءَهُ ، ثُمَّ خَرَجَ عَامِدًا إِلَى الصَّلَاةِ .. فَإِنَّهُ فِي صَلَاةٍ مَا كَانَ يَعْمَدُ إِلَى الصَّلَاةِ ، وَإِنَّهُ يُكْتَبُ لَهُ بِإِحْدَى خَطُوتِيهِ حَسَنَةٌ وَتُمْحَى عَنْهُ بِالْأُخْرَى سَيِّئَةٌ ، فَإِذَا سَمِعَ أَحَدُكُمُ الْإِقَامَةَ .. فَلَا يَسْعَ ؛ فَإِنَّ أَعْظَمَكُمْ أَجْرًا أَبْعَدُكُمْ دَارًا ، قَالُوا : لِمَ يَا أبا هريرة؟ قَالَ : مِنْ أَجْلِ كُثْرَةِ الْحُطَا<sup>(٤)</sup> .

وَيُرَوَى أَنَّ أَوَّلَ مَا يُنْظَرُ فِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ عَمَلِ الْعَبْدِ الصَّلَاةُ ؛ فَإِنَّ

(١) كذا بلفظه في « القوت » (١٠٠/٢) ، قال العراقي : (لم أجده هكذا ، وأخر الحديث عند الطبراني من حديث جابر ، وعند الحاكم من حديث ابن عمر) . « إتحاف » (١٠/٣) .

(٢) رواه الطبراني في « الأوسط » (٣٣٧٢) .

(٣) رواه أحمد في « المسند » (٤٢١/٦) .

(٤) رواه مالك في « الموطأ » (٣٣/١) .

وُجِدَتْ تامَّةً . قَبِلَتْ مِنْهُ وَسَائِرُ عَمَلِهِ ، وَإِنْ وُجِدَتْ ناقصَةً . رُدَّتْ عَلَيْهِ وَسَائِرُ عَمَلِهِ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَا أَبَا هَرِيرَةَ ؛ مُرْأَةُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ ، فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِيكَ بِالرِّزْقِ مِنْ حِيثُ لَا تَحْتَسِبُ »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ : ( مثُلُّ الْمُصْلِي مثُلُّ التَّاجِرِ الَّذِي لَا يَخْلُصُ لَهُ الرِّبْعُ حَتَّى يَخْلُصَ لَهُ رَأْسُ الْمَالِ ) ، وَكَذَلِكَ الْمُصْلِي لَا تَقْبِلُ لَهُ نَافِلَةٌ حَتَّى يَؤْدِي الْفَرِيضَةَ »<sup>(٣)</sup> .

وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ إِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةَ : ( قُومُوا إِلَى نَارِكُمُ الَّتِي أَوْقَدْتُمُوهَا فَأَطْفَلُوهَا )<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه مالك في « الموطأ » ( ١٧٣ / ١ ) بخلافاً عن يحيى بن سعيد بن حمودة ، وفي الصحاح ما يشهد له .

(٢) قال الله تعالى : ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَأَصْطَرَ عَلَيْهَا لَا تَشَكَّرَ رِزْقًا تَخْفَى تِرْزُقُكَ وَالْمَتَقْبَةُ لِلْفَقَوْيِ ﴾ ، قال الحافظ الزبيدي بعد ما نقل كلام الحافظ العراقي بأنه لم يقف على أصل الحديث : ( وهو من نسخة جمع فيها أحاديث يقول في أول كل منها : يَا أَبَا هَرِيرَةَ ، وَهَذِهِ النَّسْخَةُ مُوْضِيَّةُ بِاِتْفَاقِ الْمُحَدِّثِينَ ، إِلَّا أَنْ بَعْضَ مَا فِيهَا هُوَ صَحِيحٌ بِاللِّفْظِ أَوْ بِالْمَعْنَى ، كَالَّذِي نَحْنُ فِيهِ ، فَإِنْ مَعَنَاهُ صَحِيحٌ لَمَّا أَخْرَجَ عَبْدُ الرَّزَاقَ فِي « الْمَصْنُفِ » وَعَبْدُ بْنِ حَمِيدٍ عَنْ رَجُلٍ مِّنْ قُرَيْشٍ قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا دَخَلَ عَلَى أَهْلِهِ بَعْضُ الضَّيْقِ فِي الرِّزْقِ . أَمْرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ ، ثُمَّ قَرأَ الْآيَةَ : ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ ﴾ ) .

(٣) رواه البهقي في « السنن الكبرى » ( ٣٨٧ / ٢ ) مرفوعاً .

(٤) رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٩٤٤٨ ) عن أنس رضي الله عنه مرفوعاً ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٤٢ / ٣ ) عن ابن سيرين مرسلاً ، ولفظه : « إِنَّ اللَّهَ مَلِكًا يَنادِي عَنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ : يَا بَنِي آدَمَ ؛ قُومُوا إِلَى نِيرَانَكُمْ . . . » .

## فضيلة اتمام الأركان

قالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مثُلُ الصَّلَاةِ الْمَكْتُوبَةِ كَمُثُلِ الْمِيزَانِ ، مَنْ أَوْفَىٰ .. اسْتَوْفَىٰ »<sup>(١)</sup> .

وقالَ يَزِيدُ الرَّقَاشِيُّ : ( كَانَتْ صَلَاةُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْتَوْيَةً كَأَنَّهَا مُوزُونَةُ )<sup>(٢)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ الرِّجْلَيْنِ مِنْ أُمَّتِي لِيَقُومَا إِلَى الصَّلَاةِ وَرُكُوعُهُمَا وَسُجُودُهُمَا وَاحِدٌ ، وَإِنَّ مَا بَيْنَ صَلَاتِهِمَا مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ »<sup>(٣)</sup> ، وَأَشَارَ إِلَى الْخُشُوعِ .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَنْظُرُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى الْعَبْدِ لَا يُقْيِيمُ صُلْبَهُ بَيْنَ رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ »<sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَمَا يَخَافُ الَّذِي يَحُولُ وَجْهَهُ فِي الصَّلَاةِ أَنْ يَحُولَ اللَّهُ وَجْهَهُ وَجْهَ حَمَارٍ ! »<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١١٩٠ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٢٨٨٢ ) .

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٠٣ ) .

(٣) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٩٧ ) من زيادات نعيم بن حماد في نسخته للزهد ، عن شفهي .

(٤) رواه أحمد في « المسند » ( ٥٢٥ / ٢ ) .

(٥) في « البخاري » ( ٦٩١ ) ، ومسلم ( ٤٢٧ ) بلفظ : ( يرفع رأسه ) بدل ( يحول =

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ صَلَّى الصَّلَاةَ لِوْقَتِهَا ، فَأَسْبَغَ وَضْوَءَهَا ، وَأَتَمَ رَكْوَعَهَا وَسَجْدَهَا وَخَشْوَعَهَا . عَرَجْتُ وَهِيَ بِيَضَاءٍ مَسْفَرَةً تَقُولُ : حَفَظْكَ اللَّهُ كَمَا حَفَظْتَنِي ، وَمَنْ صَلَّى لِغَيْرِ وَقْتِهَا ، وَلَمْ يَسْبِغْ وَضْوَءَهَا ، وَلَمْ يَتَمَّ رَكْوَعَهَا وَلَا سَجْدَهَا وَلَا خَشْوَعَهَا . عَرَجْتُ وَهِيَ سُودَاءً مَظْلَمَةً تَقُولُ : ضَيَّعْتَ اللَّهُ كَمَا ضَيَّعْتَنِي ، حَتَّى إِذَا كَانَتْ حِثْ شَاءَ اللَّهُ . لُفَّتْ كَمَا يُلْفُ الثُّوبُ الْخَلْقُ ، فَيُضْرِبُ بِهَا وَجْهَهُ » <sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَسْوَأُ النَّاسِ سُرْقَةُ الَّذِي يَسْرُقُ مِنْ صَلَاتِهِ » <sup>(٢)</sup> .

وقال ابْنُ مَسْعُودٍ وَسَلَمَانُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : ( الصَّلَاةُ مَكِيَالٌ ) ، فَمَنْ أَوْفَى . . اسْتَوْفَى ، وَمَنْ طَفَّ . . فَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا قَالَ اللَّهُ فِي الْمَطْفَقِينَ <sup>(٣)</sup> .



وجهه ) ، وقال الحافظ العراقي : ( وعند ابن عدي في « عوالى مشايخ مصر » من حديث جابر : « ما يؤمنه إذا التفت في صلاته أن يحول الله وجهه وجه كلب أو وجه خنزير » ، قال : منكر بهذا الإسناد ) ، وانظر « الإتحاف » ( ١٢ / ٣ ) .

(١) رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٣١١٩ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٢٨٧١ ) .  
 (٢) رواه أحمد في « المسند » ( ٥٦ / ٣ ) .

(٣) كما في « القوت » ( ١٠١ / ٢ ) ، ورواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١١٩٢ ) عن سلمان رضي الله عنه .

## فضيلة الجماعة

قالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَاةَ الْفَدْرِ بِسِعْيٍ وَعَشْرِينَ دَرْجَةً »<sup>(١)</sup> .

وروى أبو هريرة رضي الله عنه أنَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقد ناساً في بعض الصلواتِ فقال: « لقد همتُ أنْ أَمْرَ رجلاً يصلي بالناسِ ، ثُمَّ أَخَالَفَ إِلَى رجالي يتخلفونَ عنها فأشحرُّهُم بيوتهم » ، وفي رواية أخرى: « ثُمَّ أَخَالَفَ إِلَى رجالي يتخلفونَ عنها فآمُرُّهُم فتُحرقُهُم بحزمِ الحطبِ بيوتهم ، ولو علمَ أحدهُمْ أَنَّهُ يجُدُّ عَظِيمًا سميًّا أو مرماتين.. لشهادَهَا » ؛ يعني: صلاة العشاء<sup>(٢)</sup> .

وقالَ عُثْمَانَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ وَرُوِيَ مرفوعًا : « مَنْ شَهَدَ الْعِشَاءَ .. فَكَانَمَا قَامَ نِصْفَ لَيْلَةٍ ، وَمَنْ شَهَدَ الصَّبَحَ .. فَكَانَمَا قَامَ لَيْلَةً »<sup>(٣)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ صَلَّى صَلَاةً فِي جَمَاعَةٍ .. فَقَدْ مَلَأَ نَحْرَهُ عِبَادَةً »<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه البخاري (٦٤٥) ، ومسلم (٦٤٩) ، والفرد: الفرد.

(٢) رواه البخاري (٦٤٤) ، ومسلم (٦٥١) .

(٣) رواه مسلم (٦٥٦) من حديث عثمان رضي الله عنه مرفوعاً ، وذكر الترمذى (٢٢١) أنه روي موقوفاً ومرفوعاً .

(٤) قال العراقي: (لم أره مرفوعاً ، وإنما هو من قول سعيد بن المسيب ، رواه محمد بن نصر في كتاب « الصلاة » [ص ١٩٦] ) . « إتحاف » (١٥/٣) .

وقال سعيد بن المسيب : (ما أذن مؤذن منذ عشرين سنة إلا وأنا في المسجد) <sup>(١)</sup> . وقال محمد بن واسع : (ما أشتاهي من الدنيا إلا ثلاثة : أنا إن تعوّجت .. قومني ، وقوتاً من الرزق عفواً بغير تبعية ، وصلاة في جماعة يُرْفَعُ عني سهوها ويكتب لي فضلها) <sup>(٢)</sup> .

وروى أن أبا عبدة بن الجراح أمّ قوماً مرّة ، فلما انصرف .. قال : (ما زال الشيطان بي آنفاً حتى رأيت أنّ لي فضلاً على غيري ، لا أؤمّ أبداً) <sup>(٣)</sup> .

وقال الحسن : (لا تصلووا خلفَ رجلٍ لا يختلفُ إلى العلماء) .

وقال النخعي : (مثل الذي يؤمّ الناس بغير علم مثل الذي يكيل الماء في البحر ، لا يدرى زيادته من نقصانه) .

وقال حاتم الأصم : (فاتتني الصلاة في الجماعة ، فعزّاني أبو إسحاق البخاري وحده ، ولو مات لي ولد.. لعزّاني أكثر من عشرة آلاف ؛ لأنّ مصيبة الدين أهون عند الناس من مصيبة الدنيا) .

وقال ابن عباس رضي الله عنهم : (من سمع المنادي ثم لم يجب .. لم يرد خيراً ولم يرد به) <sup>(٤)</sup> .

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٥٤٢) ، وأبو نعيم في «الحلية» (١٦٢/٢) ، وقلا : (ثلاثين) بدل (عشرين) ، وفي «الطيوريات» (٤٥٠) : (أربعين) .

(٢) رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٦/١٦١) .

(٣) روه ابن المبارك في «الزهد» (٨٣٤) ، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٤١٤١) .

(٤) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٤٨٥) عن عائشة رضي الله عنها بنحوه .

وقال أبو هريرة رضي الله عنه : ( لأنَّ تُمْلأَ أذنُ ابنِ آدمَ رصاصاً مذاباً خيراً  
لَهُ مِنْ أَنْ يسمعَ النداءَ ثُمَّ لا يحييهُ )<sup>(١)</sup>.

ويروى أنَّ ميمونَ بنَ مهرانَ أتى المسجدَ ، فقيلَ لَهُ : إِنَّ النَّاسَ قَدْ  
انصرفوا ! فقالَ : إِنَّ اللَّهَ وَإِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ، لَفَضْلُ هَذِهِ الصَّلَاةِ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ  
وَلَايَةِ الْعَرَاقِ .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ صَلَّى أَرْبَعينَ يَوْمًا الصَّلَاةَ فِي  
جَمَاعَةٍ لَا تَفُوتُهُ فِيهَا تَكْبِيرَةُ الْإِحْرَامِ . كُتُبَ لَهُ بِرَاءَتَانِ ؛ بِرَاءَةٌ مِنَ النَّفَاقِ ،  
وَبِرَاءَةٌ مِنَ النَّارِ »<sup>(٢)</sup>.

ويقالُ : إِنَّهُ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ يَحْشُرُ قَوْمًا وَجُوهُهُمْ كَالْكُوكِ الدَّرَّيِّ ،  
فَتَقُولُ لَهُمُ الْمَلَائِكَةُ : مَا كَانَتْ أَعْمَالُكُمْ ؟ فَيَقُولُونَ : كَنَّا إِذَا سَمِعْنَا  
الْأَذَانَ .. قَمَنَا إِلَى الطَّهَارَةِ وَلَا يَشْغَلُنَا غَيْرُهَا ، ثُمَّ تَحْشُرُ طَافَةٌ وَجُوهُهُمْ  
كَالْأَقْمَارِ ، فَيَقُولُونَ بَعْدَ السُّؤَالِ : كَنَّا نَتَوَضَّأُ قَبْلَ الْوَقْتِ ، ثُمَّ تَحْشُرُ طَافَةٌ  
وَجُوهُهُمْ كَالشَّمْسِ ، فَيَقُولُونَ : كَنَّا نَسْمِعُ الْأَذَانَ فِي الْمَسَاجِدِ<sup>(٣)</sup>.

ورُوِيَ أَنَّ السَّلْفَ كَانُوا يَعْزُزُونَ أَنفَسَهُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِذَا فَاتَهُمُ التَّكْبِيرَةُ  
الْأُولَى ، وَيَعْزُزُونَ سَبْعًا إِذَا فَاتَهُمُ الْجَمَاعَةُ .

(١) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٤٨٤ ) .

(٢) رواه الترمذى ( ٢٤١ ) .

(٣) أورد نحوه صاحب « القوت » ( ١٠١ / ٢ ) .

## فضيلة السجدة

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا تَقْرَبَ الْعَبْدُ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِشَيْءٍ أَفْضَلَ مِنْ سَجْدَةٍ خَفِيَّةً »<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً إِلَّا رَفَعَهُ اللَّهُ بِهَا دَرْجَةً ، وَحَطَّ عَنْهُ بِهَا سَيِّئَةً »<sup>(٢)</sup> .

وَرُوِيَ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْ أَهْلِ شَفَاعَتِكَ ، وَأَنْ يَرْزُقَنِي مَرَاقِفَتَكَ فِي الْجَنَّةِ ، فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَعْنِي بِكَثْرَةِ السَّجْدَةِ »<sup>(٣)</sup> .

وَقَيلَ : « إِنَّ أَقْرَبَ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى أَنْ يَكُونَ سَاجِدًا »<sup>(٤)</sup> ، وَهُوَ مَعْنَى قَوْلِهِ تَعَالَى : « وَاسْجُدْ وَاقْرَبْ »<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ : « سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ » ، فَقَيلَ : هُوَ مَا يَلْتَصِقُ بِوْجُوهِهِمْ مِنَ الْأَرْضِ عَنْدَ السَّجْدَةِ ، وَقَيلَ : هُوَ نُورُ الْخُشُوعِ ، فَإِنَّهُ يَشْرُقُ مِنَ الْبَاطِنِ عَلَى الظَّاهِرِ ، وَهُوَ الْأَصْحُ ، وَقَيلَ : هِيَ الْغُرْرُ الَّتِي

(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٥٤ ) عن ضمرة بن حبيب بن صهيب مرسلًا.

(٢) رواه ابن ماجه ( ١٤٢٤ ) ، وأصله في « مسلم » ( ٤٨٨ ) .

(٣) رواه مسلم ( ٤٨٩ ) ، وهو ربعة بن كعب الأسلمي رضي الله عنه .

(٤) رواه مسلم ( ٤٨٢ ) .

(٥) انظر « الدر المنشور » ( ٥٦٦ / ٨ ) .

تكون في وجوههم يوم القيمة من أثر الوضوء<sup>(١)</sup>.

وقال صلّى اللهُ عليهِ وسلمَ : «إذا قرأ ابن آدم السجدة فسجد.. اعززَ الشيطان يبكي ويقول : يا ولاده ؛ أمر هذا بالسجود فسجد فله الجنة ، وأمرت بالسجود فعصيت فلي النار»<sup>(٢)</sup>.

ويروى عن علي بن عبد الله بن عباس أنه كان يسجد في كل يوم ألف سجدة ، وكانوا يسمونه السجاد<sup>(٣)</sup>.

ويروى أنَّ عمرَ بنَ عبدِ العزيزِ رضيَ اللهُ عنهُ كانَ لا يسجد إلا على التراب<sup>(٤)</sup>.

وكان يوسفُ بنُ أسباط يقولُ : (يا معاشرَ الشبابِ ؛ بادروا بالصحةِ قبلَ المرضِ فما بقيَ أحدٌ أحسده إلا رجلٌ يتمُّ ركوعهُ وسجودهُ ، وقد حيلَ بيني وبينَ ذلك)<sup>(٥)</sup>.

(١) انظر «الدر المنشور» (٥٤١/٧) ، و«الإتحاف» (١٨/٣) .

(٢) رواه مسلم (٨١) .

(٣) رواه الطبراني في «الكبير» (٢٧٥/١٠) ، وأبو نعيم في «الحلية» (٢٠٧/٣) ، وكان أجمل قرشي على وجه الأرض وأوسمه وأكثره صلاة ، وكان يقال له : السجاد ؛ لعبادته وفضله ، وانظر «طبقات ابن سعد» (٣٠٨/٧) .

(٤) حكاية القشيري في «الرسالة» (ص ٢٦٦) ، قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٤٨٨/١) : (ولعله كان يفعله على جهة المبالغة في التواضع والخشوع ، فلا يكون فيه مخالفة للجماعة) ، والمقصود بالسجود على التراب تعمد فعل ذلك ؛ إذ كان يأتي بتراب فيضعه على الخمرة ويستجد عليه .

(٥) المجالسة وجواهر العلم (٣٣١) .

وقال سعيد بن جبير : ( ما آسى على شيءٍ من الدنيا إلا على السجود )<sup>(١)</sup> .

وقال عقبة بن مسلم : ( ما من حصلَ في العبد أحَبَ إلى اللهِ مِنْ رجلٍ يحبُ لقاءَ اللهِ ، وما مِنْ ساعةٍ للعبدِ فيها أقربُ إلى اللهِ منه حيثُ يخرُّ ساجداً )<sup>(٢)</sup> .

وقال أبو هريرة رضي الله عنه : ( أقربُ ما يكونُ العبدُ إلى اللهِ إذا سجدَ ، فاكثرُوا الدعاءَ عندَ ذلك )<sup>(٣)</sup> .



(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٩٧٤ ) عن سعيد يحكيه عن مسروق .

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٧٩ ) .

(٣) رواه مسلم ( ٤٨٢ ) عن أبي هريرة مرفوعاً .

## فضيلة الخشوع

قال الله تعالى : « وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي » .

وقال تعالى : « وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ » .

وقال تعالى : « لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ شَكَرٌ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ » ،  
قيل : سكارى من كثرة الهم ، وقيل : من حب الدنيا<sup>(۱)</sup> .

وقال وهب : ( المرأة به ظاهره )<sup>(۲)</sup> ، ففيه تنبية على سكر الدنيا ، إذ  
بيَّنَ فيه العلة فقال : « حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ » ، وكم من مصل لم يشرب  
الخمر وهو لا يعلم ما يقول في صلاتيه !

وقال النبي صلى الله عليه وسلم : « مَنْ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ لَمْ يَحْدُثْ نَفْسَهُ  
فِيهِمَا بِشَيْءٍ مِنَ الدُّنْيَا .. غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ »<sup>(۳)</sup> .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم : « إِنَّمَا الصَّلَاةُ تَمْسَكٌ وَتَوَاضِعٌ ،  
وَتَضَرُّعٌ وَتَبَاؤْسٌ وَتَنَادِيْ ، وَتُقْنِعُ يَدِيكَ فَتَقُولُ : اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ ، فَمَنْ لَمْ  
يَفْعُلْ .. فَهِيَ خِدَاجٌ »<sup>(۴)</sup> .

(۱) قوت القلوب ( ۹۷ / ۲ ) .

(۲) وهو قول عامة المفسرين ، وشاهد المؤلف يتأنى من تتمة الآية كما سيبين .

(۳) رواه البخاري ( ۱۶۴ ) ، ومسلم ( ۲۲۶ ) ، وبهارواه ابن أبي شيبة ( ۷۷۱۳ ) مرسلاً .

(۴) رواه الطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ۱۲۴ / ۳ ) ، وهو عند الترمذى ( ۳۸۵ )  
بنحوه ، تمسك : خضوع وذل ، تقنع : ترفع ، خداج : ناقصة .

وُرُوِيَّ عنَ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْكِتَبِ السَّالِفَةِ أَنَّهُ قَالَ : ( لِيَسَ كُلُّ مُصْلٍ أَتَقْبَلُ صَلَاتَهُ ، إِنَّمَا أَقْبَلُ صَلَاتَهُ مَنْ تَوَاضَعَ لِعَظَمَتِي وَلَمْ يَتَكَبَّرْ عَلَيَّ ، وَأَطْعَمَ الْفَقِيرَ الْجَائِعَ لِوَجْهِي )<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّمَا فُرِضَتِ الصَّلَاةُ وَأَمْرَ بِالْحَجَّ وَالطَّوَافِ وَأَشْعُرَتِ الْمَنَاسِكُ لِإِقَامَةِ ذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى »<sup>(٢)</sup> ، فَإِذَا لَمْ يَكُنْ فِي قَلْبِكِ لِلْمَذْكُورِ الَّذِي هُوَ الْمَقْصُودُ وَالْمُبَتَغَى عَظِيمٌ وَلَا هِيَةٌ .. فَمَا قِيمَةُ ذِكْرِكَ ؟<sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلَّذِي أَوْصَاهُ : « وَإِذَا صَلَّيْتَ .. فَصَلِّ صَلَاةً مُوَدَّعَ »<sup>(٤)</sup> ؛ أَيْ : مُوَدَّعٌ لِنَفْسِهِ ، مُوَدَّعٌ لِهَوَاهُ ، مُوَدَّعٌ لِعُمْرِهِ ، سَائِرٌ إِلَى مُوْلَاهُ ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : « يَتَأْتِيهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَذَّابًا فَعُلَمَّاقِيَهُ » ، وَقَالَ تَعَالَى : « وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيَعْلَمُ مَا كُمُّ اللَّهُ » ، وَقَالَ تَعَالَى : « وَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلَقُوهُ »<sup>(٥)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ لَمْ تَنْهَهُ صَلَاتُهُ عَنِ الْفَحْشَاءِ

(١) بِنَحْوِهِ رَوَاهُ مَرْفُوعًا أَبُو نُعَيْمَ فِي « الْحَلِيلَةِ » ( ١٨/٤ ) ، وَهُوَ فِي « الْقُوتِ » ( ٩٧/٢ ) .

(٢) رَوَاهُ أَبُو دَاوُودَ ( ١٨٨٨ ) ، وَالْتَّرْمِذِيَّ ( ٩٠٢ ) دُونَ ذِكْرِ الصَّلَاةِ بِنَحْوِهِ .

(٣) هُوَ مِنْ كَلَامِ صَاحِبِ « الْقُوتِ » ( ٩٨/٢ ) بَعْدَمَا سَاقَ الْحَدِيثَ السَّابِقَ .

(٤) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهَ ( ٤١٧١ ) .

(٥) هُوَ مِنْ كَلَامِ أَبِي طَالِبِ الْمُكَيِّ بِسِيَاقِهِ فِي « الْقُوتِ » ( ٩٨/٢ ) .

والمنكر . . لم يزدَّ مِنَ اللَّهِ إِلَّا بُعْدًا «<sup>(١)</sup> ، والصلاحة مناجاة ، فكيف تكون مع الغفلة !؟

وقال بكرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ : ( يا بْنَ آدَمَ ؛ إِذَا شَئْتَ أَنْ تَدْخُلَ عَلَىٰ مَوْلَاكَ بِغَيْرِ إِذْنٍ . . دَخَلْتَ ، قِيلَ : وَكِيفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ : تَسْبِغُ وَضْوَءَكَ وَتَدْخُلُ مَحْرَابَكَ ، إِذَا أَنْتَ قَدْ دَخَلْتَ عَلَىٰ مَوْلَاكَ بِغَيْرِ إِذْنٍ فَتَكَلَّمُهُ بِغَيْرِ تَرْجِمَانٍ ) <sup>(٢)</sup> .

وعنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : ( كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَحْدُثُنَا وَنَحْدُثُهُ ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةِ . . فَكَأَنَّهُ لَمْ يَعْرِفْنَا وَلَمْ نَعْرِفْهُ ) <sup>(٣)</sup> اشْتَغَالًا بِعَظَمَةِ اللَّهِ تَعَالَى سُبْحَانَهُ .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَنْظُرُ اللَّهُ إِلَىٰ صَلَاةٍ لَا يَحْضُرُ الرَّجُلُ فِيهَا قُلْبَهُ مَعَ بَدْنِهِ » <sup>(٤)</sup> .

(١) رواه الطبراني في « الكبير » ( ٥٤ / ١١ ) مرفوعاً .

(٢) حلية الأولياء ( ٢٢٩ / ٢ ) بنحوه .

(٣) قال الحافظ ابن رجب في «فتح الباري» ( ١١٤ / ٤ ) : ( خرجه الحافظ أبو الحسين بن المظفر في «غرائب شعبة» - وساق سنته - عن عائشة قالت : « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كان عندي . . كان في مهنة أهله ، فإذا نودي بالصلاة . . كأنه لم يعرفنا » ) ، وأيد هذه الزيادة برواية أخرى عند أبي زرعة في « تاريخه » ، وأصل الحديث عند البخاري ( ٦٧٦ ) .

(٤) روى المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ص ٩٢ ) نحوه بلفظ : « ما بال أقوام يتلى عليهم كتاب الله فلا يدرؤون ما يتلى منه مما ترك ! هكذا خرجت عظمة الله من قلوب بني إسرائيل ، فشهدت أجسادهم وغابت قلوبهم ، ولا يقبل الله من عبد عملاً حتى يشهد بقلبه مع بدنـه » .

وكانَ إبراهيمُ الخليلُ عليهِ السلامُ إذا قامَ إلى الصلاةِ .. سمعَ وَجِيبُ قلبهِ على ميلينٍ<sup>(١)</sup> .

وكانَ سعيدُ التنوخيُّ إذا صلَّى لمْ تنقطعِ الدموعُ مِنْ خديهِ على لحيتهِ<sup>(٢)</sup> .

ورأى رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رجلاً يَعْبَثُ بلحبيتهِ في الصلاةِ فقالَ : « لَوْ خَشِعَ قَلْبُ هَذَا .. لَخَشَعَتْ جَوَارِحُهُ »<sup>(٣)</sup> .

ويُروى أنَّ الحسنَ نظرَ إلى رجلٍ يَعْبَثُ بالحصى ويقولُ : اللهمَ ؟ زوجني الحورَ العينَ ، فقالَ : بئسَ الْخاطِبُ أنتَ ، تخطبُ الحورَ العينَ وأنتَ تعْبُثُ ؟!<sup>(٤)</sup> .

وقيلَ لخلفِ بنِ أَيُوبَ : أَلَا يؤذيكَ الذبابُ في الصلاةِ فتطردَها ؟ قالَ :

(١) روى ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٢١٨ / ٦ ) عن وهب بن منبه قال : ( قرأت في بعض الكتب التي أنزلت من السماء : أن الله قال لإبراهيم عليه السلام : أتدرى لم اتخذتك خليلاً ؟ قال : لا يا رب ، قال : لذلُّ مقامك بين يدي في الصلاة ) ، وعنده قال : ( لما اتخد الله تعالى إبراهيم خليلاً .. كان يسمع خفقات قلبه من بعده خوفاً من الله عز وجل ) .

(٢) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٢٠٣ - ٢٠٢ / ٢١ ) .

(٣) هو عند الحكيم الترمذى في « نوادر الأصول » ( ص ٣١٧ ) مرفوعاً ، ورواه المروزى في « تعظيم قدر الصلاة » ( ص ٨٩ ) موقوفاً على حذيفة ، ومن قول سعيد بن المسيب .

(٤) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٢٨٧ / ٥ ) عن عمر بن عبد العزيز رحمه الله بنحوه .

لَا أَعُوْدُ نفسي شيئاً يفسدُ علَيَّ صلاتي ، قيلَ لِهِ : وَكِيفَ تَصْبِرُ علَى ذَلِكَ ؟  
قَالَ : بِلْغَنِي أَنَّ الْفَساقَ يَصْبِرُونَ تَحْتَ أَسْوَاطِ السُّلْطَانِ لِيَقُولَ : فَلَانْ صَبُورُ  
وَيَفْتَخِرُونَ بِذَلِكَ ، فَأَنَا قَائِمٌ بَيْنَ يَدِي رَبِّي ، أَفَأَتَحْرَكُ لِذِبَابَةَ ؟

وَيُرَوَى عَنْ مُسْلِمٍ بْنِ يَسَارٍ أَنَّهُ كَانَ إِذَا أَرَادَ الصَّلَاةَ .. قَالَ لِأَهْلِهِ :  
( تَحْدَثُوا أَنْتُمْ ، فَإِنِّي لَسْتُ أَسْمَعُكُمْ )<sup>(١)</sup> .

وَيُرَوَى عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ يَصْلِي يَوْمًا فِي جَامِعِ البَصْرَةِ ، فَسَقَطَتْ نَاحِيَةٌ مِنَ  
الْمَسْجِدِ ، فَاجْتَمَعَ النَّاسُ لِذَلِكَ ، فَلَمْ يَشْعُرْ بِهِ حَتَّى انْصَرَفَ مِنَ الصَّلَاةِ<sup>(٢)</sup> .

وَكَانَ عَلَيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَكَرَمٌ وَجَهَهُ إِذَا حَضَرَ وَقْتَ  
الصَّلَاةِ يَتَزَلَّزُ وَيَتَلَوَّنُ وَجَهُهُ ، فَقِيلَ لَهُ : مَا لَكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ؟ فَيَقُولُ :  
جَاءَ وَقْتٌ أَمَانَةٌ عَرَضَهَا اللَّهُ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ  
يَحْمِلُنَا وَأَشْفَقْنَا مِنْهَا وَحَمَلْتُهَا .

وَيُرَوَى عَنْ عَلَيٍّ بْنِ الْحَسِينِ أَنَّهُ كَانَ إِذَا تَوَضَّأَ .. اصْفَرَ لَوْنَهُ ، فَيَقُولُ لَهُ  
أَهْلُهُ : مَا هَذَا الَّذِي يَعْتَرِيكَ عِنْدَ الوضوءِ ؟ فَيَقُولُ : أَتَدْرُونَ بَيْنَ يَدِي مَنْ  
أَرِيدُ أَنْ أَقُومَ ؟<sup>(٣)</sup>

(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٢٩٠ / ٢ ) .

(٢) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٢٩٠ / ٢ ) .

(٣) رواه أحمد في « الزهد » ( ٢١٣٨ ) ، وابن أبي الدنيا في « الرقة والبكاء » ( ١٤٨ ) .

وَيُرُوَىٰ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ : قَالَ دَاوُودُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي مَنَاجَاتِهِ : إِلَهِي ؟ مَنْ يَسْكُنُ بَيْتَكَ وَمَمَّنْ تَقْبَلُ الصَّلَاةَ ؟ فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ : يَا دَاوُودُ ؛ إِنَّمَا يَسْكُنُ بَيْتِي وَأَقْبَلُ الصَّلَاةَ مِنْهُ مَنْ تَوَاضَعَ لِعَظَمَتِي ، وَقَطَعَ نَهَارَهُ بِذِكْرِي ، وَكَفَّ نَفْسَهُ عَنِ الشَّهْوَاتِ مِنْ أَجْلِي ، يَطْعَمُ الْجَائِعَ ، وَيُؤْوِي الغَرِيبَ ، وَيَرْحُمُ الْمَصَابَ ، فَذَلِكَ الَّذِي يَضِيءُ نُورُهُ فِي السَّمَاءِ كَالشَّمْسِ ، إِنْ دَعَانِي لَيَتَّهُ ، وَإِنْ سَأَلَنِي .. أَعْطِيَتُهُ ، أَجْعَلُ لَهُ فِي الْجَهَلِ حِلْمًا ، وَفِي الْغَفْلَةِ ذَكْرًا ، وَفِي الظُّلْمَةِ نُورًا ، وَإِنَّمَا مِثْلُهُ فِي النَّاسِ كَالْفَرْدُوسِ فِي أَعْلَى الْجَنَانِ ، لَا تَبْسُطُ أَنْهَارُهَا ، وَلَا تَتَغَيِّرُ ثَمَارُهَا<sup>(١)</sup> .

وَيُرُوَىٰ عَنْ حَاتِمِ الْأَصْمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ صَلَاتِهِ فَقَالَ : (إِذَا حَانَتِ الصَّلَاةُ.. أَسْبَغْتُ الوضُوءَ ، وَأَتَيْتُ الموضعَ الَّذِي أَرِيدُ الصَّلَاةَ فِيهِ ، فَأَقْعَدُ فِيهِ حَتَّىٰ تَجْتَمِعَ جَوَارِحِي ؛ ثُمَّ أَقْوُمُ إِلَى صَلَاتِي ، فَأَجْعَلُ الْكَعْبَةَ بَيْنَ حَاجِبَيِّ ، وَالصَّرَاطَ تَحْتَ قَدْمِيَّ ، وَالجَنَّةَ عَنْ يَمِينِي ، وَالنَّارَ عَنْ يَسَارِي ، وَمَلَكَ الْمَوْتِ وَرَائِي ، وَأَظْنَهَا آخِرَ صَلَاتِي ، ثُمَّ أَقْوُمُ بَيْنَ الرِّجَاءِ وَالْخُوفِ ، وَأَكْبَرُ تَكْبِيرًا بِتَحْنِنٍ ، وَأَقْرَأُ قِرَاءَةً بِتَرْتِيلٍ ، وَأَرْكَعُ رَكْوَعًا بِتَوَاضِعٍ ، وَأَسْجَدُ سُجُودًا بِتَخْشِعٍ ، وَأَقْعَدُ عَلَى الْوَرْكِ الْيُسْرَى ، وَأَفْرَشُ ظَهَرَ قَدْمِهَا ، وَأَنْصَبُ الْقَدْمَ الْيَمِينَ عَلَى الإِبْهَامِ ، وَأَتَبْعَهَا

(١) بِنَحْوِهِ مَرْفُوعًا فِي «الْحَلِيلَةِ» (٤/١٨) ، وَابْنِ أَبِي الدِّنَيَا فِي «التَّوَاضِعِ وَالْخُمُولِ» (٨٦) وَالْخَطَابُ فِيهِ لِسَيِّدِنَا مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ .

الإخلاص ، ثم لا أدرى : أقبلت مني أم لا )<sup>(١)</sup> .

وقال ابن عباس رضي الله عنهما : ( ركعتان مقتضتان في تفريح خير من قيام ليلة والقلب ساہ )<sup>(٢)</sup> .



(١) رواه أبو نعيم في « حلية الأولياء » ( ٧٥ / ٨ ) بنحوه .

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٨٨ ) .

## فضيلة المسجد وموقع الصلاة

قالَ اللَّهُ تَعَالَى : «إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسْجِدًا اللَّهُ مَنْ مَاءَمَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ» .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «مَنْ بَنَى لِلَّهِ مَسْجِدًا وَلَوْ كَمْ فَحَصَّ قَطَاةً .  
بَنَى اللَّهُ لَهُ قَصْرًا فِي الْجَنَّةِ» <sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «مَنْ أَلْفَ الْمَسْجِدَ . . أَلْفَهُ اللَّهُ تَعَالَى» <sup>(٢)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ الْمَسْجِدَ . . فَلَا يَرْكِعْ رَكْعَيْنِ قَبْلَ أَنْ يَجْلِسَ» <sup>(٣)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «لَا صَلَاةَ لِجَارِ الْمَسْجِدِ إِلَّا فِي الْمَسْجِدِ» <sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «الْمَلَائِكَةُ تُصْلِي عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي  
مَصَلَّةِ الَّذِي يَصْلِي فِيهِ ، تَقُولُ : اللَّهُمَّ ؎ صَلِّ عَلَيْهِ ، اللَّهُمَّ ؎ اغْفِرْ لَهُ ،  
اللَّهُمَّ ؎ ارْحَمْهُ ، مَا لَمْ يَحْدِثْ أَوْ يَخْرُجْ مِنَ الْمَسْجِدِ» <sup>(٥)</sup> .

(١) رواه ابن ماجه (٧٣٨) وأصله في «الصحيحين» ، ومفحص القطاة : مكان رقدتها  
على بيضها ، وهي لا تتحذذ ذلك من الشجر بل على التراب ، ولهذا خص ذكر هذا  
الطائر .

(٢) رواه الطبراني في «الأوسط» (٦٣٧٩) .

(٣) رواه البخاري (٤٤٤) ، ومسلم (٧١٤) .

(٤) رواه الدارقطني في «سننه» (٤١٩/١) ، والحاكم في «المستدرك» (٢٤٦/١) ،  
وجار المسجد هو الذي يسمع النداء كما جاء مصرياً في بعض الروايات .

(٥) رواه البخاري (٤٤٥) ، ومسلم (٦٤٩) .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَأْتِي فِي آخِرِ الزَّمَانِ نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي يَأْتُونَ الْمَسَاجِدَ فَيَقْعُدُونَ فِيهَا حَلْقًا ، ذَكْرُهُمُ الدُّنْيَا وَحُبُّ الدُّنْيَا ، لَا تَجَالِسُوهُمْ ؛ فَلِيَسَ اللَّهُ بِهِمْ حَاجَةٌ » <sup>(١)</sup> .

وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي بَعْضِ الْكِتَابِ : إِنَّ بَيْوَتِي فِي أَرْضِي الْمَسَاجِدُ ، وَإِنَّ زُوَّارِي فِيهَا عُمَارُهَا ، فَطُوبِي لِعَبْدٍ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ زَارَنِي فِي بَيْتِي ، فَحَقٌّ عَلَى الْمُزُورِ أَنْ يُكْرَمَ زائِرَهُ » <sup>(٢)</sup> .

وقال عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّجُلَ يَعْتَادُ الْمَسَاجِدَ .. فَاشْهُدُوا لَهُ بِالْإِيمَانِ » <sup>(٣)</sup> .

وقال سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيْبِ : ( مَنْ جَلَسَ فِي الْمَسَاجِدِ .. فَإِنَّمَا يَحَالُّهُ رَبُّهُ ، فَمَا أَحَقَّهُ أَلَا يَقُولَ إِلَّا خَيْرًا ) <sup>(٤)</sup> .

ويروى في الأثر أَوْ في الخبر : ( الْحَدِيثُ فِي الْمَسَاجِدِ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ الْبَهِيمَةُ الْحَشِيشَ ) <sup>(٥)</sup> .

(١) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٣٢٣ / ٤ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٩٨ / ١٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ١٠٩ / ٤ ) .

(٢) روى صدره أبو نعيم في « الحلية » ( ٢١٣ / ١٠ ) بنحوه ، وآخره الطبراني في « الكبير » ( ٦ / ٢٥٣ ) بلفظ : « مَنْ تَوَضَّأَ فِي بَيْتِهِ ، فَأَحْسَنَ الْوَضْوَءَ ، ثُمَّ أَتَى الْمَسَاجِدَ .. فَهُوَ زائرُ اللَّهِ ، وَحَقٌّ عَلَى الْمُزُورِ أَنْ يَكْرَمَ الزائِرَ » .

(٣) رواه الترمذى ( ٢٦١٧ ) ، وابن ماجه ( ٨٠٢ ) .

(٤) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٤١٦ ) .

(٥) لم يصرح المصنف بكونه حديثاً ، وانظر « كشف الخفاء » ( ٤٢٣ / ١ ) ، ويفيد معناه =

وقال النخعي : ( كانوا يرون أنَّ المُسْتَكْبِرَيْنَ في الليلَةِ الْمُظْلَمَةِ إِلَى الْمَسْجِدِ مُوجِبٌ لِلْجَنَّةِ )<sup>(١)</sup>.

وقال أنسُ بْنُ مَالِكٍ : ( مَنْ أَسْرَجَ فِي مَسْجِدٍ سَرَاجًا . . لَمْ تَزُلِ الْمَلَائِكَةُ وَحَمْلَةُ الْعَرْشِ يَسْتَغْفِرُونَ لِهِ مَا دَامَ فِي ذَلِكَ الْمَسْجِدِ ضَوْءُهُ )<sup>(٢)</sup>.

وقال عَلَيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ كَرَمَ اللَّهُ وَجْهَهُ : ( إِذَا مَاتَ الْعَبْدُ . . بَكَى عَلَيْهِ مَصْلَاهُ مِنَ الْأَرْضِ وَمَصْعُدُ عَمَلِهِ مِنَ السَّمَاءِ ) ، ثُمَّ قَرَأَ : « فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ »<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن عباسٍ : ( تبكي عليه الأرض أربعين صباحاً )<sup>(٤)</sup>.

وقال عطاءُ الْخَرَاسَانِيُّ : ( مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً فِي بَقَاعَةٍ مِنْ بَقَاعِ الْأَرْضِ إِلَّا شَهَدَتْ لَهُ بِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَبَكَتْ عَلَيْهِ يَوْمَ يَمُوتُ )<sup>(٥)</sup>.

وقال أنسُ بْنُ مَالِكٍ : ( مَا مِنْ بَقَاعَةٍ يَذْكُرُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهَا بَصْلَةٍ أَوْ ذَكْرٍ إِلَّا افْتَخَرْتُ عَلَى مَا حَوْلَهَا مِنَ الْبَقَاعِ ، وَاسْتَبَشَرْتُ بِذَكْرِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ

= حديث : « فيقعدون حلقاً ، ذكرهم الدنيا وحب الدنيا ، فلا تجالسوهم » السابق .

(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٢٤ ) ، وابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٦٥٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٤/٢٢٥ ).

(٢) رواه عن أنس رضي الله عنه مرفوعاً الحارثُ بن أَسَمَّةَ في « مسنده » ( ١٢٧ ) .

(٣) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٣٦ ).

(٤) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٣٨ ).

(٥) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٤٠ ).

إلى متتهاها من سبع أرضين ، وما من عبد يقوم يصلّي إلا تزخرفت له الأرض<sup>(١)</sup> .

ويقال : ( ما من منزل ينزله قوم إلا أصبح ذلك المنزل يصلّي عليهم أو يلعنهم )<sup>(٢)</sup> .



(١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٣٩ ) .

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٣٤ ) .

## الباب الثاني

### في كيفية الأعمال الظاهرة من الصلاة والبدایة بالتكبیر وما قبله

ينبغي للمصلّى إذا فرغَ مِنَ الوضوءِ ، والطهارةِ مِنَ الخبثِ في البدنِ  
والثيابِ والمكانِ ، ومنْ سترِ العورةِ مِنَ السرّةِ إلى الركبةِ :

أنْ ينتصبَ قائماً متوجهاً إلى القبلةِ ، ويراوحَ بينَ قدميهِ ولا يضمّهما<sup>(١)</sup> ؛  
فإنَّ ذلكَ ممَّا كانَ يستدلُّ بهِ على فقهِ الرجلِ ، وقدْ نهىَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عنِ الصفنِ والصفدِ في الصلاةِ<sup>(٢)</sup> ؛ والصفدُ : هوَ اقترانُ القدمينِ معاً ، ومنهُ  
قولُهُ تَعَالَى : «مُقَرَّنَيْنَ فِي الْأَصْفَادِ» ، والصنفُ : هوَ رفعُ إحدى الرجلينِ ،

(١) أي : بين كعبيه في القيام ، ولكن يجعل بين قدميه مقدار أربع أصابع ، هكذا فرره الأردبيلي في «الأئمّة» (٨٨/١) ، وأصل المراوحة في العملين : أن يعمل هذا مرة وهذا مرة ، وتقول : راوح بين رجليه ؛ أي : قام على إحداهما مرة وعلى الأخرى مرة . «إتحاف» (٣٢/٣) .

(٢) ذكره ابن الأثير في «النهاية» (٣٥/٣ ، ٣٩) ، وروى النسائي (١٢٨/٢) عن عبد الله بن مسعود : أنه رأى رجلاً يصلِّي قد صفت بين قدميه فقال : (أخطأ السنة ، ولو راوح بينهما كان أعجب إليّ) ، قال العاشر الحافظ الريبي في «إتحاف» (٨٩/٣) : (وأصل هذا في كتاب «القوت» [٩٦/٣] ، وهو الذي فسر معنى الألفاظ ، وتبعه من جاء بعده) .

ومنه قوله تعالى : «الصَّفِنْتُ الْيَادَ» ، هذا ما يراعيه في رجليه عند القيام .

ويراعي في ركبتيه ومعقد نطاقيه الانتصاب ، وأمام رأسه فإن شاء .. تركه على استواء القيام ، وإن شاء .. أطرق ، والإطرق أقرب للخشوع وأغضٌ للبصر .

وليكن بصره محصوراً على مصلاه الذي يصلّي عليه ، فإن لم يكن له مصلى .. فليقرب من جدار أو ليخط خطأ ، فإن ذلك يقصر مسافة البصر ويمنع تفرق الفكر ، وليحجز على بصره أن يجاوز أطراف المصلى وحدود الخط ، وليدم هذا القيام كذلك إلى الركوع من غير التفات . هذا أدب القيام .

إذا استوى قيامه واستقبله وإطراقه كذلك .. فليقرأ : (قل أعوذ برب الناس ) تحصننا به من الشيطان ، ثم ليأت بالإقامة ، وإن كان يرجو حضور من يقتدي به .. فليؤذن أولاً ، ثم ليحضر النية ، وهو أن ينوي في الظهر مثلاً ويقول بقلبه : أؤدي فريضة الظهر لله ، ليميزها بقوله : (أؤدي) عن القضاء ، وب(الفريضة) عن التفل ، وب(الظهر) عن العصر وغيره ، ولتكن معاني هذه الألفاظ حاضرة في قلبه ؛ فإنه هو النية ، والألفاظ مذكرات وأسباب لحضورها ، ويجهد أن يستدیم ذلك إلى آخر التكبير حتى لا يعزب .

فإذا حضرَ في قلبهِ ذلك . . فليرفعْ يديهِ إلى حذو منكبيهِ بعدَ إرسالهما بحيثُ يحادي بكفيهِ منكبيهِ ، ويا بهاميهِ شحمتي أذنيهِ ، وبرؤوسِ أصابعِهِ رؤوسَ أذنيهِ ؛ ليكونَ جامعاً بينَ الأخبارِ الواردةِ فيهِ ، ويكونُ مقبلاً بكفيهِ وإيهاميهِ إلى القبلةِ ، ويبيسطُ الأصابعَ ولا يقپضُها ، ولا يتكلّفُ فيها تفريجاً ولا ضمّاً ، بلْ يتركُها على مقتضى طبعِها ؛ إذ نقلَ في الأثرِ النشرُ والضمُّ ، وهذا بينَهما ، فهوَ أولى .

فإذا استقرتِ اليدانِ في مقرّهما . . ابتدأ التكبيرَ معَ إرسالِهما وإحضارِ النيةِ ، ثمَّ يضعُ اليدانِ على ما فوقَ السرةِ وتحتَ الصدرِ ، ويوضعُ اليمنى على اليسرى إكراماً لليمنى ؛ لأنْ تكونَ محمولةً ، وينشرُ المسبحةُ والوسطيُّ منَ اليمنى على طولِ الساعدِ ، ويقبضُ بالإبهامِ والخنصرِ والبنصرِ على كوعِ اليسرى .

وقدْ رُويَ التكبيرُ معَ رفعِ اليدانِ ، ومعَ استقرارِهما ، ومعَ الإرسالِ ، وكلُّ ذلكَ لا حرجٌ فيهِ ، وأرأهُ بالإرسالِ أليقَ ؛ فإنَّهُ كلمةُ العقدِ<sup>(١)</sup> ، ووضعُ إحدى اليدانِ على الأخرى في صورةِ العقدِ ، ومبدؤهُ الإرسالُ ، وآخرُهُ الوضعُ ، وبدأ التكبيرُ الألفُ ، وآخرُهُ الراءُ ، فيليقُ مراعاةُ التطابقِ بينَ الفعلِ والعقدِ . وأمّا رفعُ اليدِ . . فكالمقدمةِ لهذهِ البدايةِ .

ثمَّ لا ينبغي أنْ يدفعَ يديهِ إلى قدامِ دفعاً عندَ التكبيرِ ، ولا يردهما إلى

(١) أي : يعقد قلبه على معناها من إثبات الكبرياء والجلال والعظمة لله تعالى . « إتحاف » (٣٩/٣).

خلف مُنْكِبِيهِ ، ولا ينفعهما عن يمين وشمالٍ نفعاً إذا فرغَ من التكبير ، ويرسلُهُما إرسالاً خفيفاً رفياً ، ويستأنفُ وضعَ اليمين على الشمالِ بعدَ الإرسال .

وفي بعض الروايات : أنَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا كَبَرَ . . أَرْسَلَ يَدِيهِ ، فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَقْرَأَ . . وَضَعَ اليمينَ عَلَى اليسرى ، فَإِنْ صَحَّ هَذَا . . فَهُوَ أَوْلَى مَمَّا ذَكَرْنَاهُ .



وَأَمَّا التكبيرُ : فينبغي أَنْ يضمَ الهاءَ مِنْ قَوْلِهِ : (اللهُ) ، ضمَّةٌ خفيفَةٌ مِنْ غَيْرِ مبالغَةٍ ، وَلَا يدخلُ بَيْنَ الهاءِ وَالْأَلْفِ<sup>(۱)</sup> شَبَهُ الْوَاوِ ، وَذَلِكَ ينساقُ إِلَيْهِ بِالْمبالغَةِ ، وَلَا يدخلُ بَيْنَ بَاءِ : (أَكْبَرْ) وَرَاهِهِ أَلْفًا كَانَهُ يَقُولُ : (أَكْبَارْ) ، وَيَجْزُمُ رَأْيُ التكبيرِ وَلَا يضمُّهَا .  
فَهَذِهِ هِيَةُ التكبيرِ وَمَا مَعَهُ .

## القراءة

ثُمَّ يَبْتَدِئُ بِدُعَاءِ الْاسْفَاتِحِ ، وَحَسْنَ أَنْ يَقُولَ عَقِيبَ قَوْلِهِ : (اللهُ أَكْبَرْ) : (كَبِيرَاً ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ كَثِيرًا ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ بَكْرَةً وَأَصْيَالًا<sup>(۲)</sup>) ، وجهُ

(۱) من لفظ : (أَكْبَرْ) .

(۲) رواه مسلم (٦٠١) .

وجهي . . . إلى قوله : ( وأنا من المسلمين )<sup>(١)</sup> ، ثم يقول : ( سبحانك اللهم وبحمدك ، وتبارك اسمك ، وتعالى جدك ، وجل ثناؤك ، ولا إله غيرك )<sup>(٢)</sup> ؛ ليكون جاماً بين متفرقات ما ورد في الأخبار<sup>(٣)</sup> ، وإن كان خلف الإمام . اختصر إن لم يكن للإمام سكتة طويلة يقرأ فيها الفاتحة .

ثم يقول : أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ، ثم يقرأ الفاتحة<sup>(٤)</sup> ، بتمام تشدیداتها وحروفها ، ويجهد في الفرق بين الضاد والظاء ، ويقول : ( أمين ) في آخر الفاتحة ، ويمدّها مداً ، ولا يصل ( أمين ) بقوله : ( ولا الضالين ) وصلا<sup>(٥)</sup> .

ويجهر بالقراءة في الصبح والمغرب والعشاء<sup>(٦)</sup> إلا أن يكون مأموراً ، ويجهر بالتأمين .

(١) رواه مسلم ( ٧٧١ ) ، وهو : ( وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حينماً وما أنا من المشركين ، إن صلاتي ونسكي ومحبتي ومماتي لله رب العالمين ، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين ) .

(٢) رواه أبو داود ( ٧٧٥ ) ، والترمذى ( ٢٤٢ ) ، والنسائي ( ١٣٢ / ٢ ) ، وهو عند مسلم ( ٣٩٩ ) موقوفاً على عمر رضي الله عنه .

(٣) كذا في « القوت » ( ٩٤ / ٢ ) ، و « الأذكار » ( ص ٩٩ ) .

(٤) في هامش ( ز ) : ( يبتدئ فيها ببسم الله الرحمن الرحيم ) .

(٥) بل بعد سكتة لطيفة جداً ؛ ليعلم أن ( أمين ) ليست من ( الفاتحة ) . « الأذكار » ( ص ١٠٨ ) .

(٦) في الأولين من المغرب والعشاء وجميع الصبح ، إماماً كان أو منفرداً . « الخلاصة » ( ص ١٠٠ ) .

ثم يقرأ السورة أو قدر ثلاث آيات من القرآن فما فوقها ، ولا يصل آخر السورة بتكبير الهوي ، بل يفصل بينهما بقدر قوله : (سبحان الله) .

ويقرأ في الصبح من السور الطوال من المفصل ، وفي المغرب من قصاري ، وفي الظهر والعصر والعشاء نحو : (والسماء ذات البروج) وما قاربها ، وفي الصبح في السفر : (قل يا أيها الكافرون) ، و(قل هو الله أحد) ، وكذلك في ركعتي الفجر والطواف والتحية ، وهو في جميع ذلك مستديم للقيام ووضع اليدين كما وصفنا في أول الصلاة .

## الركوع ولو احق

ثم يركع ويراعي فيه أموراً : أن يكبر للركوع ، وأن يرفع يديه مع تكبير الركوع ، وأن يمد التكبير مدة إلى الانتهاء إلى الركوع ، وأن يضع راحتيه على ركبتيه في الركوع وأصابعه منشورةً موجهة نحو القبلة على طول الساق ، وأن ينصب ركبتيه ولا يتئبهما ، وأن يمد ظهره مستوياً ، وأن يكون عنقه ورأسه مستويين مع ظهره كالصفيحة الواحدة ، لا يكون رأسه أخفض ولا أرفع ، وأن يجافي مرافقه عن جنبه ، وتضم المرأة مرافقها إلى جنبها .

وأن يقول : (سبحان رب العظيم) ثلاثاً ، والزيادة إلى السبعة وإلى العشرة حسن إن لم يكن إماماً .

ثمَ يرفعُ مِنَ الركوعِ إلى القيامِ ، ويرفعُ يديهِ ويقولُ : ( سمعَ اللهُ لمنْ حمده ) ، ويطمئنُ في الاعتدالِ ويقولُ : ( ربنا لكَ الحمدُ<sup>(١)</sup> ، ملءُ السماواتِ وملءُ الأرضِ وملءُ ما شئتَ مِنْ شيءٍ بعْدُ<sup>(٢)</sup> ) ، ولا يطوّلُ هذا القيامَ إِلَّا فِي صَلَاةِ التَسْبِيحِ وَالْكَسْفِ وَالصَّبْحِ .  
ويقنتُ في الصبحِ في الركعةِ الثانيةِ بالكلماتِ المأثورةِ قبلَ السجودِ<sup>(٣)</sup> .

### السجود

ثمَ يهويُ إلى السجودِ مكْبِرًا ، فيضعُ ركبتيهِ على الأرضِ ، ويضعُ جبهتهُ وأنفهُ وكفيهِ مكسوفةً ، ويُكَبِّرُ عندَ الهويِّ ، ولا يرفعُ يديهِ في غيرِ الركوعِ .

وينبغي أن يكونَ أولَ ما يقعُ منهُ على الأرضِ ركبتاً ، وأنْ يضعَ بعدهُما

(١) كذا بإسقاط الواو في النسخِ إِلَّا (ب) : (ولك) قال الرافعي في « العزيز » (٥١٢/١) : (والروایتان معاً صحيحتان) ، قال الحافظ ابن حجر في « التلخيص الحبير » (٦٩٤/٢) : (فاما الرواية بإثبات الواو.. فمتفق عليها ، وأما بإسقاطها.. ففي « صحيح أبي عوانة ») .

(٢) كما في « مسلم » (٤٧١) .

(٣) وهي التي رواها البيهقي في « السنن الكبرى » (٢٠٩/٢) ، وهي عند أصحاب السنن مخصوصةً بالوتر : ( اللهم ؟ اهدني فيمن هديت ، وعافني فيمن عافت ، وتولني فيمن توليت ، وبارك لي فيما أعطيت ، وقني شر ما قضيت ، إنك تقضي ولا يقضى عليك ، وإنك لا يذل من واليت ، تبارك ربنا وتعاليت ، وصلى الله على النبي وآل وسلمه ) .  
انظر « العزيز شرح الوجيز » (٥١٦/١) .

يديه ، ثم يضع بعدهما وجهه ، وأن يضع جبهته وأنفه على الأرض ، وأن يجافي مرفقيه عن جنبيه ، ولا تفعل المرأة ذلك ، وأن يفرّج بين رجليه ، ولا تفعل المرأة ذلك ، وأن يكون في سجوده مخواياً على الأرض ، ولا تكون المرأة مخوية ، والتخوية : رفع البطن عن الفخذين والتفرّج بين الفخذين<sup>(١)</sup> ، وأن يضع يديه على الأرض حداء منكبيه ، وألا يفرّج أصابعهما ، بل يضمّهما ويضم الإبهام إليها ، وإن لم يضم الإبهام . . فلا بأس ، ولا يفترش ذراعيه على الأرض كما يفترش الكلب ؛ فإنه منهي عنه ، وأن يقول : (سبحان رب الأعلى) ثلاثاً ، فإن زاد . . فحسن ، إلا أن يكون إماماً .

ثم يرفع من السجود ، فيطمئن جالساً معتدلاً ، فيرفع رأسه مكمراً ، ويجلس على رجله اليسرى ، وينصب قدمه اليمنى ، ويضع يديه على فخذيه والأصابع منشورة ، ولا يتكلّف ضمّها ولا تفرّجها ، ويقول : (رب اغفر لي ، وارحمني ، وارزقني ، واهدني ، واجبرني ، واعفني ، واعف عنّي)<sup>(٢)</sup> ، ولا يطوّل هذه الجلسة إلا في سجود التسبيح ، ويأتي بالسجدة الثانية كذلك ، ويستوي منها جالساً جلسة خفيفة للاستراحة في كل ركعة لا تشهد عقبتها ، ثم يقوم فيضع يديه على الأرض ، ولا يقدّم إحدى رجليه في حالة الارتفاع ، ويمد التكبير حتى يستغرق ما بين وسط ارتفاعه من

(١) في (هـ) : (والتفريج بين الفخذين والركبتين) ، وفي (و) : (الركبتين) .

(٢) رواه أبو داود (٨٥٠) ، والترمذى (٢٨٤) ، وابن ماجه (٨٩٨) .

القعود ، إلى وسط ارتفاعه إلى القيام ؛ بحيث تكون الهاء من قوله : ( الله ) عند استواه جالساً ، وكافٌ ( أكبر ) عند اعتماده على يديه للقيام ، وراء ( أكبر ) في وسط ارتفاعه إلى القيام ، ويتدلى في وسط ارتفاعه إلى القعود حتى يقع التكبير في وسط انتقاله ، ولا يخلو عنه إلا طرفاً ، وهو أقرب إلى التعميم ، ويصلّي الركعة الثانية كال الأولى ، ويعيد التعوذ كالأبتداء .

### التشهد

ثم يشهد في الركعة الثانية التشهد الأول ، ثم يصلّي على رسول الله صلّى الله عليه وسلم وعلى آله ، ويضع يده اليمنى على فخذه اليمنى ، ويقبض أصابعه اليمنى إلا المسبحة ، ولا بأس بإرسال الإبهام أيضاً ، ويشير بمسبحة يمناه وحدها عند قوله : ( إلا الله ) ، لا عند قوله : ( لا إله ) .

ويجلس في هذا التشهد على رجليه اليسرى كما بين السجدتين .

وفي التشهد الأخير يستكمل الدعاء المأثور بعد الصلاة على النبي صلّى الله عليه وسلم<sup>(١)</sup> ، وستنه كسن التشهد الأول ، لكن يجلس في الأخير على وركه الأيسر ؛ لأنّه ليس مستوفراً للقيام ، بل هو مستقرّ ،

(١) والمأثور كثير ، منه ما رواه مسلم ( ٥٨٨ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلّى الله عليه وسلم : « إذا شهد أحدكم .. فليستعد بالله من أربع ، يقول : اللهم ؛ إني أعوذ بك من عذاب جهنم ، ومن عذاب القبر ، ومن فتنة المحيا والممات ، ومن شر فتنة المسيح الدجال » .

ويضجعُ رجلهُ اليسرى خارجةً مِنْ تحتِهِ ، وينصبُ اليمنى ، ويضعُ رأسَ الإبهام إلى جهةِ القبلةِ إِنْ لَمْ يشَقْ عَلَيْهِ ، ثُمَّ يَقُولُ : (السلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ) ويلتفتُ يميناً بحيثُ يَرَى خدَّهُ الأيمنَ مَنْ وراءَهُ مِنَ الجانبِ اليمينِ ، ويلتفتُ شمَالاً كذلِكَ ، ويسلِّمُ تسليةً ثانيةً ، وينوي الخروجَ بالسلامِ مِنَ الصلاةِ ، وينوي بالسلامِ عَلَى مَنْ عَلَى يَمِينِهِ مِنَ الملائكةِ والمسلمينَ فِي الْأَوْلَى ، وينوي مثَلَ ذَلِكَ فِي الثانِيَةِ ، ويجزمُ التسليةَ وَلَا يمْدُهُ مَدًّا ؛ فَهُوَ السَّنَةُ .

وَهَذِهِ هِيَ صَلَاتُ الْمُنْفَرِدِ .

ويرفعُ صوتهُ بالتكبيراتِ ، ولا يرفعُ صوتهُ إِلَّا بقدرِ مَا يُسْمَعُ نَفْسَهُ .

وينوي الإمامُ الإمامَةَ لِيَنَالَ الْفَضْلَ ، فَإِنْ لَمْ يَنْوِي . صَحَّتْ صَلَاتُ الْقَوْمِ إِذَا نَوَّوْا الْاقْتِداءَ ، وَنَالُوا فَضْلَ الْجَمَاعَةِ .

وَيُسْرُّ بِدُعَاءِ الْاسْتِفْتَاحِ وَالْتَّعْوِذِ كَالْمُنْفَرِدِ ، وَيَجْهَرُ بِالْفَاتِحةِ وَالسُّورَةِ فِي جَمِيعِ الصَّبِحِ وَأَوَلَيِّ النَّعَامِ وَالْمَغْرِبِ ، وَكَذَلِكَ الْمُنْفَرِدُ .

ويجهرُ بِقُولِهِ : (آمِنَ) فِي الصَّلَاةِ الْجَهْرِيَّةِ ، وَكَذَلِكَ الْمَأْمُومُ ، ويقرنُ الْمَأْمُومُ تَأْمِينَ الْإِمَامِ مَعًا لَا تَعْقِيْبًا ، وَيُسْكُتُ الْإِمَامُ سَكْتَةً عَقِيبَ الْفَاتِحةِ ؛ لِيَثْوَبَ إِلَيْهِ نَفْسُهُ ، وَيَقْرَأُ الْمَأْمُومُ الْفَاتِحةَ فِي الْجَهْرِيَّةِ فِي هَذِهِ السَّكْتَةِ ؛ لِيَتَمْكَّنَ مِنَ الْاسْتِمْاعِ عَنْ قِرَاءَةِ الْإِمَامِ ، وَلَا يَقْرَأُ الْمَأْمُومُ السُّورَةَ فِي الْجَهْرِيَّةِ إِلَّا إِذَا لَمْ يُسْمَعْ صَوْتُ الْإِمَامِ .

ويقول الإمام : ( سمعَ اللهُ لِمَنْ حَمَدَهُ ) عند رفع رأسه من الركوع ، وكذا المأموم ، ولا يزيد الإمام على الثلاث في تسبيحات الركوع والسجود ، ولا يزيد في التشهد الأول بعد قوله : ( اللهم ؛ صلّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ ) ويقتصر في الركعتين الأخيرتين على الفاتحة ، ولا يطول على القوم ، ولا يزيد على دعائهما في التشهد الأخير على قدر التشهد والصلاحة على رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وينوي عند السلام السلام على القوم والملائكة ، وينوي القوم بتسليمهن جوابه .

ويثبت الإمام ساعة حتى يفرغ الناس من السلام ، ويقبل على الناس بوجهه ، والأولى أن يثبت إن كان خلف الرجال نساء ؛ لينصرفن قبله ، ولا يقوم واحد من القوم حتى يقوم ، وينصرف الإمام حين يشاء من يمينه وشماله ، واليمين أحب إلى .

ولا يخص الإمام نفسه بالدعاء في قنوت الصبح ، بل يقول : ( اللهم اهدنا... ) ويجهر به ، ويؤمن القوم ، ويرفون أيديهم حذاء الصدور ، ويمسح الوجه عند ختم الدعاء ؛ لحديث نقل فيه<sup>(١)</sup> ، وإنما فالقياس لا يرفع اليدين كما في آخر التشهد .

(١) وهو ما رواه الترمذى ( ٣٣٨٦ ) : ( كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا رفع يديه في الدعاء .. لم يحطهما حتى يمسح بهما وجهه ). وانظر « المجموع » ( ٤٦٢ / ٣ - ٤٦٣ ) .

## المنهيات

نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصلاة عن الصفن والصفد ، وقد ذكرناهما<sup>(١)</sup> ، وعن الإقعاء<sup>(٢)</sup> ، وعن السدل<sup>(٣)</sup> ، والكف<sup>(٤)</sup> ، وعن الاختصار<sup>(٥)</sup> ، وعن الصلب<sup>(٦)</sup> ، وعن المواصلة ، وعن صلاة الحاقن والحاقي والحازق<sup>(٧)</sup> ، وعن صلاة الجائع والغضبان والمتلثم ؛ وهو ستُّ الوجه .

أما الإقعاء : فهو عند أهل اللغة : أن يجلس على وركيه وينصب ركبتيه ، ويجعل يديه على الأرض كالكلب .

و عند أهل الحديث : أن يجلس على ساقيه جاثياً وليس على الأرض منه إلا رؤوس أصابع الرجلين والركبتان .

(١) وسيأتي تفسير من المصنف لهذه المنهيات فيما يلي .

(٢) كما روى الترمذى (٢٨٢) ، وابن ماجه (٨٩٤) مرفوعاً : « لا تقع بين السجدتين » .

(٣) كما روى أبو داود (٦٤٣) ، والترمذى (٣٧٨) .

(٤) في (ب) : (الكفت) وكلاهما صحيح ، والكفت والكف : ضم الشيء بعضه إلى بعض ، وسيأتي الخبر الوارد فيه .

(٥) كما هو عند البخاري (١٢٢٠) ، ومسلم (٥٤٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : (نهى النبي صلى الله عليه وسلم أن يصلي الرجل مختصراً) .

(٦) كما هو عند أبي داود (٩٠٣) ، والنسائي (١٢٧/٢) عن زياد بن صبيح الحنفي قال : (صليت إلى جنب ابن عمر ، فوضعت يدي على خاصرتي ، فلما صلى .. قال : هذا هو الصلب في الصلاة ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهى عنه) .

(٧) كما هو عند مسلم (٥٦٠) مرفوعاً : « لا صلاة بحضور الطعام ، ولا هو يُدافع الأثبات » ، والحازق - كما سيبين المصنف - في معنى هذا من ذهاب الخشوع .

**وأَمَّا السُّدُلُ :** فمدحهُ أهل الحديث فيه : أنْ يلتحفَ بثوبِهِ ويدخلَ يديهِ مِنْ داخِلٍ ، فيركعُ ويُسجِّدُ كذلِكَ ، وكانَ هذَا فعلَ الْيَهُودِ فِي صَلَاتِهِمْ ، فنَهَا عَنِ التَّشْبِيهِ بِهِمْ ، والقميصُ فِي معناهُ ، فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَرْكعَ وَيُسْجِدَ وَيَدَاهُ فِي بَدْنِ الْقَمِيصِ ، وَقِيلَ : معناهُ : أَنْ يَضْعَ وَسْطَ الإِزَارِ عَلَى رَأْسِهِ وَيُرْسَلَ طَرْفِيهِ عَنْ يَمِينِهِ وَشَمَائِلِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَجْعَلَهُمَا عَلَى كَتْفِيهِ ، وَالْأَوَّلُ أَقْرَبُ<sup>(۱)</sup> .

**وأَمَّا الْكُفُّ :** فهوَ أَنْ يَرْفَعَ ثِيَابَهُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ إِذَا أَرَادَ السُّجُودَ ، وَقَدْ يَكُونُ الْكُفُّ فِي شَعْرِ الرَّأْسِ ، فَلَا يَصْلِيْنَ وَهُوَ عَاقِصٌ شَعْرَهُ ، وَالنَّهِيُّ لِلرِّجَالِ ، وَفِي الْحَدِيثِ : « أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْضَاءِ ، وَلَا أَكْفَ شَعْرًا وَلَا ثُوْبًا »<sup>(۲)</sup> .

وَكَرَةُ أَحْمَدُ ابْنُ حَنْبِيلٍ أَنْ يَأْتِرَرَ فَوْقَ الْقَمِيصِ فِي الصَّلَاةِ وَرَآهُ مِنَ الْكُفُّ<sup>(۳)</sup> .

**وأَمَّا الْخُصْرَارُ :** فَأَنْ يَضْعَ يَدِيهِ عَلَى خَاصِرَتِهِ .

**وأَمَّا الْصَّلْبُ :** فَأَنْ يَضْعَ يَدِيهِ عَلَى خَاصِرَتِهِ وَيَجْاهِي بَيْنَ عَضْدِيهِ فِي الْقِيَامِ .

(۱) وَقِيلَ : هُوَ الإِسْبَالُ لِلثُّوبِ حَتَّى يَلْامِسَ الْأَرْضَ ، وَعَنِ الْمَعْنَى الثَّانِي قَالَ إِمامُ أَهْلِ الْلُّغَةِ الزَّيْدِيُّ : (وَلِيُسْ بِشَيْءٍ عَنِّي) . « إِتْحَافُ » (۹۱/۳) .

(۲) روَاهُ البَخَارِيُّ (۸۰۹) ، وَمُسْلِمُ (۴۹۰) .

(۳) قَالَ ابْنُ قَدَّامَةَ فِي « الْمَغْنِيِّ » (۳۰۰/۲) : (فَإِنْ شَدَ الْوَسْطَ فِي الصَّلَاةِ ؛ فَإِنْ كَانَ بِمِنْطَقَةِ أَوْ مَنْزَرِ أَوْ ثُوبِ أَوْ شَدِ قَبَاءِ . . فَلَا يَكْرَهُ ، رَوَايَةً وَاحِدَةً . . ، وَإِنْ كَانَ بِخَيطِ أَوْ حِلْ مَعَ سَرَّتِهِ وَفَوْقَهَا فَهُلْ يَكْرَهُ ؟ عَلَى رَوَايَتَيْنِ ؛ إِحْدَاهُمَا : يَكْرَهُ ؛ لِمَا فِيهِ مِنَ التَّشْبِيهِ بِأَهْلِ الْكِتَابِ) .

وأَمَّا المواصلةُ : فهِيَ خَمْسَةٌ ؛ اثْنَانٍ عَلَى الْإِمَامِ : أَلَا يَصْلَ قِرَاءَتَهُ بِتَكْبِيرَةِ الْإِحْرَامِ ، وَلَا رُكُوعَهُ بِقِرَاءَتِهِ ؛ وَاثْنَانٍ عَلَى الْمَأْمُومِ : أَلَا يَصْلَ تَكْبِيرَةِ الْإِحْرَامِ بِتَكْبِيرَةِ الْإِمَامِ ، وَلَا تَسْلِيمَهُ بِتَسْلِيمِهِ ؛ وَوَاحِدَةٌ بَيْنَهُمَا : أَلَا يَصْلَ تَسْلِيمَةَ الْفَرْضِ بِالْتَّسْلِيمَةِ الثَّانِيَةِ ، وَلَا يَفْصِلُ بَيْنَهُمَا .

وأَمَّا الْحَاقِنُ : فِمَنْ بَوَلَ ، وَالْحَاقِبُ : مِنَ الْغَائِطِ ، وَالْحَازِقُ : صَاحِبُ الْخَفَّ الضَّيقِ ، إِنَّ كُلَّ ذَلِكَ يَمْنَعُ الْخُشُوعَ ، وَفِي مَعْنَاهُ : الْجَائِعُ وَالْمَهْتَمُ ، وَفُهْمَ نَهْيُ الْجَائِعِ مِنْ قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِذَا حَضَرَ الْعَشَاءُ وَأَقِيمَتِ الصَّلَاةُ .. فَابْدُؤُوا بِالْعَشَاءِ »<sup>(١)</sup> ، إِلَّا أَنْ يَضْيِقَ الْوَقْتُ أَوْ يَكُونَ سَاكِنَ الْقَلْبِ .

وَفِي الْخَبَرِ : « لَا يَدْخُلُنَّ أَحَدُكُمُ الصَّلَاةَ وَهُوَ مَقْطُبٌ ، وَلَا يَصْلِيْنَ أَحَدُكُمُ وَهُوَ غَضِبَانُ »<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ الْحَسْنُ : ( كُلُّ صَلَاةٍ لَا يَحْضُرُ فِيهَا الْقَلْبُ فَهِيَ إِلَى الْعَقوَبَةِ أَسْرَعُ )<sup>(٣)</sup> .

وَفِي الْخَبَرِ : « سَبْعَةُ أَشْيَاءٍ فِي الصَّلَاةِ مِنَ الشَّيْطَانِ : الرُّعَافُ ، وَالنَّعَاسُ ، وَالْوَسُوْسَةُ ، وَالشَّأْوُبُ ، وَالْحَكَّاكُ ، وَالْالْتَفَاتُ ، وَالْعَبْثُ

(١) رواه البخاري ( ٥٤٦٥ ) ، ومسلم ( ٥٥٧ ) .

(٢) هكذا أورده صاحب « القوت » ( ٩٧/٢ ) وقال العراقي : ( لم أجده ) . « إتحاف » ( ٩٤/٣ ) .

(٣) رواه الطوسي في « أربعينه » ( ١١ ) ، وهو في « القوت » ( ٩٧/٢ ) .

بالشيء» ، وزاد بعضهم : «والسهو ، والشك»<sup>(١)</sup> .

وقال بعض السلف : (أربعة في الصلاة من الجفاء : الالتفات ، ومسح الوجه ، وتسوية الحصى ، وأن تصلي بطريق من يمر بين يديك )<sup>(٢)</sup> .

ونهى أيضاً عن أن يثبت أصابعه<sup>(٣)</sup> ، أو يفرقع أصابعه<sup>(٤)</sup> ، أو يستر وجهه<sup>(٥)</sup> ، أو يضع إحدى كفيه على الأخرى ويدخلهما بين فخذيه في الركوع ؛ قال بعض الصحابة رضي الله عنهم : (كنا نفعل ذلك فنهينا عنه)<sup>(٦)</sup> .

(١) في «الترمذى» (٢٧٤٨) : «العطاس ، والنعاس ، والتثاؤب في الصلاة ، والحيض ، والقيء ، والرعناف من الشيطان» ، وعند البخارى (٧٥١) أنه صلى الله عليه وسلم سُئل عن الالتفات في الصلاة فقال : «هو اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد» ، وعند مسلم (٢٢٠٣) شكاية عثمان بن أبي العاص الوسوسة في الصلاة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «ذاك شيطان يقال له : خنزب ، فإذا أحسسته .. فتعود بالله منه ...» ، وفي «تعظيم قدر الصلاة» (ص ٨٩) : (قال سعيد بن جبير : خمس ينقص من الصلاة : الالتفات ، والاحتراك ، وتفقيعك أصابعك في الصلاة ، والوسوسة ، وتقليل الحصى) ، وما ذكره المصنف هو في «القوت» (٩٧/٢) .

(٢) قوت القلوب (٩٧/٢) .

(٣) رواه أحمد في «مسنده» (٤/٢٤١) .

(٤) رواه ابن ماجه (٩٦٥) .

(٥) عند أبي داود (٦٤٣) ، وابن ماجه (٩٦٦) : (نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعطي الرجل فاه في الصلاة) .

(٦) رواه البخارى (٧٩٠) ، ومسلم (٥٣٥) ، والمراد ببعض الصحابة هو سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه .

ويكرهُ أيضاً أنْ ينفخَ في الأرضِ عندَ السجودِ للتنظيفِ<sup>(١)</sup> ، وأنْ يسوى الحصى بيدِه<sup>(٢)</sup> ؛ فإنَّها أفعالٌ مستغنىٌ عنها ، ولا يرفعُ إحدى قدميهِ فيضعُها على فخذهِ ، ولا يستندُ في قيامِهِ إلى حائطٍ ، فإنْ استندَ بحيثُ لو سلَ ذلكَ الحائطُ .. لسقطَ ؛ فالاَظْهَرُ بطلانُ صلاتهِ .

### تمييز الفرائض و السنن

جملةً ما ذكرناهُ يشتملُ على فرائضٍ و سننٍ و آدابٍ و هيئاتٍ ممَّا ينبغي لمزيدٍ طريقٍ الآخرةِ أنْ يراعي جميعها .

فالفرضُ مِنْ جملتها اثنتا عشرةَ خصلةً : النيةُ ، و تكبيرُ الإحرامِ ، والقيامُ ، والفاتحةُ ، والانحناءُ في الركوعِ إلى أنْ تناولَ راحتهُ ركبتيهِ معَ الطمأنينةِ ، والاعتدالُ عنْهُ قائماً ، والسجودُ معَ الطمأنينةِ ، ولا يجُبُ وضعُ اليدينِ ، والاعتدالُ عنْهُ قاعداً ، والجلوسُ للتشهدِ الأخيرِ ، والتشهدُ الأخيرُ ، والصلوةُ على النبيِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، والسلامُ الأوَّلُ ، فاماً نيةُ الخروجِ .. فلا تجُبُ .

وما عدا هذا فليسَ بواجبٍ ، بلْ هيَ سننٌ و هيئاتٌ فيها<sup>(٣)</sup> وفي الفرائضِ .

(١) رواه الطبراني في « الكبير » ( ١٣٧ / ٥ ) .

(٢) رواه أبو داود ( ٩٤٥ ) ، والترمذى ( ٣٧٩ ) ، والنمسائي ( ٦ / ٣ ) .

(٣) أي : في السنن ؛ كما سيبيين المصنف ذلك .

أما السنن : فمن الأفعال أربعة : رفع اليدين في تكبير الإحرام ، وعند الهوي إلى الركوع ، وعند الارتفاع إلى القيام ، والجلسة للتشهد الأول .

وأما ما ذكرناه من كيفية نشر الأصابع وحد رفعها .. فهي هيئاتٌ تابعةٌ لهذه السنة ، والتورّك والافتراض هيئاتٌ تابعةٌ للجلسة ، والإطراف وترك الالتفات هيئاتٌ للقيام وتحسين صورته ، وجلسة الاستراحة لم نعدّها من أصول السنن في الأفعال ؛ لأنّها كالتحسين لهيئة الارتفاع من السجود إلى القيام ، لأنّها ليست مقصودة في نفسها ، ولذلك لم تفرد بذكر .

وأما السنن من الأذكار : فدعا الاستفتح ، ثم التعلّم ، ثم قوله : (آمين) فإنّه سنة مؤكدة ، ثم قراءة السورة ، ثم تكبيرات الانتقالات ، ثم الذكر في الركوع والسجود ، والاعتدال عنهما ، ثم التشهد الأول ، والصلاحة فيه على النبي صلى الله عليه وسلم ، ثم الدعاء في آخر التشهد الأخير ، ثم التسلية الثانية .

وهذه وإن جمعناها في اسم السنة فلها درجات متفاوتة ؛ إذ يجبرُ من جملتها بسجود السهو أربعة :

واما من الأفعال : فواحدة ؛ وهي الجلسة الأولى للتشهد الأول ؛ فإنّها مؤثرة في ترتيب نظم الصلاة في أعين الناظرين ، حتى يعرف بها أنّها رباعية أم لا ، بخلاف رفع اليدين ؛ فإنه لا يؤثر في تغيير النظم ، فعبرَ عن ذلك بالبعض ، وقيل : الأبعاض تجبرُ بالسجود .

وأَمَّا الأذكارُ : فَكُلُّها لَا تقتضي سجود السهوِ إِلَّا ثلَاثَةٌ : القنوتُ ، والتشهيدُ الأوَّلُ ، والصلاحةُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيهِ ، بِخَلَافِ تَكْبِيرَاتِ الْإِنْتِقَالَاتِ ، وَأَذْكَارِ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ ، وَالاعْتِدَالِ عَنْهُمَا ؛ لِأَنَّ الرُّكُوعَ وَالسُّجُودَ فِي صُورِهِمَا مُخَالِفَانِ لِلْعَادَةِ ، وَيَحْصُلُ بِهِمَا مَعْنَى الْعِبَادَةِ مَعَ السُّكُوتِ عَنِ الْأَذْكَارِ وَعَنْ تَكْبِيرَاتِ الْإِنْتِقَالَاتِ ، فَعَدْمُ تِلْكَ الأَذْكَارِ لَا تَغْيِيرُ صُورَةَ الْعِبَادَةِ .

وَأَمَّا الْجَلْسَةُ لِلتَّشَهِيدِ الأوَّلِ .. فَفَعْلٌ مَعْتَادٌ ، وَمَا زَيَّدَ إِلَّا لِلتَّشَهِيدِ ، فَتَرْكُهَا ظَاهِرُ التَّأْثِيرِ<sup>(۱)</sup> ، وَأَمَّا دُعَاءُ الْاسْتِفْتَاحِ وَالسُّورَةِ .. فَتَرْكُهُمَا لَا يَؤْثِرُ ، مَعَ أَنَّ الْقِيَامَ صَارَ مَعْمُورًا بِالْفَاتِحَةِ وَمُمِيزًا عَنِ الْعَادَةِ بِهَا<sup>(۲)</sup> ، وَكَذَلِكَ الدُّعَاءُ فِي التَّشَهِيدِ الْآخِيرِ .

وَالْقَنوتُ أَبْعَدُ مَا يُجْبِرُ بِالسُّجُودِ ، وَلَكِنْ شُرُعَ مَدُ الاعْتِدَالِ فِي الصَّبِحِ لِأَجْلِهِ ، فَكَانَ كَمَدُ جَلْسَةِ الْإِسْتِرَاحَةِ ؛ إِذْ صَارَتْ بِالْمَدِّ مَعَ التَّشَهِيدِ جَلْسَةً لِلتَّشَهِيدِ الأوَّلِ ، فَبَقِيَ هَذَا قِيَاماً مَمْدُوداً مَعْتَاداً لَيْسَ فِيهِ ذَكْرٌ وَاجِبٌ ، وَفِي الْمَمْدُودِ احْتِرَازٌ عَنْ غَيْرِ الصَّبِحِ ، وَفِي خَلْوَةِ ذَكْرٍ وَاجِبٍ احْتِرَازٌ عَنْ أَصْلِ الْقِيَامِ فِي الصَّلَاةِ .



(۱) فِي تَغْيِيرِ صُورَةِ الْعِبَادَةِ . «إِتحاف» (۳/۱۰۷) .

(۲) وَلَوْلَا قَرَأْتَهَا فِيهِ .. لَمْ يَتَمَيَّزْ عَنْ قِيَامِ الْعَادَةِ . «إِتحاف» (۳/۱۰۷) .

فإِنْ قلْتَ : تميِّزُ السنِّ عنِ الفرائضِ معقولٌ ؟ إِذْ تفوَّتُ الصحةُ بفوَّتِ  
الفرضِ دونَ السنِّ ، ويتوَجَّهُ العقابُ بِهِ دونَهَا ، فَأَمَّا تميِّزُ سنِّ عنِ سنِّ ..  
فالكلُّ مأمورٌ بِهِ عَلَى سَبِيلِ الاستحبابِ ، وَلَا عقابَ فِي تركِ الْكُلُّ ، وَالثوابُ  
مرجوٌ عَلَى الْكُلُّ ؟ فَمَا معناهُ ؟

فاعلمْ : أَنَّ اشتراكَهُما فِي الثوابِ والعِقابِ والاستحبابِ لَا يرْفَعُ  
تفاوَّتَهُما ، وَيُنَكِّشَفُ لَكَ ذَلِكَ بِمَثَالٍ ؟ وَهُوَ : أَنَّ الإِنْسَانَ لَا يَكُونُ إِنْسَانًا  
مُوْجُودًا كَامِلًا إِلَّا بِمَعْنَى باطِنٍ وَأَعْضَاءٍ ظَاهِرَةٍ ؛ فَالْمَعْنَى الْبَاطِنُ : هُوَ الْحَيَاةُ  
وَالرُّوحُ ، وَالظَّاهِرُ : أَجْسَامُ أَعْضَائِهِ .

ثُمَّ بَعْضُ تَلْكَ الأَعْضَاءِ يَنْدَمِدُ إِلَيْنَا بَعْدِهَا ؛ كَالْقَلْبِ وَالْكِبِدِ وَالدِّمَاغِ  
وَكُلُّ عَضُوٍ تَفُوتُ الْحَيَاةُ بِفَوَاتِهِ ، وَبَعْضُهَا لَا تَفُوتُ بِفَوَاتِهِ الْحَيَاةُ ، وَلَكِنْ  
يَفُوتُ بِفَوَاتِهِ مَقَاصِدُ الْحَيَاةِ ؛ كَالْعَيْنِ وَالْيَدِ وَالرِّجْلِ وَاللِّسَانِ ، وَبَعْضُهَا  
لَا يَفُوتُ بِفَوَاتِهَا الْحَيَاةُ وَلَا مَقَاصِدُهَا ، وَلَكِنْ يَفُوتُ بِهَا الْحَسْنُ ؛  
كَالْحَاجِبِينِ وَاللَّحْيَةِ وَالْأَهْدَابِ وَحَسْنِ اللَّوْنِ ، وَبَعْضُهَا لَا يَفُوتُ بِهَا أَصْلُ  
الْجَمَالِ وَلَكِنْ كَمَالُهُ ؛ كَاسْتِقْوَاسِ الْحَاجِبِينِ وَسُوادِ شَعْرِ اللَّحْيَةِ وَالْأَهْدَابِ  
وَتَنَاسُبِ خَلْقَةِ الأَعْضَاءِ وَامْتِزَاجِ الْحَمْرَةِ بِالْبَيَاضِ فِي اللَّوْنِ ، فَهَذِهِ درَجَاتٌ  
مُتَفَّاقِةٌ .

فَكَذَلِكَ الْعِبَادَةُ صُورَةُ صُورَهَا الشَّرْعُ وَتَعَبَّدَنَا بِاِكْتِسَابِهَا ؛ فَرُوحُهَا وَحَيَاةُهَا  
الْبَاطِنَةُ : الْخَشُوعُ وَالنِّيَّةُ وَحَضُورُ الْقَلْبِ وَالْإِخْلَاصُ كَمَا سِيَّأَتِي ، وَنَحْنُ الْآنَ

في أجزائها الظاهرة ، فالركوعُ والسجودُ والقيامُ وسائرُ الأركانِ تجري منها مجرى القلبِ والرأسِ والكبدِ ؛ إذ يفوتُ وجودُ الصلاةِ بفوائتها ، والسننُ التي ذكرناها منْ رفعِ اليدينِ ودعاءِ الاستفتاحِ والتشهيدِ الأولِ تجري منها مجرى اليدينِ والعينينِ والرجلينِ ولا تفوتُ الصحةُ بفوائتها كما لا تفوتُ الحياةُ بفوائِتِ هذهِ الأعضاءِ ، ولكنْ يصيرُ الشخصُ بسببِ فوائتها مشوئاً الخلقةِ مذموماً غيرَ مرغوبٍ فيهِ ، فكذلكَ مَنْ اقتصرَ علىِ أقلّ ما يُجزِيءُ مِنَ الصلاةِ كَانَ كَمَنْ أَهْدَى إِلَى مَلِكِ مِنَ الْمُلُوكِ عَبْدًا حَيَا مَقْطُوْعَ الْأَطْرَافِ<sup>(١)</sup> .

وأَمَّا الهيئاتُ وهيَ مَا وراءَ السننِ .. فتجري مجرى أسبابِ الحسنِ ؛ مِنَ الحاجبينِ واللحيةِ والأهادِبِ وحسنِ اللونِ .

وأَمَّا لطائفُ الآدَابِ في تلكَ السننِ .. فهيَ مكمَلاتُ للحسنِ ؛ كاستقواسِ الحاجبينِ واستدارةِ اللحيةِ وغيرها ، فالصلاحةُ عندَكَ قربةٌ وتحفةٌ تتقرَّبُ بها إلىِ حضرةِ ملكِ الملوكِ كوصيفةٍ يهدِيَها طالبُ القرابةِ مِنَ السلاطينِ إليَّهمْ ، وهذهِ التحفةُ تعرضُ على اللهِ تعالى ثمَّ ترُدُّ عليكَ يومَ العرضِ الأكْبَرِ ، فإِلَيْكَ الْخَيْرُ في تحسينِ صورِتها أوْ تقييِحِها ، فَإِنْ أَحْسَنْتَ .. فلنفسيكَ ، وإنْ أَسَأْتَ .. فعليها .

ولَا ينبعي أنْ يكونَ حظُّكَ مِنْ ممارسةِ الفقهِ أنْ يتميَّزَ لكَ السنةُ مِنَ

(١) روى المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » (ص ٨٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : ( الصلاة قربان ، إنما مثل الصلاة كمثل رجل أراد من إمام حاجة ، فأهدي له هدية ... )

الفرض ، فلا يعلق بفهمك منْ أوصافِ السنةِ إلَّا أَنَّهُ يجوزُ ترْكُها فتترْكُها ؛ فإنَّ ذلكَ يضاهي قولَ الطَّبِيبِ : إِنَّ فَقَاءَ الْعَيْنِ لَا يَبْطُلُ وَجُودَ الْإِنْسَانِ وَلَكِنْ يَخْرُجُهُ عَنْ أَنْ يَصْدُقَ رَجَاءُ الْمُتَقْرِبِ فِي قَبْوِ السُّلْطَانِ إِذَا أَخْرَجَهُ فِي مَعْرِضِ الْهَدِيَّةِ !

فَهَكُذا يَنْبَغِي أَنْ تَفْهَمَ مَرَاتِبَ السَّنَنِ وَالْهَيَّنَاتِ وَالْأَدَابِ ، فَكُلُّ صَلَاةٍ لَمْ يَتَمَّ الْإِنْسَانُ رِكْوَعَهَا وَسِجْدَهَا فَهِيَ الْخَصْمُ الْأَوَّلُ عَلَى صَاحِبِهَا ، تَقُولُ : ( ضَيَّعْتَ اللَّهَ كَمَا ضَيَّعْتَنِي ) ، فَطَالَعَ الْأَخْبَارَ الَّتِي أَوْرَدْنَاهَا فِي إِكْمَالِ أَرْكَانِ الصَّلَاةِ لِيُظَهِّرَ لَكَ وَقْعُهَا .



## الباب الثالث

### في اشتراط الباطنة من أعمال التلب

ولنذكر في هذا الباب ارتباط الصلاة بالخشوع وحضور القلب ، ثم لنذكر المعاني الباطنة وحدودها وأسبابها وعلاجها ، ثم لنذكر تفصيل ما ينبغي أن يحضر في كل ركنٍ من أركان الصلاة ؛ لتكون صالحةً لزاد الآخرة .

### بيان اشتراط الخشوع وحضور القلب

اعلم : أنَّ أدلة ذلك كثيرة ، فمن ذلك قوله تعالى : « وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي » ، وظاهرُ الأمر الوجوب ، والغفلةُ تضادُ الذكر<sup>(۱)</sup> ، فمن غفل في جميع صلاتِه كيف يكون مقيماً للصلاحة لذكره ؟ !

وقوله تعالى : « وَلَا تَكُنْ مِنَ الْفَاسِدِينَ » نهي ، وظاهرُه التحريم .

وقوله تعالى : « حَقَّ تَعْلَمُوا مَا تَفْلُونَ » تعليلٌ لنهي السكران ، وهو مطرد

(۱) والغفلة : هي فقد الشعور بما حقه أن يشعر به ، أو هي الذهول عن الشيء ، أو هي سهو يعتري من قلة التحفظ والتيقظ ، أو هي متابعة النفس على ما تشتهيه ، وبكل معانيها تضاد الذكر سواء كان قلبياً أو لسانياً . « إتحاف » ( ۱۱۰ / ۳ ) .

في الغافل المستغرق بهم بالوسواس وأفكار الدنيا .

وقوله صلى الله عليه وسلم : « إنما الصلاة تمسك وتواضع »<sup>(١)</sup> حصره بالألف واللام ، وكلمة (إنما) للتحقيق والتوكيد<sup>(٢)</sup> ، وقد فهم الفقهاء من قوله عليه الصلاة والسلام : « إنما الشفعة فيما لم يُقسم »<sup>(٣)</sup> الحصر والإثبات والنفي .

وقوله صلى الله عليه وسلم : « من لم تنه صلاته عن الفحشاء والمنكر .. لم يزد إلا بعداً »<sup>(٤)</sup> ، وصلاة الغافل لا تمنع من الفحشاء والمنكر .

وقال صلى الله عليه وسلم : « كم من قائم حظه من قيامه التعب والنصب »<sup>(٥)</sup> ، وما أراد به إلا الغافل .

(١) رواه الطحاوي في « شرح مشكل الآثار » (١٢٤/٣) ، وهو عند الترمذى (٣٨٥) بنحوه .

(٢) وقد ذهب إمام الحرمين والقاضي أبو الطيب إلى إفاده (إنما) الحصر مع احتمالها لتأكيد الإثبات ، قال ابن دقيق العيد : وهذا هو مختار الغزالى . « إتحاف » (١١١/٣) ، وفي غير (ب ، ج) : (التحقيق) بدل : (التجديد) .

(٣) رواه البخارى (٢٢١٣) ، ومسلم (١٦٠٨) عن جابر رضي الله عنه قال : (جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم الشفعة في كل مال لم يُقسم) ، والحديث يثبت الشفعة لما لم يُقسم حسراً ، وينفيها عن المقسم ، فالحصر واقع بينهما .

(٤) رواه الطبراني في « الكبير » (٥٤/١١) مرفوعاً .

(٥) عند ابن ماجه (١٦٩٠) : « ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر » ، وهو عند أحمد في « مستنه » (٣٧٣/٢) : « ورب قائم حظه من قيامه السهر » .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لِيَسَ لِلْعَبْدِ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا مَا عَقَلَ مِنْهَا »<sup>(١)</sup> .

والتحقيقُ فيهِ : أَنَّ الْمُصْلِيَ مُنَاجِ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ كَمَا وَرَدَ الْخَبْرُ بِهِ<sup>(٢)</sup> ، وَالْكَلَامُ مَعَ الْغَفْلَةِ لِيَسَ بِمُنَاجَاةِ الْبَتَّةِ .

وَبِيَانُهُ : أَنَّ الزَّكَاةَ إِنْ غَفلَ الْإِنْسَانُ عَنْهَا مُثْلًا . فَهِيَ فِي نَفْسِهَا مُخَالِفَةٌ لِلشَّهْوَةِ شَدِيدَةٌ عَلَى النَّفْسِ ، وَكَذَا الصَّوْمُ قَاهِرٌ لِلْقُوَى كَاسِرٌ لِسُطُوتِ الْهُوَى الَّتِي هِيَ آلَةُ لِلشَّيْطَانِ عَدُوِّ اللَّهِ ، فَلَا يَعْدُ أَنْ يَحْصُلَ مِنْهَا مَقْصُودٌ مَعَ الْغَفْلَةِ ، وَكَذَلِكَ الْحَجُّ أَفْعَالُ شَاقَةٌ شَدِيدَةٌ ، وَفِيهِ مِنَ الْمُجَاهَدَةِ مَا يَحْصُلُ بِهِ الإِيَّالَمُ ، كَانَ الْقَلْبُ حَاضِرًا مَعَ أَفْعَالِهِ أَوْ لَمْ يَكُنْ .

أَمَّا الصَّلَاةُ : فَلِيَسَ فِيهَا إِلَّا ذِكْرٌ وَقِرَاءَةٌ ، وَرُكُوعٌ وَسُجُودٌ ، وَقِيَامٌ وَقِعُودٌ :

فَأَمَّا الذِكْرُ : فَإِنَّهُ مُحاوِرَةٌ وَمُنَاجَاةٌ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى ؛ فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ الْمَقْصُودُ مِنْهُ كُونَهُ خَطَابًا وَمُحاوِرَةً ، أَوِ الْمَقْصُودُ مِنْهُ الْحُرُوفُ وَالْأَصْوَاتُ امْتِحَانًا لِلسانِ بِالْعَمَلِ ؛ كَمَا تَمْتَحَنُ الْمَعْدَةُ وَالْفَرْجُ بِالإِمسَاكِ فِي الصَّوْمِ ، وَكَمَا

(١) في «الحلية» (٦١/٧) عن سفيان الثوري قال : (يكتب للرجل من صلاته ما عقل منها) ، وعند أبي داود (٧٩٦) مرفوعاً وسيأتي : «إن الرجل لينصرف وما كتب له إلا عشر صلاته، تسعها، ثمنها، سبعها، سدسها، خمسها، رباعها، ثلاثة، نصفها».

(٢) رواه البخاري (٤٠٥) ، ومسلم (٥٥١) بلفظ : «إن أحدكم إذا قام في صلاته فإنه ينادي ربه» .

يمتحنُ البدنُ بمشاقِّ الحجَّ ، ويتحنُ القلبُ بمشقةِ إخراجِ الزكاةِ واقتطاعِ  
المالِ المعشوقِ .

ولا شكَّ أنَّ هذا القسمَ باطلٌ ؛ فإنَّ تحريكَ اللسانِ بالهذيانِ ما أخفَّهُ  
على الغافلِ ، فليسَ فيهِ امتحانٌ مِنْ حيثُ إِنَّهُ عملٌ ، بل المقصودُ الحروفُ  
مِنْ حيثُ إِنَّهُ نطقٌ ، ولا يكونُ نطقاً إِلا إذا أعرَبَ عما في الضميرِ ، ولا يكونُ  
معرباً إِلا بحضورِ القلبِ ؛ فأيُّ سؤالٍ في قولهِ : «أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ»  
إِذَا كانَ القلبُ غافلاً؟ وإِذَا لمْ يقصدْ كونَهُ تضرِّعاً ودعاً.. فائيُّ مشقةٍ في  
تحريكِ اللسانِ بِهِ مَعَ الغفلةِ لاسيما بعدَ الاعتيادِ؟!  
هذا حكمُ الأذكارِ .

بلْ أقولُ : لو حلفَ الإنسانُ وقالَ : (لأشكرنَّ فلاناً وأثني عليهِ وأسألُهُ  
حاجةً) ، ثمَّ جرتِ الألفاظُ الدالةُ علىِ هذِهِ المعاني علىِ لسانِهِ في النومِ ..  
لمْ يبرُّ في يمينِهِ ، ولو جرتِ علىِ لسانِهِ في ظلمةٍ وذلِكَ الإنسانُ حاضرٌ وهوَ  
لا يعرفُ حضورَهُ ولا يراهُ.. لا يصيرُ بارَّاً في يمينِهِ ؛ إذ لا يكونُ كلامُهُ  
خطاباً ونطقاً معهُ ما لمْ يكنْ هوَ حاضراً في قلبهِ ، فلو كانتْ تجري هذِهِ  
الكلماتُ علىِ لسانِهِ وهوَ حاضرٌ إِلا أَنَّهُ في بياضِ النهارِ غافلٌ ؛ لكونِهِ  
مستغرقَ الهمَّ بفكِّرِهِ مِنَ الأفكارِ ولمْ يكنْ لهُ قصدٌ توجيهِ الخطابِ إِليهِ عندَ  
نطقِهِ.. لمْ يصرُ بارَّاً في يمينِهِ<sup>(١)</sup> .

(١) فتحصل عدم الأداء عند وجود : الغفلة ، أو عدم حضور القلب ، أو انتفاء القصد في الخطاب .

ولا شك في أن المقصود من القراءة والأذكار الحمد والشأن والتضرع والدعاة، والمخاطب هو الله، وقلبه بحجاب الغفلة محجوب عنه، فلا يراه ولا يشاهده<sup>(١)</sup> ، بل هو غافل عن المخاطب ولسانه يتحرك بحكم العادة، فما أبعد هذا عن المقصود بالصلاحة التي شرعت لتصقيل القلب وتتجدي ذكر الله تعالى ورسوخ عقد الإيمان به.

هذا حكم القراءة والذكر .

وبالجملة : فهذه الخاصية لا سبيل إلى إنكارها في النطق ، وتميز بها عن الفعل .

وأما الركوع والسجود : فالمقصود بهما التعظيم قطعاً ، ولو جاز أن يكون معظم الله بفعله وهو غافل عنه . لجاز أن يكون معظماً لصنيم موضوع بين يديه وهو غافل عنه ، أو يكون معظمأ للحائط الذي بين يديه وهو غافل عنه !

وإذا خرج عن كونه تعظيماً . لم يبق إلا مجرد حركة الظهر والرأس ، وليس فيه من المشقة ما يقصد الامتحان به ، ثم يجعل عماد الدين ،

(١) والمراد بالرؤى والمشاهدة هنا : هو معرفته بأسمائه وصفاته ، وفيها تتفاوت المراتب ؛ فليس من يعلم أنه عالم قادر على الجملة كمن شاهد عجائب آياته في ملوك السماء والأرض ، واستغرق في دقائق الحكمة ، واستوفى لطائف التدبير ، وإنما على سبيل الحقيقة ؛ فلا يهتز أحد لنيله إلا رده سُبحات الجلال إلى الحيرة ، ولا يشرئب أحد لملاظته إلا غطى الدهش طرفه . « إتحاف » ( ٣ / ١١٣ ) .

والفاصل بين الكفر والإسلام ، ويقدم على الحج وسائر العبادات ، ويجب القتل بسبب تركه على الخصوص !

وما أرى أن هذه العظمة كلها للصلاحة من حيث أعمالها الظاهرة إلا أن يضاف إليها مقصود المناجاة ، فإذا ذاك تقدم على الصوم والزكاة والحج وغيره ، بل الضحايا والقرابين التي هي مجاهدة للنفس بتنقيص الملك<sup>(١)</sup> قال الله تعالى فيها : « لَن يَنَالَ اللَّهُ لُؤْمَهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَنْ يَكُنَ يَنَالُهُ النَّقْوَى مِنْكُمْ » أي : الصفة التي استولت على القلب حتى حملت على امتنال الأوامر هي المطلوبة ، فكيف الأمر في الصلاة ولا أرب في أفعالها ؟<sup>(٢)</sup> .

فهذا ما يدل من حيث المعنى على اشتراط حضور القلب .



فإن قلت : إن حكمت ببطلان الصلاة وجعلت حضور القلب شرطاً في صحتها .. خالفت إجماع الفقهاء ؛ فإنهم لم يشترطوا إلا حضور القلب عند التكبير .

فاعلم : أنه قد تقدم في كتاب العلم أن الفقهاء لا يتصررون في الباطن ، ولا يشقولون عن القلوب ولا في طريق الآخرة ، بل يبنون ظاهر أحكام الدين

(١) أي : لأجل المناجاة التي ينطوي بها حقيقة العبودة لله تعالى تكون الصلاة سيدة العبادات ، ومقدمة على باقي أركان الدين ، بل وعلى الضحايا والقرابين .

(٢) الأرب : الحاجة .

على ظاهر أعمال الجوارح ، وظاهر الأعمال كافٍ لسقوط القتل أو تعزير السلطان ، فأماماً أنه ينفع في الآخرة .. فليس هذا من حدود الفقه ، على أنه لا يمكن أن يدعى الإجماع ؛ فقد نقل عن بشير بن الحارث فيما رواه عنه أبو طالب المكي ، عن سفيان الثوري أنه قال : ( من لم يخش .. فسدت صلاته ) <sup>(١)</sup> .

وروى عن الحسن أنه قال : ( كل صلاة لا يحضر فيها القلب فهي إلى العقوبة أسرع ) <sup>(٢)</sup> .

وعن معاذ بن جبل : ( من عرف من على يمينه وشماله متعمداً وهو في الصلاة .. فلا صلاة له ) <sup>(٣)</sup> ، وروي أيضاً مسندأ .

وقال صلى الله عليه وسلم : « إن العبد ليصلّي الصلاة لا يكتب له سدّها ولا عشرها ، وإنما يكتب للعبد من صلاته ما عقل منها » <sup>(٤)</sup> .  
وهذا لؤ نقل عن غيره صلى الله عليه وسلم .. لجعل مذهباً ، فكيف لا يتمسّك به ؟ !

(١) قوت القلوب ( ٩٧/٢ ) .

(٢) رواه الطوسي في « أربعينه » ( ١١ ) ، والخبر في « القوت » ( ٩٧/٢ ) .

(٣) قوت القلوب ( ٩٧/٢ ) ، وقال : ( وقد أسنده إسماعيل بن أبي زياد عن بشير بن الحارث وغيره ) .

(٤) في سنن أبي داود ( ٧٩٦ ) مرفوعاً : « إن الرجل لينصرف وما كتب له إلا عشر صلاته ، تسعها ، ثمنها ، سبعها ، سدّها ، خمسها ، رباعها ، ثلثها ، نصفها » ، وفي « الحلية » ( ٦١/٧ ) عن سفيان الثوري قال : ( يكتب للرجل من صلاته ما عقل منها ) .

وقال عبد الواحد بن زيد : (أجمع علماء آنَّه لِيُسَ اللَّعْبُ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا مَا عَقَلَ مِنْهَا )<sup>(١)</sup> ، فجعلَهُ إِجْمَاعًا .

وما نقلَ مِنْ هَذَا الْجَنْسِ عَنِ الْفَقِهِ الْمُتَوَرِّعِينَ وَعَنْ عَلَمَاءِ الْآخِرَةِ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يَحْصِى<sup>(٢)</sup> ، وَالْحَقُّ الرَّجُوعُ إِلَى أَدَلَّةِ الشَّرْعِ ، وَالْأَخْبَارُ وَالآثَارُ ظَاهِرَةٌ فِي هَذَا الشَّرْطِ ، إِلَّا أَنَّ مَقَامَ الْفَتْوَى فِي التَّكْلِيفِ الظَّاهِرِ يَتَقدَّرُ بِقَدْرِ قَصْوَرِ الْخَلْقِ ، فَلَا يَمْكُنُ أَنْ يُشْتَرِطَ عَلَى النَّاسِ إِحْضَارُ الْقَلْبِ فِي جَمِيعِ الصَّلَاةِ ؛ فَإِنَّ ذَلِكَ يَعْجِزُ عَنْهُ كُلُّ الْبَشَرِ إِلَّا الْأَقْلَيْنَ ، وَإِذَا لَمْ يَمْكُنْ اشْتِرَاطُ الْاسْتِيُّاعِ لِلْفَضْرُورَةِ . . فَلَا مَرَدَ لَهُ ، إِلَّا أَنْ يُشْتَرِطَ مِنْهُ مَا يَنْطَلِقُ عَلَيْهِ الاسمُ وَلَوْ فِي اللَّهُظَةِ الْوَاحِدَةِ ، وَأَوْلَى الْلَّهُظَاتِ بِهِ لَهُظَةُ التَّكْبِيرِ ، فَاقْتَصَرْنَا عَلَى التَّكْلِيفِ بِذَلِكَ .

ونحنُ مع ذلك نرجو ألا يكونَ حَالُ الغافلِ في جميعِ صَلَاتِهِ مِثْلَ حَالِ

(١) قوت القلوب (٢/٢) .

(٢) وقد حملها أهل العلم - والمصنف معهم كما سترى بعد قليل - على الكمال ، وجعلوا تفسيرها على ظاهرها من الغرائب ، قال الإمام النووي في « تهذيب الأسماء واللغات » (٤٠٦/١) : ( ومن غرائب القاضي حسين ما حكى عنه في آخر باب ما يفسد الصلاة في « شرح المذهب » أنه قال : لو صلى وهو يدافع الأخبيين بحيث يذهب خشوعه .. لم تصح صلاته ، وقاله قبله الشيخ أبو زيد المروزي ، وال الصحيح المشهور : لا تبطل ، بل تكره ) ، قال الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » (٣/١١٥) : ( سلمنا أن الفقهاء صحوها بما أدى إلى علمهم بمقتضيات أقوال أئمتهم ؛ فهلا يأخذ المصلي بالاحتياط ليذوق لذة المناجاة ، فالتفوى غير الفتوى ) .

التارك بالكلية ؛ فإنَّه على الجملة أقدم على الفعل ظاهراً وأحضر القلب لحظةً ، وكيف لا والذى صلَّى معَ الحدِيث ناسياً صلاتُه باطلةٌ عندَ اللهِ ولكن لهُ أجرٌ ما بحسب فعلِه وعلى قدرِ قصوِرِه وعذرِه ؟ ! ومعَ هُذا الرجاء فيخشى أن يكونَ حالُه أشدَّ مِنْ حالِ التارك ، وكيف لا والذى يحضرُ الخدمة ويتهاون بالحضورِ ويتكلَّم بكلام الغافل المستحقر أشدَّ حالاً مِنَ الذى يعرضُ عنِ الخدمة ؟ !

وإذا تعارضتُ أسبابُ الخوفِ والرجاء وصارَ الأمرُ مخطراً في نفسه . .  
فإليكَ الخيرةُ بعدهُ في الاحتياطِ والتساهل<sup>(۱)</sup> ، ومعَ هُذا فلا مطعمَ في مخالفَةِ الفقهاءِ فيما أفتوا بهِ مِنَ الصَّحةِ معَ الغفلة<sup>(۲)</sup> ؛ فإنَّ ذلكَ ضرورةُ الفتوىِ كما سبقَ التنبيهُ عليهِ .

ومنْ عرفَ سرَّ الصلاةِ . . علمَ أَنَّ الغفلةَ تضادُها ، ولكنْ قدْ ذكرنا في

(۱) إما أن تأخذ بالاحتياط فهو الأقوى ، وإما أن تأخذ بما صححه الفقهاء فعليه الفتوى ، وهذا محظِّ الجواب وفصل الخطاب . «إتحاف» (۳/۱۱۷).

(۲) نقل الحافظ الزبيدي في بداية هذا الباب أن المصنف جعل الخشوع شرطاً في الصلاة ، بينما أصحاب المذهب يرون أنه سنة ، قال في «الإتحاف» (۳/۱۱۰) : (أكثر العلماء جعلوه - أي : الخشوع - من سنن الصلاة ، وعليه مشى الرافعي والتوكوي وغالب الأصحاب ، وجعله أبو طالب المكي وغيره من العارفين شرطاً في الصلاة ، ووافقهم المصنف ) ، وكلام المصنف هنا بل في ثنايا هذا الباب يشير إلى التأكيد والحرص على الخشوع ، وما حشده من أدلة بين هنا أنها سبقت لبيان الكمال ، أو أنه أراد الوجوب غير الاصطلاحي ، وشنان بين صلاة شوهاء لا حظ للعبد منها ، وبين صلاة حصد فيها العبد الأجر والوصل .

باب الفرق بين العلم الباطن والظاهر في كتاب قواعد العقائد أن قصور الخلق أحد الأسباب المانعة عن التصريح بكل ما ينكشف من أسرار الشرع.

فلنقتصر على هذا القدر من البحث؛ فإن فيه مقنعاً للمريد الطالب لطريق الآخرة، وأمّا المجادل المشغب.. فلسنا نقصد مخاطبته الآن.

وحاصِلُ الكلام : أنَّ حضورَ القلبٍ هُوَ روحُ الصلاةِ ، وَأَنَّ أَقْلَ مَا يَبْقَى بِهِ رُمُقُّ الرُّوحِ الْحَضُورُ عِنْدَ التَّكْبِيرِ ، فَالنَّفَاسُ مِنْهُ هَلَالٌ ، وَبِقَدْرِ الْزِيَادَةِ عَلَيْهِ تَنْبَسُطُ الرُّوحُ فِي أَجْزَاءِ الصَّلَاةِ ، وَكُمْ مِنْ حَيٍّ لَا حَرَاكَ بِهِ قَرِيبٌ مِنْ مِيتٍ ، فَصَلَاةُ الْغَافِلِ فِي جَمِيعِهَا إِلَّا عِنْدَ التَّكْبِيرِ كَحَيٍّ لَا حَرَاكَ بِهِ ، نَسَأُ اللَّهَ حَسَنَ الْعُونِ .



## بيان المعاني الباطنة التي تسمى بها حياة الصلاة

اعلم : أن هذه المعاني تكثر العبارات عنها ، ولكن يجمعها سُتّ جمل ، وهي : حضور القلب ، والتفهُّم ، والتعظيم ، والهيبة ، والرجاء ، والحياة .

فلنذكر تفاصيلها ، ثم أسبابها ، ثم العلاج في اكتسابها .



### أَمَّا التفاصيل :

**فالأول** : حضور القلب : ونعني به : أن يفرغ القلب عن غير ما هو ملائس له ومتكلّم به ، فيكون العلم بالفعل والقول مقروراً بهما ، ولا يكون الفكر جائلاً في غيرهما ، ومهما انصرف الفكر عن غير ما هو فيه ، وكان في قلبه ذكر لما هو فيه ، ولم يكن فيه غفلة عن كل شيء .. فقد حصل حضور القلب .

ولكن التفهُّم لمعنى الكلام أمر وراء حضور القلب ، فربما يكون القلب حاضراً مع اللفظ ولا يكون حاضراً مع معنى اللفظ ، فاشتمال القلب على العلم بمعنى اللفظ هو الذي أرداه بالتفهُّم .

وهذا مقام يتفاوت الناس فيه ؛ إذ ليس يشترك الناس في تفهُّم المعاني للقرآن والتسبيحات ، وكم من معاين لطيفة يفهمها المصلي في أثناء صلاته

ولم يكن قد خطر بقلبه ذلك قبله ، ومن هذا الوجه كانت الصلاة ناهية عن الفحشاء والمنكر ؛ فإنها تفهم أموراً تلك الأمور تمنع من الفحشاء لا محالة .

وأما التعظيم : فهو أمرٌ وراء حضور القلب والفهم ، إذ الرجل يخاطب عبده بكلام هو حاضر القلب فيه ومتفهم لمعناه ولا يكون معظماً له ، فالتعظيم زائدٌ عليهما<sup>(١)</sup> .

وأما الهيبة : فامر زائد على التعظيم ، بل هي عبارة عن خوفٍ منشؤه التعظيم ؛ لأنَّ من لا يخافُ لا يسمى هائباً ، والمخافة من العقرب وسوء خلق العبد وما يجري مجرىه من الأسباب الخسيسة لا تسمى مهابة ، بل الخوف من السلطان المعظم يسمى مهابة ، والهيبة : خوفٍ مصدره الإجلال .

وأما الرجاء : فلا شك في أنه زائد ، فكم من معظم ملكاً من الملوك يهابه أو يخاف سطوه ولكن لا يرجو مبراته ، والعبد ينبغي أن يكون راجياً بصلاته ثواب الله تعالى ؛ كما أنه خائفٌ بتقصيره عقاب الله عز وجل .

وأما الحياة : فهو زائد على الجملة ؛ لأنَّ مستندَه استشعارٌ تقصير

(١) ولا بد منه في مناجاة الحق سبحانه ، إذ لا ثمرة في الحضور والتفهم بدونه ، والمراد منه : ملاحظة عظمته وجلاله ، وأنه معظم في نفسه عظم نفسه بنفسه ، ويلاحظ تعالىه وتقديسه عن مشابهة المخلوقين . « إتحاف » ( ٣ / ١٢٠ ) .

وتوهُّم ذنبٍ ، ويتصوَّرُ التعظيمُ والخوفُ والرجاءُ مِنْ غيرِ حياءٍ ، حيثُ لا يكونُ توهُّمٌ تقصيرٌ وارتكابٌ ذنبٍ<sup>(١)</sup> .

### وأَمَّا أَسْبَابُ هَذِهِ الْمَعْانِي السَّتَّةِ :

فأعلم : أنَّ حضورَ القلبِ سببُ الْهَمَّةِ ، فإنَّ قلبَكَ تابعٌ لِهَمَّكَ ، فلا يحضرُ إلا فيما يهمُكَ ، ومهما أهْمَكَ أمرٌ . حضرَ القلبُ فيهِ شاءَ أمْ أبَى ، فهوَ مجبولٌ عليهِ ومسخَّرٌ لَهُ ، والقلبُ إذا لمْ يحضرْ في الصلاةِ . لمْ يكنْ متعطلاً ، بلْ جائلاً فيما الْهَمَّةِ مصروفةٌ إِلَيْهِ مِنْ أَمْوَالِ الدُّنْيَا ، فلا حيلةٌ ولا علاجٌ لإِحْضارِ القلبِ إِلَّا بِصِرْفِ الْهَمَّةِ إِلَى الصلاةِ ، والْهَمَّةُ لَا تُنْصَرِفُ إِلَيْها مَا لَمْ يَتَبَيَّنْ أَنَّ الْغَرْضَ المطلوبَ مُنْوَطٌ بِهَا ، وَذَلِكَ هُوَ الإِيمَانُ والتَّصْدِيقُ بِأَنَّ الْآخِرَةَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ، وَأَنَّ الصَّلَاةَ وسِلَةٌ إِلَيْها ، فَإِذَا أَضَيفَ هَذَا إِلَى حَقِيقَةِ الْعِلْمِ بِحَقَارَةِ الدُّنْيَا وَمَهْمَاتِهَا . حَصَلَ مِنْ مَجْمُوعِهَا حضورُ القلبِ في الصلاةِ .

وَبِمِثْلِ هَذِهِ الْعَلَّةِ يَحْضُرُ قلبُكَ إِذَا حَضَرَتْ بَيْنَ يَدِي بَعْضِ الْأَكَابِرِ مَمَّنْ لَا يَقْدِرُ عَلَى مَضَرِّتِكَ وَمَنْفَعِتِكَ ، إِذَا كَانَ لَا يَحْضُرُ عَنْدَ الْمَنَاجَاهِ مَعَ مَلِكٍ

(١) مَنْ يُسْتَحْيِي مِنْهُ ثَلَاثَةٌ : مِنَ الْبَشَرِ وَهُمْ أَكْثَرُ مَنْ يُسْتَحْيِي مِنْهُ ، وَمِنَ النَّفْسِ ، ثُمَّ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَمِنْ اسْتَحْيَى مِنَ النَّاسِ وَلَمْ يَسْتَحْيِ مِنْ نَفْسِهِ . فَنَفْسُهُ عَنْدَهُ أَخْسَى مِنْ غَيْرِهِ ، وَمِنْ اسْتَحْيَى مِنْهُمَا وَلَمْ يَسْتَحْيِ مِنَ اللهِ . دَلَّ عَلَى قَلْةٍ مَعْرِفَتِهِ بِهِ ، وَمِنْ لَمْ يَعْرِفْ اللهَ . فَكَيْفَ يَسْتَعْظِمُهُ وَكَيْفَ يَعْلَمُ أَنَّهُ مَطْلَعُهُ . « إِنْجَافٌ » ( ١٢١ / ٣ ) .

الملوكِ الذي بيدهِ الملكُ والملكونُ والنفعُ والضرُّ.. فلا تظنَّ أَنَّ لَهُ سبِيلًا  
سوَى ضعفِ الإيمانِ .

فاجتهدِ الآنَ في تقويةِ الإيمانِ ، وطريقُهُ يُستقصى في غيرِ هذا  
الموضعِ .

وأَمَّا التفهُّمُ : فسبَبُهُ بعْدَ حضورِ القلبِ : إدمانُ الفكرِ وصرفُ الذهنِ إلى  
إدراكِ المعنى ، وعلاجهُ : ما هو علاجُ إحضارِ القلبِ مع الإقبالِ على الفكرِ  
والتشمُّر لدفعِ الخواطرِ الشاغلةِ ، وعلاجُ دفعِ الخواطرِ الشاغلةِ : قطعُ  
موادِها ؛ أعني : النزوعُ عنْ تلكَ الأسبابِ التي تنجدبُ الخواطرِ إليها ،  
وما لمْ تنتهيْ تلكَ الموادُ.. لا تصرفُ عنها الخواطرُ ، فمَنْ أحبَّ شيئاً ..  
أكثرَ ذكرَهُ ، فذكرُ المحبوبِ يهجمُ على القلبِ بالضرورةِ ، فلذلكَ ترى أَنَّ  
مَنْ أحبَّ غيرَ اللهِ.. لا تصفو لهُ صلاةٌ عنِ الخواطرِ .

وأَمَّا التعظيمُ : فهوَ حالةُ للقلبِ تتولَّدُ مِنْ معرفتيْنِ :  
إحداهُما : معرفةُ جلالِ اللهِ تعالى وعظمتِهِ ، وهوَ مِنْ أصولِ الإيمانِ ؛  
فإِنَّ مَنْ لا يُعتقدُ عظمتَهُ لا تذعنُ النفسُ لتعظيمِهِ .

الثانيةُ : معرفةُ حقارَةِ النفسِ وخسْتها ، وكونها عبداً مسخراً مربوياً .

حتَّى يتولَّدَ مِنَ المعرفتينِ الاستكانةُ والانكسارُ والخشوعُ لِلهِ سبحانهُ ،  
فيعبَّرُ عنهُ بالتعظيمِ ، وما لمْ تمتزجْ معرفةُ حقارَةِ النفسِ بمعرفةِ جلالِ اللهِ..  
لا تنتظمُ حالةُ التعظيمِ والخشوعِ ؛ فإِنَّ المستغنِيَ عنِ غيرِ الامانِ على نفسِهِ

يجوز أنْ يعرَفَ مِنْ غيرِه صفاتِ العظمَةِ وَلَا يكُونُ الخشوعُ والتعظيمُ حَالَهُ ، لأنَّ القرينةَ الأخرىَ - وهي معرفةُ حقارَةِ النَّفْسِ وَحاجِتها - لَمْ تقتربْ إِلَيْهِ .

**وَأَمَّا الْهَبَبَةُ وَالخُوفُ :** فَحَالَةٌ لِلنَّفْسِ تَوَلَّدُ مِنَ المعرفَةِ بِقُدرَةِ اللهِ وَسُطُوتِهِ ، وَنَفُوذُ مُشَيَّتِهِ فِيهِ مَعَ قَلَّةِ الْمُبَالَاهِ بِهِ ، وَأَنَّهُ لَوْ أَهْلَكَ الْأَوَّلَيْنَ وَالآخَرَيْنَ . . لَمْ يَنْقُصْ مِنْ مُلْكِهِ ذَرَّةً ، هَذَا مَعَ مَطَالِعَةِ مَا يَجْرِي عَلَى الْأَنْبِيَاءِ وَالْأُولَيَاءِ مِنَ الْمُصَابِ وَأَنْوَاعِ الْبَلَاءِ مَعَ الْقُدْرَةِ عَلَى الدُّفَعِ ، عَلَى خَلَافِ مَا يَشَاهِدُ مِنْ مُلْوِكِ الْأَرْضِ<sup>(۱)</sup> .

**وَبِالجملَةِ :** كُلَّمَا زَادَ الْعِلْمُ بِاللهِ . . زَادَتِ الْخُشُبَةُ وَالْهَبَبَةُ ، وَسَيَأْتِي أَسْبَابُ ذَلِكَ فِي كِتَابِ الْخُوفِ مِنْ رِبِّ الْمَنْجِيَاتِ .

**وَأَمَّا الرَّجَاءُ :** فَسَبِيبُهُ : معرفةُ لَطْفِ اللهِ تَعَالَى وَكَرْمِهِ وَعَمَيْمِ إِنْعَامِهِ وَلَطَائِفِ صَنْعِهِ ، وَمَعْرِفَةُ صَدِيقِهِ فِي وَعِدِهِ الْجَنَّةَ بِالصَّلَاةِ ، فَإِذَا حَصَلَ الْيَقِينُ بِوَعِدِهِ وَالْمَعْرِفَةُ بِلَطْفِهِ . . انبَعَثَ مِنْ مَجْمُوعِهِمَا الرَّجَاءُ لَا مَحَالَةَ<sup>(۲)</sup> .

**وَأَمَّا الْحَيَاءُ :** فَبِاسْتِشَعَارِهِ التَّقْصِيرَ فِي الْعِبَادَةِ ، وَعِلْمِهِ بِالْعَجَزِ عَنِ الْقِيَامِ بِعَظِيمِ حَقِّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ ، وَيَقُوَّى ذَلِكَ بِالْمَعْرِفَةِ بِعِيوبِ النَّفْسِ وَآفَاتِهَا ، وَقَلَّةِ

(۱) من نفاذ خزائنهم بالأعطيَةِ ، وَعدَمُ القدرةِ عَلَى دفعِ مَا نَزَلَ بِهِمْ . «إِتحاف» (۱۲۳/۳).

(۲) وقد فهم من سياقه أن معرفة كل من صدق الوعد واللطف قريبتان ، وأن الرجاء يتولد منها جميماً من حيث التركيب . «إِتحاف» (۱۳۴/۳).

إخلاصِها و خبثِ دُخُلتها<sup>(١)</sup> ، و ميلها إلى الحظ العاجل في جميع أفعالها ، مع العلم بعظيم ما يقتضيه جلال الله تعالى ، والعلم بأنه مطلع على السرائر و خطرات القلب وإنْ دقتْ وخفيتْ ، وهذه المعرفة إذا حصلتْ يقيناً . . .  
انبعثَ منها بالضرورة حالة تسمى الحياة .

فهذه أسباب هذه الصفات ، وكل ما طلب تحصيله فعلاجه إحضار سببه ، ففي معرفة السبب معرفة العلاج ، ورابطة جميع هذه الأسباب الإيمانُ واليقينُ ؛ أعني به : هذه المعرفة التي ذكرناها ، ومعنى كونها يقيناً انتفاء الشك ، واستيلاؤها على القلب كما سبق في بيان اليقين من كتاب العلم ، وبقدر اليقين يخشى القلب ، ولذلك قالت عائشة رضي الله عنها : (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُحذّثنا ونُحذّثه ، فإذا حضرت الصلاة . . فكأنه لم يعرفنا ولم نعرفه)<sup>(٢)</sup> .

وقد روي أنَّ الله عزَّ وجلَّ أوحى إلى موسى عليه السلام : (يا موسى ؟ إذا ذكرتني . . فاذكرني وأنت تنفضُ أعضاؤك ؟ وكن عند ذكري خاشعاً

(١) الدخلة : هي - بضم الدال وكسرها - : بطانة الأمر ، تقول : إنه لغافيف الدخلة ، أو لخيثها ، وبالفتح : طريقة المرء أو مذهبه .

(٢) قال الحافظ ابن رجب في «فتح الباري» (٤/١١٤) : (خرجه الحافظ أبو الحسين بن المظفر في «غرائب شعبة» - وساق سنده - عن عائشة قالت : «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كان عندي . . كان في مهنة أهله ، فإذا نودي بالصلاه . . كأنه لم يعرفنا ») ، وأيد هذه الزيادة برواية أخرى عند أبي زرعة في «تاريخه» ، وأصل الحديث عند البخاري (٦٧٦) .

مطمئناً ، وإذا ذكرتني .. فاجعل لسانك من وراء قلبك ، وإذا قمت بين يديي .. فقُمْ قيام العبد الذليل ، وناجي بقلب وجْل ولسان صادق<sup>(١)</sup> .

ورُويَ أَنَّهُ أُوحِيَ إِلَيْهِ : ( قُلْ لَعْصَاةِ أُمِّتِكَ : لَا يذكرونِي ؛ فَإِنِّي أَكْيُتُ عَلَى نفسي أَنَّ مَنْ ذَكَرَنِي .. ذَكَرْتُهُ ، فَإِذَا ذَكَرُونِي .. ذَكَرُتُهُمْ بِاللَّعْنَةِ )<sup>(٢)</sup> ، هَذَا فِي عَاصِ غَيْرِ غَافِلٍ فِي ذَكِيرَهُ ، فَكِيفَ إِذَا اجْتَمَعَتِ الْغَفْلَةُ وَالْعَصِيَانُ ؟ !

وَبِالْخَلَافِ الْمَعْانِي الَّتِي ذَكَرْنَا هَا فِي الْقُلُوبِ انْقَسَمَ النَّاسُ إِلَى غَافِلٍ يَتَمَّمُ صَلَاتَهُ وَلَمْ يَحْضُرْ قَلْبُهُ فِي لَحْظَةٍ مِنْهَا ، وَإِلَى مَنْ يَتَمَّمُ وَلَمْ يَغْبُ قَلْبُهُ فِي لَحْظَةٍ ، بَلْ رَبَّمَا كَانَ مَسْتَوْعَبَ الْهَمَّ بِهَا بِحِيثُ لَا يَحْسُنُ بِمَا يَجْرِي بَيْنَ يَدِيهِ ، وَلَذِكَّ لَمْ يَحْسَنْ مُسْلِمُ بْنُ يَسَارٍ بِسَقْوَطِ أَسْطَوَانَةٍ فِي الْمَسْجِدِ اجْتَمَعَ النَّاسُ عَلَيْهَا<sup>(٣)</sup> ، وَبَعْضُهُمْ كَانَ يَحْضُرُ الْجَمَاعَةَ مَدَّةً وَلَمْ يَعْرُفْ قَطُّ مَنْ عَلَى يَمِينِهِ وَيَسَارِهِ<sup>(٤)</sup> ، وَوَجِيبُ قَلْبِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانَ يَسْمَعُ عَلَى مِيلِينِ<sup>(٥)</sup> ، وَجَمَاعَةٌ كَانَتْ تَصْفَرُ وَجْهَهُمْ وَتَرْتَدُ فَرَائِصَهُمْ ، وَكُلُّ ذَلِكَ غَيْرُ مُسْتَبِدٍ ؛ فَإِنَّ أَضْعَافَهُ مُشَاهِدٌ فِي هُمْ أَهْلِ الدِّينِ وَخَوْفٌ مُلُوكِ الدِّينِ مَعَ ضَعْفِهِمْ

(١) رواه الدينوري في «المجالسة وجواهر العلم» (ص ٣٧٩) ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٦/٥٥).

(٢) قوت القلوب (١/٥٧) بلفظ : (ورويانا في الإسرائيليات : أُوحى الله عز وجل لنبيه موسى وداود عليهما السلام ... ) بنحوه .

(٣) رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٨/١٣٥) ، وهو في «القوت» (٢/١٠٢) .

(٤) وهو سعيد بن جابر ، ومدة حضوره أربعون سنة ، انظر «قوت القلوب» (٢/٩٧) .

(٥) رواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٦/٢١٨) بنحوه .

وعجزِهِمْ وخشاسةِ الحظوظِ الحاصلةِ منهمُ ، حتَّى يدخلُ الواحِدُ على ملكِ أوْ وزيرٍ ويحدِّثُهُ بما هُمْ يخرجُ ، ولو سئلَ عَمَّنْ حوالَيهِ أوْ عنْ ثوبِ الملكِ .. لكانَ لا يقدِّرُ على الإِخبارِ عنهِ ؛ لاشتغالِ هُمْ بِهِ عنْ ثوبِهِ وعنِ الحاضرينَ حولَهُ .

ولكلَّ درجاتٍ ممَّا عملوا ، فحَظُّ كُلُّ واحدٍ مِنْ صلاتِهِ بقدرِ خوفِهِ وخشوعِهِ وتعظيمِهِ ، فإنَّ موضعَ نظرِ اللهِ تَعَالَى القلوبُ دونَ ظاهِرِ الحركاتِ<sup>(١)</sup> ، ولذلكَ قالَ بعضُ الصحابةِ رضيَ اللهُ عنْهُمْ : (يُحشَّرُ الناسُ يوْمَ القيامَةِ عَلَى مَثَالِ هِيَتِهِمْ فِي الصَّلَاةِ مِنَ الطَّمَانِيَّةِ والهُدوَءِ ، وَمِنْ وِجُودِ النَّعِيمِ بِهَا وَاللَّذَّةِ)<sup>(٢)</sup> .

ولقدْ صدقَ ؛ فإنَّهُ يُحشَّرُ كُلُّ عَلَى مَا ماتَ عَلَيْهِ<sup>(٣)</sup> ، ويُمُوتُ عَلَى مَا عَاشَ عَلَيْهِ ، ويرُاعى في ذلكَ حَالُ قلْبِهِ ، لا حَالُ شَخْصِهِ ، فِيمِنْ صفاتِ القلوبِ تصاغُ الصورُ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ ، ولا ينجو إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ، نَسَأُ اللهَ حَسْنَ التَّوْفِيقِ بِلطفِهِ وَكَرْمِهِ .



(١) كما في «مسلم» (٢٥٦٤) مرفوعاً : «إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ وَلَا إِلَى صُورِكُمْ ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ» ، وأشار بأصابعه إلى صدره .

(٢) قوتُ القلوب (٩٨/٢) ، وعنده (٤٦/١) قال : (ويقال : إنَّ العبدَ يُحشَّرُ عندَ الموتِ مِنْ قبرِهِ عَلَى هِيَتِهِ فِي صَلَاتِهِ ، مِنَ السُّكُونِ وَالطَّمَانِيَّةِ ، وَتَكُونُ راحتُهُ فِي الموقفِ عَلَى قَدْرِ راحتِهِ وَتَنْعِمُهُ بِالصَّلَاةِ ، وَرَوَيْنَا مَعْنَى هَذَا عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ) .

(٣) كما في «مسلم» (٢٨٧٨) مرفوعاً : «يُبَثِّ كلَّ عبدٍ عَلَى مَا ماتَ عَلَيْهِ» .

## بيان الدوام والتفاف في حضور القلب

اعلم : أنَّ المؤمن لا بدَّ أنْ يكونَ معظِّماً لله عزَّ وجلَّ ، وحائفاً منه ، وراجياً له ، ومستحيياً منْ تقصيرِه ، فلا ينفكُ عنْ هذه الأحوالِ بعدَ إيمانِه وإنْ كانتْ قوَّتها بقدرِ قوَّةِ يقينِه ، فانفكاكُه عنها في الصلاةِ لا سببَ له إلا تفرقُ الفكرِ وتقسمُ الخاطرِ ، وغيبةُ القلبِ عنِ المناجاةِ ، والغفلةُ عنِ الصلاةِ ، ولا يلهي عنِ الصلاةِ إلا الخواطرُ الواردةُ الشاغلةُ ، فالدواءُ في إحضارِ القلبِ هوَ دفعُ تلكَ الخواطرِ ، ولا يدفعُ الشيءُ إلا بدفعِ سببهِ ، فلتتعلمْ سببَه .

وسببُ مواردِ الخواطرِ : إمَّا أنْ يكونَ أمراً خارجاً ، أو أمراً في ذاتِه باطنَا :

أمَّا الخارجُ : فما يقرعُ السمعَ أو يظهرُ للبصرِ ، فإنَّ ذلكَ قد يختطفُ الهمَّ حتى يتبعهُ ويتصرفَ فيهِ ، ثمَّ ينجرُ منهُ الفكرُ إلى غيرِه ويتسلسلُ ، ويكونُ الإبصارُ سبباً للافتکارِ ، ثمَّ تصيرُ بعضُ تلكَ الأفكارِ سبباً للبعضِ<sup>(١)</sup> ، ومنْ قويَّتْ نيتُّهُ ، وعلتْ همةُه .. لمْ يلهمه ما يجري على

(١) فإنَّ لم يستعجل بخروج سببها عاجلاً بهمة مرشدِ كامل ، وإنَّما صار صاحبها مقيناً ممكناً لا ينبع في الدواء ، ولا يرفع رأسه للهدايَّ ولا يرضي بالاقتداء ، فيعود في ضلاله كما بدأ . «إتحاف» (١٢٦/٣) . فوجب صون السمع والبصر اللتين هما أخطر قناتين للقلب ، لا في الصلاة كما سيذكر المصنف فحسب ، بل قبلها متهيئاً لها .

حواسِهِ ، ولكنَّ الضعيفَ لا بدَّ وأنْ يتفرقَ بِهِ فكرُهُ .

**فَعْلَاجُهُ :** قطعُ هذِهِ الأسبابِ بِأَنْ يغْضَبَ بصرَهُ<sup>(١)</sup> ، أَوْ يصْلَيَ فِي بَيْتِ مُظْلِمٍ ، أَوْ لَا يَتَرَكَ بَيْنَ يَدِيهِ مَا يَشْغُلُ حَسَنَةً ، وَيَقْرَبَ مِنْ حَائِطٍ عَنْ صَلَاتِهِ حَتَّى لَا تَتْسَعَ مَسَافَةُ بَصَرِهِ ، وَيَحْتَرَزَ مِنَ الصَّلَاةِ عَلَى الشَّوَارِعِ ، وَفِي الْمَوَاضِعِ الْمَنْقُوشَةِ الْمَصْنُوعَةِ ، وَعَلَى الْفَرَشِ الْمَصْبُوغَةِ<sup>(٢)</sup> ، وَلِذَلِكَ كَانَ الْمُتَبَعِّدُونَ يَتَبَعِّدُونَ فِي بَيْتٍ صَغِيرٍ مُظْلِمٍ ، سُعْتُهُ بِقَدْرِ السَّجْدَةِ ؛ لِيَكُونَ ذَلِكَ أَجْمَعَ لِلَّهِ<sup>(٣)</sup> ، وَالْأَقْوَيَا مِنْهُمْ كَانُوا يَحْضُرُونَ الْمَسَاجِدَ وَيَغْضُبُونَ بَصَرَهُمْ وَلَا يَجَازِزُونَ بِهِ مَوْضِعَ السَّجْدَةِ ، وَيَرَوْنَ كَمَالَ الصَّلَاةِ فِي أَلَا يَعْرِفُوا مَنْ عَلَى يَمِينِهِمْ وَشَمَائِلِهِمْ .

وَكَانَ ابْنُ عَمِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا لَا يَدْعُ فِي مَوْضِعِ الصَّلَاةِ مَصْحَفاً وَلَا سِيفَاً إِلَّا تَرْزَعَهُ ، وَلَا كَتَابَاً إِلَّا مَحَاهُ .

**وَأَمَّا الأَسْبَابُ الْبَاطِنَةُ :** فَهِيَ أَشَدُّ ؛ فَإِنَّ مَنْ تَشَعَّبَتْ بِهِ الْهَمُومُ فِي أَوْدِيَةِ

(١) فلا يجيئه متبعاً ما حوله ، ويلزم نفسه بنظر السنة ؛ كالنظر إلى موضع السجود قائماً ، كذا يفهم من كلامه كما سبيبه في اللحاق ، وليس المراد إغماض العينين .

(٢) وقد ابتلي الناس بزخرفة المساجد ونقشها بالصباغ المختلفة ، وعدوا ذلك إكراماً لبيت الرب ، وذهلوا أنها من جملة الشواغل للمصلين ، وهو من أعظم البدع والحوادث . «إتحاف» (٣/١٢٧).

(٣) ففي «البخاري» (٣٨٢)، و«مسلم» (٥١٢) عن عائشة رضي الله عنها قالت : (كنت أنا نائم بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجل آخر في قبته ، فإذا سجد .. غمزني ، فقبضت رجلي ، فإذا قام .. بسطتهما ، قالت : والبيوت يومئذ ليس فيها مصابيح) .

الدنيا.. لم ينحصر فكره في فن واحد ، بل لا يزال يطير من جانب إلى جانب ، وغض البصر لا يعنيه في ذلك ؛ فإن ما وقع في القلب من قبل كاف للشغل .

فهذا طريقه : أن يردد النفس قهراً إلى فهم ما يقرؤه في الصلاة ويشغلها به عن غيره ، ويعينه على ذلك : أن يستعد له قبل التحريم ؛ بأن يجدد على نفسه ذكر الآخرة و موقف المناجاة و خطر المقام بين يدي الله سبحانه و تعالى ، وهو المطلع ، ويفرغ قلبه قبل التحريم بالصلاحة عمما يهمه ، فلا يترك لنفسه شغلاً يلتفت إليه خاطره ، قال النبي صلى الله عليه وسلم لعثمان بن شيبة : « إني نسيت أن أقول لك أن تخمر القدر الذي في البيت ؛ فإنه لا ينبغي أن يكون في البيت شيء يشغل الناس عن صلاتهم »<sup>(١)</sup> .

فهذا طريق تسكين الأفكار ، فإن كان لا يسكن هاجع أفكاره بهذا الدواء المسكن .. فلا ينجيه إلا المُسْهِلُ الذي يقمع مادة الداء من أعماق العروق ، وهو أن ينظر في الأمور الشاغلة الصارفة له عن إحضار القلب ، ولا شك أنها تعود إلى مهماته ، وأنها إنما صارت مهمات لشهواته ، فيعاقب نفسه بالنزوع

(١) رواه أبو داود (٢٠٣٠) بلفظ : « إني نسيت أن أمرك أن تخمر القرآنين ؛ فإنه ليس ينبغي أن يكون في البيت شيء يشغل المصلي ». والمقصود بالقرنين : قرنا الكبش الذي فُدِي به الذبيح كما في « مسند أحمد » (٤/٦٨) .

وأشار الحافظ العراقي أن الصواب في اسم المخاطب هو عثمان بن طلحة ، قال الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » (١٢٨/٣) : ( ورأيت بخط الحافظ ابن حجر قال : صوابه : عثمان بن شيبة ، قلت : إن كان عثمان يكنى أبا شيبة .. فهو كما ذكر ، وارتفاع الخلاف ) .

عن تلك الشهوات وقطع تلك العلاقة ، فكل ما يشغله عن صلاته فهو ضد دينه ، وجنود إبليس عدوه ، فإمساكه أضر عليه من إخراجه ، فيتخلص منه بإخراجه ؛ كما روي أنه صلى الله عليه وسلم لما لبس الخميصة التي أتى بها أبو جهنم وعليها علم وصلى بها . نزعها بعد صلاته وقال صلى الله عليه وسلم : « اذهبوا بها إلى أبي جهنم ؛ فإنها ألهمتني آنفاً عن صلاتي ، وأتونني بأنبجانية أبي جهنم » <sup>(١)</sup> .

وأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بتجديد شراك نعله ، ثم نظر إليه في الصلاة إذ كان جديداً ، فأمر أن ينزع منها ويرد الشراك الخلق <sup>(٢)</sup> .

وكان صلى الله عليه وسلم قد احتذى نعلاً ، فأعجبه حسنها ، فسجد وقال : « تواضع لربِّي عزَّ وجلَّ كي لا يمقتنى » ، ثم خرج بها فدفعها إلى أول سائل لقيه ، ثم أمر علياً رضي الله عنه أن يشتري له نعلين سبيعين جرداوين فلبسهما <sup>(٣)</sup> .

وكان صلى الله عليه وسلم في يده خاتم من ذهب قبل التحرير ، وكان على المنبر ، فرمأه وقال : « شغلني هذا ، نظرة إليه ونظرة إليكم » <sup>(٤)</sup> .

(١) رواه البخاري (٣٧٣) ، ومسلم (٥٥٦/٦٢) .

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » (٤٠٢) .

(٣) كذا في « القوت » (٢/١٠٥) ، وقال الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » (٣/١٣٠) : (قال العراقي : رواه أبو عبد الله بن خفيف في « شرف الفقراء » من حديث عائشة بإسناد ضعيف) .

(٤) رواه النسائي (٨/١٩٤) .

ويروى أنَّ أبا طلحة صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَعْجَبَهُ دُبْسِيٌّ طَارَ فِي الشَّجَرِ يَلْتَمِسُ مَخْرِجاً ، فَأَتَبَعَهُ بَصَرَهُ سَاعَةً ، ثُمَّ لَمْ يَدْرِ كُمْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أَصَابَهُ مِنَ الْفَتْنَةِ ، ثُمَّ قَالَ : يَا رَسُولَ اللهِ ؟ هُوَ صَدَقَةٌ فَضَعْهُ حِيثُ شِئْتَ<sup>(١)</sup> .

وَعَنْ رَجُلٍ آخَرَ أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَظَرَ إِلَيْهِ فَأَعْجَبَهُ ، فَلَمْ يَدْرِ كُمْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ لِعَثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَقَالَ : هُوَ صَدَقَةٌ ، فَاجْعَلْهُ فِي سَبِيلِ اللهِ تَعَالَى ، فَبَاعَهُ عَثْمَانُ بِخَمْسِينَ أَلْفًا<sup>(٢)</sup> .

فَكَانُوا يَفْعَلُونَ ذَلِكَ قَطْعًا لِمَادِهِ الْفَكْرِ ، وَكُفَارَةً لِمَا جَرِيَ مِنْ نَقْصَانِ الصَّلَاةِ ، وَهَذَا هُوَ الدَّوَاءُ الْقَامُعُ لِمَادِهِ الْعَلَةِ ، وَلَا يَعْنِي غَيْرُهُ .

فَأَمَّا مَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ التَّلْطُفِ بِالتسْكِينِ ، وَالرُّدِّ إِلَى فَهْمِ الذَّكِيرِ .. فَذَلِكَ يَنْفُعُ فِي الشَّهْوَاتِ الْضَّعِيفَةِ ، وَالْهَمَمِ الَّتِي لَا تَشْغُلُ إِلَّا حَوَاشِيَ الْقَلْبِ ، فَأَمَّا الشَّهْوَةُ الْقَوِيَّةُ الْمَرِهَقَةُ .. فَلَا يَنْفُعُ فِيهَا التَّسْكِينُ ، بَلْ لَا تَزَالُ تَجَاذِبُهَا وَتَجَاذِبُكَ ثُمَّ تَغْلِبُكَ ، وَتَنْقِضُكَ جَمِيعُ صَلَاتِكَ فِي شَغْلِ الْمَجَاذِبِ .

وَمَثَالُهُ : رَجُلٌ تَحْتَ شَجَرَةِ أَرَادَ أَنْ يَصْفُوَ لَهُ فَكْرُهُ وَكَانَتْ أَصْوَاتُ الْعَصَافِيرِ تَشُوَّشُ عَلَيْهِ ، فَلَمْ يَزُلْ يَطِيرُهَا بِخَشْبَةٍ فِي يَدِهِ وَيَعُودُ إِلَى فَكِيرِهِ ، فَتَعُودُ الْعَصَافِيرُ ، فَيَعُودُ إِلَى التَّنْفِيرِ بِالخَشْبَةِ ، فَقَلِيلٌ لَهُ : إِنَّ هَذَا سَيِّرَةُ

(١) رواه مالك في «الموطأ» (٩٨/١)، والدبسي : نوع من الحمام.

(٢) رواه مالك في «الموطأ» (٩٩/١).

السواني<sup>(١)</sup> ، ولا ينقطع ، فإنْ أردتَ الخلاص .. فاقلعِ الشجرة ؛ فكذلك شجرةُ الشهوة ، إذا استعملتْ وتفرّعتْ أغصانُها .. انجذبَتْ إليها الأفكارُ انجذابَ العصافيرِ إلى الأشجارِ ، وانجذابَ الذبابِ إلى الأقدارِ ، والشغلُ يطولُ في دفعِها ، فإنَّ الذبابَ كلَّما ذُبَّ .. آبَ ؛ ولأجلِه سميَّ ذباباً ، فكذلكَ الخواطرُ .

وهذهِ الشهواتُ كثيرةٌ ، وقلَّما يخلو العبدُ عنها ، ويجمعُها أصلٌ واحدٌ ، وهو حبُّ الدنيا<sup>(٢)</sup> ، وذلكَ رأسُ كلِّ خطيئة<sup>(٣)</sup> ، وأساسُ كلِّ نقصانٍ ومنبعُ كلِّ فسادٍ ، ومنِ انطوى باطنُه على حبِّ الدنيا حتَّى مالَ إلى شيءٍ منها ، لا ليتزَوَّدَ منها ويستعينَ بها على الآخرة .. فلا يطمئنَّ في أنْ تصفوَ لهُ لذةُ المناجاةِ في الصلاةِ ؛ فإنَّ مَنْ فرَحَ بالدنيا لا يفرحُ بِاللهِ سبحانهَ وبمناجاتهِ .

(١) السواني : جمع سانية ، وهي الناقة يستقى عليها ، فالمكان الذي تخرج منه تعود إليه وهكذا دون جديد .

(٢) والمراد بالحب هنا الاختياري ؛ لأنَّ يختار لنفسه حبَ شيءٍ من أمورها عمداً وقصدأً ، لا اضطراراً ؛ فإنَّ الإنسان مجبول على حبِ ولده وزوجته وما ملكته يداه من الأنعام والحرث ، ثم إن كل ما أعاذه العبد على الآخرة من أمور الدنيا .. فليس داخلاً في حد الدنيا ؛ فإنها إنما جعلت قنطرة للآخرة يتبلغ بها العبد قدر حاجته في سفره إلى مولاه . «إتحاف» (١٣١/٣) .

(٣) كما في «الحلية» (٦/٣٨٨) عن سفيان الثوري قال : (قال عيسى ابن مريم عليه السلام : حبُ الدنيا رأسُ كلِّ خطيئة) ، وعند البيهقي في «شعب الإيمان» (١٠١٩) مرسلاً عن الحسن البصري ، وسيأتي عند المصنف مصرحاً به .

وهمَّهُ الرجُلُ مَعَ قَرَّةِ عَيْنِيهِ؛ فَإِنْ كَانَتْ قَرَّةُ عَيْنِهِ فِي الدُّنْيَا.. انصَرَفَ -  
لَا مَحَالَةَ - إِلَيْهَا هُمُّهُ، وَلَكِنْ مَعَ هَذَا فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَرَكَ الْمُجَاهَدَةَ، وَرَدَّ  
الْقَلْبَ إِلَى الصَّلَاةِ، وَتَقْلِيلَ الْأَسْبَابِ الشَّاغِلَةِ.

فَهَذَا هُوَ الدَّوَاءُ الْمُرُّ، وَلَمَرْأِتِهِ اسْتَبَشَعَتْهُ الطَّبَاعُ، وَبَقِيتِ الْعَلَةُ مُزَمْنَةً،  
وَصَارَ الدَّاءُ عَضَالًا، حَتَّى إِنَّ الْأَكَابِرَ اجْتَهَدُوا أَنْ يَصْلُوَا رَكْعَيْنِ لَا يَحْدُثُونَ  
أَنْفُسَهُمْ فِيهَا بِأَمْرِ الدُّنْيَا.. فَعَجَزُوا عَنْ ذَلِكَ! فَإِذَا؛ لَا مَطْمَعٌ فِيهِ لِأَمْثَالِنَا،  
وَلِيَتَهُ سَلَمٌ لَنَا مِنَ الصَّلَاةِ شَطَرُهَا أَوْ ثُلُثُهَا عَنِ الْوَسْوَاسِ؛ لَنَكُونَ مِمْنُ خَلْطُوا  
عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّئًا.

وَعَلَى الْجَمْلَةِ: فَهُمَّهُ الدُّنْيَا وَهُمَّهُ الْآخِرَةِ فِي الْقَلْبِ مُثْلُ الْمَاءِ الَّذِي  
يَصْبُرُ فِي قَدْحٍ مَمْلُوءٍ بِالْخَلِّ، فَبِقَدْرِ مَا يَدْخُلُ فِيهِ مِنَ الْمَاءِ يَخْرُجُ مِنَ الْخَلِّ  
لَا مَحَالَةَ، وَلَا يَجْتَمِعُانِ.



## بيان تفصيل ما ينبغي أن يحيط في القلب عند كل ركنٍ وشرطٍ من أعمال الصلاة

فنقولُ : حُقُوكَ إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرِيدِينَ لِلآخرةِ أَلَا تَغْفُلَ أَوْلًا عَنِ التَّنْبِيهَاتِ  
التي في شروطِ الصلاةِ وأركانِها .

أَمَّا الشُّرُوطُ السُّوَابِقُ . . فَهِيَ : الأَذَانُ<sup>(۱)</sup> ، وَالظَّهَارَةُ ، وَسُتُّرُ الْعُورَةِ ،  
وَاسْتِقْبَالُ الْقَبْلَةِ ، وَالانتصَابُ قَائِمًا ، وَالنِّيَّةُ .



أَمَّا الأَذَانُ : فَإِذَا سَمِعْتَ نَدَاءَ الْمُؤْذِنِ . . فَأَحْضِرْ فِي قَلْبِكَ هُولَ النَّدَاءِ يَوْمَ  
الْقِيَامَةِ ، وَتَشَمَّرْ بِظَاهِرِكَ وَبِإِنْتِنَكَ لِلْإِجَابَةِ وَالْمَسَارِعَةِ<sup>(۲)</sup> ، فَإِنَّ الْمَسَارِعَيْنَ  
إِلَى هَذَا النَّدَاءِ هُمُ الَّذِينَ يَنَادُونَ بِاللَّطْفِ يَوْمَ الْعَرْضِ الْأَكْبَرِ .

فَاعْرُضْ قَلْبَكَ عَلَى هَذَا النَّدَاءِ ، فَإِنْ وَجَدَتْهُ مَمْلُوءًا بِالْفَرَحِ  
وَالْاسْتِبْشَارِ ، مَشْحُونًا بِالرَّغْبَةِ إِلَى الْابْتِدَارِ . . فَاعْلَمْ أَنَّهُ يَأْتِيكَ النَّدَاءُ بِالبُشْرَى  
وَالْفَوْزِ يَوْمَ الْقَضَاءِ .

وَلَذِكَّ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَرْحَنَا بِهَا يَا بِلَائُ »<sup>(۳)</sup> أَيْ : أَرْحَنَا بِهَا

(۱) والمراد به على الحقيقة دخول الوقت ، إذ الأذان المعروف ليس شرطاً لصحة الصلاة .

(۲) والإجابة تكون بمثيل ما يقول المؤذن ، والمسارعة في خفة السير إلى الصلاة .

(۳) رواه أبو داود ( ۴۹۸۵ ) .

وبالنداء إليها ، إذ كان صلى الله عليه وسلم قرءة عينه فيها<sup>(١)</sup> .



وأما الطهارة : فإذا أتيت بها في مكانك وهو ظرفك الأبعد ، ثم في ثيابك وهو غلافك الأقرب ، ثم في بشرتك وهو قدرك الأدنى .. فلا تغفل عن لبّك الذي هو ذاتك وهو قلبك ، فاجتهد له تطهيراً بالتوبة والندم على ما فرط<sup>(٢)</sup> ، وتصميم العزم على الترك في المستقبل ، فظهورها بها باطنك ؛ فإنّه موقع نظر معبودك<sup>(٣)</sup> .



واما ستر العورة : فاعلم أن معناه تغطية مقابح بدنك عن أبصار الخلق ، فإنّ ظاهر بدنك موقع نظر الخلق ، فما رأيك في عورات باطنك وفضائح سرك التي لا يطلع عليها إلا ربك عز وجل ؟

فأحضر تلك الفضائح بيالك ، وطالب نفسك بسترها ، وتحقق أنه لا يسترها عن عين الله سبحانه ساتر ، وإنما يكفرها الندم والحياء والخوف ،

(١) كما روى النسائي (٦١/٧) : « حبب إلى من الدنيا النساء والطيب ، وجعل قرة عيني في الصلاة » .

(٢) فرط : سبق .

(٣) ثم إن تطهير القلب بما ذكر لا بد له من مرشد صادق ماهر بالعلاج ، يريه طرق الإصلاح وكيفية التطهير ، فليس له حد يضبط ، ولا مرمن ينتهي إليه ، فإذا حصل التطهير .. فلا بد من التنوير ، وتصفيته عن صدأ التكدير ، بالملازمة على ذكره المناسب لحاله من الإيراد والتصدير . « إتحاف » (١٣٨/٣) .

فستفید بـأحضارها في قلبك انبعاث جنود الخوف والحياء من مكانتها ، فتلذ بها نفسك ، ويستكين تحت الخجلة قلبك ، وتقوم بين يدي الله تعالى قيام العبد المجرم المسيء الآبق الذي ندم فرجع إلى مولاه ناكساً رأسه من الحياة والخوف .



وأما الاستقبال : فهو صرف لظاهر وجهك عن سائر الجهات إلى جهة بيت الله تعالى ، أفترى أن صرف القلب عن سائر الأمور إلى أمر الله عز وجل ليس مطلوباً منك ؟

هيئات ! فلا مطلوب سواه ، وإنما هذه الظواهر تحرיקات للبواطن ، وضبط للجوارح ، وتسكين لها بالإثبات في جهة واحدة حتى لا تبغي على القلب ؛ فإنها إذا باغت وظلمت في حركاتها والتفاتها إلى جهاتها .. استبعت القلب ، وانقلبت به عن وجه الله تعالى .

فليكن وجه قلبك مع وجه بدنك ، واعلم أنه كما لا يتوجه الوجه إلى جهة البيت إلا بالانصراف عن غيرها .. فلا ينصرف القلب إلى الله سبحانه إلا بالتفريح عمّا سوى الله عز وجل ، وقد قال صلى الله عليه وسلم : « إذا قام العبد إلى صلاته ، فكان هواه ووجهه وقلبه إلى الله عز وجل .. انصرف كيوم ولدته أمّه »<sup>(١)</sup> .

(١) نحوه عند مسلم (٢٣٤ ، ٨٣٢) .

وأَمَّا الاعتدالُ قائِمًا : فَإِنَّمَا هُوَ مَثُولٌ بِالشَّخْصِ وَالْقَلْبِ بَيْنَ يَدِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ، فَلَيْكُنْ رَأْسُكَ الَّذِي هُوَ أَرْفَعُ أَعْضَائِكَ مُطْرِقًا مَطَاطِنًا مُسْتَكِينًا ، وَلَيْكُنْ وَضْعُ الرَّأْسِ عَنِ ارْتِفَاعِهِ تَنبِيهًآ عَلَى إِلْزَامِ الْقَلْبِ التَّواضعَ وَالتَّذَلُّلَ وَالتَّبَرِيَّ عَنِ التَّرْوِيسِ وَالتَّكَبُّرِ ، وَلَيْكُنْ عَلَى ذُكْرِكَ هَاهُنَا خَطْرُ الْقِيَامِ بَيْنَ يَدِي اللَّهِ تَعَالَى فِي هُولِ الْمَطْلَعِ عَنْدَ الْعَرْضِ لِلسُّؤَالِ<sup>(١)</sup> .

وَاعْلَمُ فِي الْحَالِ : أَنَّكَ قَائِمٌ بَيْنَ يَدِي اللَّهِ تَعَالَى ، وَهُوَ مَطْلَعٌ عَلَيْكَ ، فَقُمْ بَيْنَ يَدِيهِ قِيَامَكَ بَيْنَ يَدِي يَدِيِّكَ بَيْنَ يَدِيِّكَ مُلُوكُ الزَّمَانِ إِنْ كُنْتَ تَعْجَزُ عَنْ مَعْرِفَةِ كُنْهِ جَلَالِهِ ، بَلْ قَدْرُ فِي دَوْامِ قِيَامِكَ فِي صَلَاتِكَ أَنَّكَ مَلْحُوظٌ وَمَرْقُوبٌ بَعْيِنِ كَالِئَةِ مِنْ رَجُلٍ صَالِحٍ مِنْ أَهْلِكَ أَوْ مَمْنُونَ تَرْغُبُ فِي أَنْ يَعْرِفَكَ بِالصَّالِحِ ، فَإِنَّهُ تَهَدُّ عَنْدَ ذَلِكَ أَطْرَافُكَ ، وَتَخْشَعُ جَوَارِحُكَ ، وَتَسْكُنُ جَمِيعُ أَجْزَائِكَ ؛ خِيفَةً أَنْ يُنْسِبَكَ ذَلِكَ الْعَاجِزَ الْمَسْكِينَ إِلَى قَلْلَةِ الْخَشُوعِ<sup>(٢)</sup> .

وَإِذَا أَحْسَستَ مِنْ نَفْسِكَ بِالْتَّمَاسِكِ عَنْدَ مَلَاحِظَةِ عَبْدِ مَسْكِينٍ .. فَعَاتَبْ نَفْسَكَ وَقَلْ لَهَا : إِنَّكَ تَدْعَيْنَ مَعْرِفَةَ اللَّهِ وَحْيَةً ، أَفَلَا تَسْتَحِيْنَ مِنْ اسْتِجْرَائِكَ

(١) الصلاة هي أول ما يسأل عنه العبد.

(٢) قال الراغب في « الذريعة » ( ص ٤٠ ) : ( حق الإنسان إذا هم بقيع أن يتصور أَجَلَّ مَنْ فِي نَفْسِهِ ، حَتَّى كَائِنَ يَرَاهُ ، فَإِنَّهُ يَسْتَحِي مَمْنَ يَكْبُرُ فِي نَفْسِهِ ، وَلَذِكَ لَا يَسْتَحِي مِنَ الْحَيْوَانِ وَلَا مِنَ الْأَطْفَالِ وَلَا مِنَ الَّذِينَ لَا يَمْيِيزُونَ ، وَيَسْتَحِي مِنَ الْعَالَمِ أَكْثَرَ مَا يَسْتَحِي مِنَ الْجَاهِلِ ، وَمِنَ الْجَمَاعَةِ أَكْثَرَ مَا يَسْتَحِي مِنَ الْوَاحِدِ ) .

عليه مع توقيرك عبداً من عباده؟! أو تخشين الناس ولا تخشين الله وهو أحق أن يخشى؟!

ولذلك لما قال أبو هريرة رضي الله عنه : كيف الحياة من الله؟ فقال صلى الله عليه وسلم : « تستحيي منه كما تستحيي من الرجل الصالح من قومك » ، وروي : « من أهلك »<sup>(١)</sup>.

وأما النية : فاعزم على إجابة الله عز وجل في امتنال أمره بالصلاحة وإتمامها ، والكف عن نواقضها ومسداتها ، وإخلاص جميع ذلك لوجه الله تعالى ؛ رجاء ثوابه ، وخوفاً من عقابه ، وطلبًا للقربة منه ، متقلداً للمنة منه بإذنه إياك في المناجاة مع سوء أدبك وكثرة عصيانك .

وعظُّ في نفسك قدر مناجاته ، وانظر من تناجي ، وكيف تناجي ، وبماذا تناجي ؟ وعند هذا ينبغي أن يعرق جبينك من الخجل ، وترعد فرائصك من الهيبة<sup>(٢)</sup> ، ويصفر وجهك من الخوف .

وأما التكبير : فإذا نطق به لسانك .. فينبغي ألا يكذبه قلبك ، فإن كان في قلبك شيء هو أكبر من الله تعالى .. فالله يشهد إنك لكاذب وإن كان

(١) رواه الطبراني في « الكبير » (٦٩/٦) ، والبيهقي في « الشعب » (٧٣٤٣) .

(٢) الفرائص : جمع فريضة ، وهي لحمة تحت الكتف في وسط الجنب عند منبر القلب ، وهي ترعد عند الفزع .

الكلام صدقاً؛ كما شهدَ على المنافقين في قولهم : إنَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَسُولُ اللهِ .

فإنْ كانَ هواكَ أَغْلَبَ عَلَيْكَ مِنْ أَمْرِ اللهِ تَعَالَى . . فَأَنْتَ أَطْوَعُ لَهُ مِنْكَ اللهِ تَعَالَى ؛ فَقَدِ اتَّخَذْتَهُ إِلَهَكَ وَكَبِيرَتَهُ ، فَيُوشِكُ أَنْ يَكُونَ قَوْلُكَ : (اللهُ أَكْبَرُ ) كَلَامًا بِاللِّسَانِ الْمُجَرَّدِ وَقَدْ تَخَلَّفَ الْقَلْبُ عَنْ مَسَاعِدِهِ ، وَمَا أَعْظَمَ الْخَطَرَ فِي ذَلِكَ لَوْلَا التَّوْبَةُ وَالْاسْتِغْفَارُ وَحْسُنُ الظَّنِّ بِكَرَمِ اللهِ تَعَالَى وَعَفْوِهِ<sup>(١)</sup> .



وَأَمَّا دُعَاءُ الْإِسْتِفَاتَحَ : فَأَوَّلُ كَلْمَاتِهِ قَوْلُكَ : ( وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ) ، وَلَيْسَ الْمَرَادُ بِالْوِجْهِ الْوَجْهِ الظَّاهِرِ ، فَإِنَّكَ إِنَّمَا وَجَهْتَهُ إِلَى جَهَةِ الْقَبْلَةِ ، وَاللهُ سَبَحَانَهُ يَتَقَدَّسُ عَنْ أَنْ تَحْدَدَهُ الْجَهَاتُ حَتَّى تَقْبَلَ بِوَجْهِ بَدِينَكَ عَلَيْهِ ، وَإِنَّمَا وَجْهُ الْقَلْبِ هُوَ الَّذِي تَوَجَّهُ بِهِ إِلَى فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ، فَانْظُرْ إِلَيْهِ : أَمْتَوْجَحْ هُوَ إِلَى أَمَانِيْهِ وَهَمَّهِ فِي الْبَيْتِ وَالسُّوقِ مَتَّبِعُ لِلشَّهْوَاتِ ، أَوْ مَقْبِلٌ عَلَى فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ ؟

وَإِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ أَوَّلَ مَفَاتِحِتَكَ لِلْمَنَاجَةِ بِالْكَذْبِ وَالْخُتْلَاقِ ، وَلَنْ يَنْصُرَ الْوَجْهُ إِلَى اللهِ تَعَالَى إِلَّا بِانْصِرَافِهِ عَمَّا سُواهُ ، فَاجْتَهِدْ فِي الْحَالِ فِي صِرْفِهِ إِلَيْهِ وَإِنْ عَجَزْتَ عَنْهُ عَلَى الدَّوَامِ ؛ لِيَكُونَ قَوْلُكَ فِي الْحَالِ صَادِقًاً .

(١) ولِيَ هَذَا الإِشَارَةُ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَى : « وَالَّذِينَ هُرُّ لِأَمْتَنِتْهُمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ » ، فَالْعَهْدُ : مَا أُعْطِيْتُ بِلِسَانِكَ ، وَالرِّعَايَةُ : الْوَفَاءُ بِالْقَلْبِ ، فَمَنْ طَابَ قَلْبَهُ لِسانُه.. دَخَلَ تَحْتَ هَذَا الثَّنَاءِ وَالْمَدْحُ . « إِتْحَافُ » ( ١٤٢ / ٣ ) .

وإذا قلت : ( حنيفاً مسلماً ) . . فينبغي أن يخطر ببالك أنَّ المسلم هو الذي سَلِمَ المسلمين مِنْ لسانِه ويدِه<sup>(١)</sup> ، فإنْ لمْ تكنْ كذلك . . كنتَ كاذباً ، فاجتهد في أنْ تعزمَ عليهِ في الاستقبالِ ، وتندمَ على ما سبقَ من الأحوالِ .



وإذا قلتَ : ( وما أنا مِنَ المشركينَ ) . . فأخطرْ ببالك الشركُ الخفيُّ ، فإنَّ قولهُ تعالى : «فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلَ عَمَلاً صَالِحاً وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا» نزلَ فيمنْ يقصدُ بعبادتهِ وجهَ اللهِ وحمدَ الناسِ<sup>(٢)</sup> ، وكُنْ حذراً مشفقاً مِنْ هذا الشركِ ، واستشعرِ الخجلةَ في قلبِكَ إنْ وصفتَ نفسَكَ بأنَّكَ لست مِنَ المشركينَ مِنْ غيرِ براءةِ عنْ هذا الشركِ ؛ فإنَّ اسمَ الشركِ يقعُ على القليلِ والكثيرِ منهُ .



وإذا قلتَ : ( محيايَ ومماتيَ اللَّهُ ) . . فاعلمْ : أنَّ هذا حالُ عبدٍ مفقودٍ لنفسِهِ موجودٍ لسيدهِ ، وأنَّهُ إِنْ صدرَ ممَّنْ رضاهُ وغضبهُ وقيامُهُ وعودُهُ ورغبتُهُ

(١) كما في «البخاري» (١٠) ، و«مسلم» (٤٠) .

(٢) روى ذلك ابن جرير الطبراني في «تفسيره» (٥٧/٩) عن ابن عباس رضي الله عنهما ، وعند الطبراني في «الكبير» (٢٩٠/٧) مرفوعاً : «إذا جمع الله الأولين والآخرين بقى واحد ينفذهم البصر ويسمعهم الداعي قال : أنا خير شريك ، كل عمل كان عمل في الدنيا كان لي فيه شريك فأنا أدعه اليوم ، ولا أقبل اليوم إلا خالصاً ، ثم قرأ : «إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصُونَ» ، «فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلَ عَمَلاً صَالِحاً وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا» .

في الحياة ورهبته من الموت لأمور الدنيا.. لم يكن ملائماً للحال<sup>(١)</sup>.



وإذا قلت : (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم) .. فاعلم : أنه عدوك ومترصد لصرف قلبك عن الله تعالى حسداً لك على مناجاتك مع الله سبحانه وسجودك له ، مع أنه لعن بسبب سجدة واحدة تركها ولم يوفق لها ، وأن استعاذتك بالله تعالى منه بتدرك ما يحبه ، وتبديله بما يحب الله عز وجل ، لا بمحرر قوله ؛ فإن من قصده سبع أو عدو ليفترسه أو ليقتله فقال : (أعوذ منك بذلك الحصن الحصين) وهو ثابت على مكانه .. فإن ذلك لا يفعُّه ، بل لا يعيده إلا تبدل المكان ، فكذلك من يتبع الشهوات التي هي محاب الشيطان ومكاره الرحمن فلا يغنيه مجرد القول .

فليقتربن قوله بالعزم على التعوذ بحصن الله عز وجل عن شر الشيطان ، وحصنه : (لا إله إلا الله) ، إذ قال عز وجل فيما أخبر عنه نبيه صلى الله عليه وسلم : «لا إله إلا الله حصني ، ومن دخل حصني .. أمن من عذابي »<sup>(٢)</sup> ،

(١) ثم إذا قلت : (لا شريك له) وأنت تشرك معه في عبادته .. فهو كذب آخر ، والمعنى : لا إله مقصود بهذه العبادة إلا الله الذي خلقني من أجلها .

إذا قلت : (أنا من المسلمين) .. فالMuslimون عند شروطهم ، فهل أنت تفي بذلك الشروط وتعرف حقوقهم التي أوجبها الله عليك ، ولا بد أنك تقصر عن ذلك ، فهذا كذب آخر ، فإذا كان دعاء الاستفتاح مشتملاً على عدة أكاذيب ومخالفات .. فكيف حالك في سائر الصلاة ؟ وما توفيقي إلا بالله ، ولا حول ولا قوة إلا بالله . « إتحاف » (١٤٥/٣).

(٢) رواه أبو نعيم في « الحلية » (١٩٢/٣) ، وانظر « الإتحاف » (١٤٧/٣) .

والمتحصّن بِهِ مَنْ لَا مُبَوِّدَ لَهُ سُوْى اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، فَأَمَّا مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هُوَاهُ . .  
فَهُوَ فِي مِيدَانِ الشَّيْطَانِ ، لَا فِي حَصْنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ .

واعلم : أَنَّ مِنْ مَكَايِدِهِ أَنْ يُشَغِّلَكَ فِي الصَّلَاةِ بِذِكْرِ الْآخِرَةِ وَتَدْبِيرِ فَعْلِ الْخَيْرَاتِ ؛ لِيَمْنَعَكَ عَنْ فَهْمِ مَا تَقْرَأُ ، فَاعلم : أَنَّ كُلَّ مَا يُشَغِّلُكَ عَنْ فَهْمِ مَعَانِي قِرَاءَتِكَ فَهُوَ وَسْوَاسٌ ، فَإِنَّ حَرْكَةَ اللِّسَانِ غَيْرُ مَقْصُودَةٍ ، بَلِ الْمَقْصُودُ مَعَانِيهَا .



فَأَمَّا الْقِرَاءَةُ : فَالنَّاسُ فِيهَا ثَلَاثَةُ : رَجُلٌ يَتَحَرَّكُ لِسَانُهُ وَقَلْبُهُ غَافِلٌ ، وَرَجُلٌ يَتَحَرَّكُ لِسَانُهُ وَقَلْبُهُ يَتَبعُ اللِّسَانَ فَيُسْمَعُ وَيَفْهَمُ مِنْهُ كَانَهُ يَسْمَعُ مِنْ غَيْرِهِ ، وَهَذِهِ دَرَجَاتُ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ، وَرَجُلٌ يَسْبُقُ قَلْبَهُ إِلَى الْمَعَانِي أَوْ لَا يَخْدُمُ الْلِّسَانُ الْقَلْبَ فَيَتَرَجمُهُ ، فَفَرْقٌ بَيْنَ أَنْ يَكُونَ اللِّسَانُ تَرْجِمَانَ الْقَلْبِ أَوْ يَكُونَ مَعْلِمَ الْقَلْبِ ، وَالْمَقْرَبُونَ لِسَانُهُمْ تَرْجِمَانُ يَتَبعُ الْقَلْبَ وَلَا يَتَبعُهُ الْقَلْبُ .

وَتَفْصِيلُ تَرْجِمَةِ الْمَعَانِي : أَنَّكَ إِذَا قَلْتَ : «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» . . فَانِوْ بِهِ<sup>(۱)</sup> التَّبَرِّكَ لَا بَتْدَاءُ الْقِرَاءَةِ لِكَلَامِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ ، وَافْهَمْ أَنَّ مَعْنَاهُ : أَنَّ الْأَمْوَارَ كُلَّهَا بِاللَّهِ تَعَالَى ، وَأَنَّ الْمَرَادَ بِالْاِسْمِ هُنْهَا هُوَ الْمَسْمَى<sup>(۲)</sup> .

(۱) أي : بِقُولِكَ هَذَا .

(۲) فَالتَّبَرِّكُ فِي الْحَقِيقَةِ بِهِ تَعَالَى ، وَإِنْ ذَكْرُ الْاِسْمِ حِجَابٌ حِجَابٌ بِهِ قُلُوبُ عَبَادِهِ ، وَلَذَا قَالَ : «سَيِّدُ أَسْمَائِكَ الْأَعْلَى» . «إِنْجَافٌ» (۱۴۹/۳) .

وإذا كانت الأمور بآللله سبحانه.. فلا جرم كان الحمد لله ، و معناه : أن الشكر لله ؛ إذ النعم من الله ، ومن يرى من غير الله نعمة أو يقصد غير الله سبحانه بشكر لا من حيث إنه مسخر من الله تعالى و تبارك اسمه .. ففي تسميتها و تحميده نقصان بقدر التفاته إلى غير الله تعالى .

فإذا قلت : ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ .. فأحضر في قلبك جميع أنواع لطفه ؛ لتضحي لك رحمته ، فينبئ بذلك رجاؤك .

ثم استر من قلبك التعظيم والخوف بقولك : ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّين﴾ ، أما العظمـة : فلأنه لا ملك إلا له ، وأما الخوف : فهو يوم الجزاء والحساب الذي هو مالـك .

ثم جدد الإخلاص بقولك : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ ، وجدد العجز والاحتياج والتبرـي عنـ الـحـولـ والـقـوـةـ بـقولـكـ : ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ ، وتحقـقـ آنهـ ما تـيسـرـ طـاعـتـكـ إـلاـ بـإـعـانـتـهـ ، وـأـنـ لـهـ الـمـتـهـ إـذـ وـفـقـكـ لـطـاعـتـهـ ، وـاسـتـخـدـمـكـ لـعـبـادـتـهـ ، وـجـعـلـكـ أـهـلـاـ لـمـنـاجـاتـهـ ، وـلـوـ حـرـمـكـ التـوفـيقـ .. لـكـنـتـ مـنـ المـطـرـودـينـ مـعـ الشـيـطـانـ اللـعـينـ .

ثم إذا فرغت من التـعـوذـ ، وـمـنـ قولـكـ : ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ ، وـمـنـ التـحـمـيدـ ، وـمـنـ إـظـهـارـ الحاجـةـ إـلـىـ الإـعـانـةـ مـطـلـقاـ .. فـعـيـنـ سـؤـالـكـ ، وـلـاـ تـطـلـبـ إـلـاـ أـهـمـ حاجـاتـكـ ، وـقـلـ : ﴿أـهـدـنـاـ الصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ﴾ الـذـيـ يـسـوـقـنـاـ إـلـىـ جـوـارـكـ ، وـيـفـضـيـ بـنـاـ إـلـىـ مـرـضـاتـكـ ، وـزـدـهـ شـرـحاـ وـتـفـصـيلاـ

وتؤكدأً واستشهاداً بالذين أفاضَ عليهم نعمة الهدایة منَ النبیین والصدّیقین والشہداء والصالحین ، دونَ الذین غضبَ عليهم منَ الکفار والزائغین منَ اليهود والنصاری والصابئین ، ثمَ التمسِ الإجابة وقلَ : (آمین) .

فإذا تلوت الفاتحة كذلك . . فيشبھ أن تكون منَ الذین قالَ اللهُ تعالیٰ فیھم فيما أخبرَ عنه النبی صلَّى اللهُ علیه وسلمَ : « قسمتُ الصلاةَ بیني وبينَ عبدي نصفین : نصفُها لی ونصفُها لعبدي ولعبدي ما سأله ؟ يقولُ العبدُ : ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ فيقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ : حمدني عبدي وأثنى علیَّ . . . » ، وهو معنی قوله : (سمعَ اللهُ لمنْ حمداً) الحديث إلى آخره<sup>(۱)</sup> .

فلو لم يكن لكَ منْ صلاتِكَ حظٌ سوی ذکرِ اللهِ لكَ في جلالِه وعظمتِه . . فناهیكَ بذلكَ غنیمةً ، فكيفَ بما ترجوهُ منْ ثوابِه وفضلهِ ؟ !

وكذلكَ ينبغي أنْ تفهمَ ما تقرؤهُ منْ السورِ كما سيأتي في كتابِ تلاوةِ

(۱) روى مسلم (٣٩٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « قال الله تعالى : قسمت الصلاة بیني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأله ، فإذا قال العبد : ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ . . قال الله تعالى : حمدني عبدي ، وإذا عبدي ، وإذا قال : ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ . . قال الله تعالى : أثنى علي عبدي ، وإذا قال : ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّين﴾ . . قال : مجدهي عبدي ، وقال مرة : فوَضَ إليَّ عبدي ، فإذا قال : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ . . قال : هذا بیني وبين عبدي ولعبدي ما سأله ، فإذا قال : ﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ . . صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمَغْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾ . . قال : هذا عبدي ولعبدي ما سأله . .

القرآن ، فلا تغفل عن أمره ونهيه ، ووعده ووعيده ، ومواعظه وأخبار الأنبياء ، وذكر منتهٍ وإحسانه ، فلكل واحدٍ حقٌّ ، فالرجاءُ حقُّ الوعيد ، والخوفُ حقُّ الوعيد ، والعزمُ حقُّ الأمر والنهي ، والاتعاظُ حقُّ الموعظة ، والشكرُ حقُّ ذكر المنة ، والاعتبارُ حقُّ أخبار الأنبياء .

وروى أنَّ زرارَةَ بنَ أوفِيَ لَمَا انتَهَى إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى : «إِذَا نَقَرَ فِي النَّافُورِ» خَرَّ مِنْهُ (١) .

وكان إبراهيم النخعي إذا سمع قوله تعالى : «إِذَا أَلْسَأْتَ أَنْشَأْتَ» .. اضطرب حتى تضطرب أوصاله (٢) .

وقال عبد الله بن واقد : رأيت ابن عمر يصلي مغلوباً ، وحق له أن يحترق قلبه بوعديه ووعيده ؛ فإنه عبد ذليل مذنب بين يدي جبار قاهر . وتكون هذه المعاني بحسب درجات الفهم ، ويكون الفهم بحسب وفور العلم وصفاء القلب ، ودرجات ذلك لا تنحصر ، والصلة مفتاح القلوب ، فيها تنكشف أسرار الكلمات .

فهذا حق القراءة ، وهو حق الأذكار والتسبيحات أيضاً .

ثم يراعي الهيئة في القراءة ؟ فيرتل ولا يسرد ؟ فإن ذلك أيسر للتأمل ،

(١) رواه الترمذى في «سننه» في ذيل حديث (٤٤٥) عن بهز بن حكيم قال : (كان زرارَةَ بنَ أَوْفِيَ قاضِيَ البَصَرَةَ ، وَكَانَ يَؤْمِنُ فِي بَنِي قَشِيرَ ، فَقَرَا يَوْمًا فِي صَلَاةِ الصَّبَحِ : «إِذَا نَقَرَ فِي النَّافُورِ» فَلَذِكَ يَوْمِيَّوْمَ عَسِيرٍ) خَرَّ مِنْهُ ، فَكَنْتُ فِيمَنْ احْتَمَلَهُ إِلَى دَارِهِ) .

(٢) في (هـ) : (إبراهيم بن أدهم) .

ويفرقُ بينَ نغماتِهِ في آيَةِ الرحمةِ والعقابِ ، والوعدِ والوعيدِ ، والتحميمِ  
والتعظيمِ والتمجيدِ .

كانَ النخعيُّ إذا مرَّ بمثلِ قولهِ تعالى : ﴿مَا أَنْتَ بِهِ مِنْ وَلَيْ وَمَا كَانَ مَعَهُ  
مِنْ إِلَهٍ﴾ .. يغضُّ صوتهُ كالمستحيي عنْ أَنْ يذكرَهُ بذلكَ الشيءِ .

ورُوِيَ أَنَّهُ يقالُ لقارئِ القرآنِ : اقرأْ وارقَ ، ورَأْتُكَ كما كنتَ ترثُلُ في  
الدنيا<sup>(١)</sup> .

وأمَّا دوامُ القيامِ : فِإِنَّهُ تنبِيَّهٌ عَلَى إِقَامَةِ الْقَلْبِ مَعَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى نِعْتِ  
وَاحِدٍ مِنَ الْحَضُورِ ، قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ مَقْبُلٌ عَلَى  
الْمُصْلِي مَا لَمْ يَلْتَفِتْ »<sup>(٢)</sup> .

وكما تجبُ حراسةُ الرأسِ والعينِ عنِ الالتفاتِ إلى الجهاتِ .. فكذلكَ  
تجبُ حراسةُ السرِّ عنِ الالتفاتِ إلى غيرِ الصلاةِ ، فإذا التفتَ إلى غيرِه ..  
فذكرهُ باطلاعِ اللهِ عليكَ ، وبقبحِ التهاونِ بالمناجيِّ عندَ غفلةِ المناجيِّ ؛  
ليعودَ إِلَيْهِ .

وألزمُ الخشوعَ للقلبِ ، فإنَّ الخلاصَ عنِ الالتفاتِ باطنًا وظاهرًا ثمرةً

(١) رواه أبو داود (١٤٦٤) ، والترمذى (٢٩١٤) ، والنسائى في « الكبرى »  
(٨٠٢) .

(٢) رواه أبو داود (٩٠٩) ، والترمذى (٢٨٦٣) ، والنسائى (٨/٣) .

الخشوع ، ومهما خشع الباطن . خشع الظاهر ؛ قال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وقد رأى رجلاً مصلياً يبعث بلحينه : « أما هذا لون خشوع قلبه . لخشعت جوارحه »<sup>(١)</sup> ، فإن الرعية بحكم الراعي ؛ ولهذا ورد في الدعاء : ( اللهم ؛ أصلح الراعي والرعية )<sup>(٢)</sup> ، وهو القلب والجوارح .

وكان الصديق رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي صَلَاتِهِ كَانَهُ وَرَدُّ ، وابنُ الزبير رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَهُ عَوْدٌ<sup>(٣)</sup> ، وبعضاً هُمْ كَانُوا يسْكُنُونَ فِي رُكُوعِهِ بِحِيثُ تَقْعُ العصافيرُ عَلَيْهِ كَانَهُ جَمَادٌ<sup>(٤)</sup> .

وكل ذلك يقتضيه الطبع بين يدي من يعظم من أبناء الدنيا ، فكيف لا يتقاده بين يدي ملك الملوك عند من يعرف ملك الملوك ؟ ! وكل من يطمئن بين يدي غير الله عز وجل خاشعاً ، وتضطرب أطرافه بين يدي الله . فذلك لقصور معرفته عن جلال الله تعالى ، وعن اطلاعه على سره وضميره .

(١) هو عند الحكيم الترمذى فى « نوادر الأصول » ( ص ٣١٧ ) مرفوعاً ، ورواه المروزى فى « تعظيم قدر الصلاة » ( ٨٩ ) موقوفاً على حذيفة ، ومن قول سعيد بن المسيب .

(٢) هو قطعة من دعاء كان يدعوه به الجنيد البغدادى رحمه الله تعالى كما فى « الحلية » ( ٢٨٦ / ١٠ ) ، وفي المرفوع : « ألا وإن في الجسد مضغة ؛ إذا صلحت .. صلح الجسد كله ، وإذا فسدت .. فسد الجسد كله ، ألا وهي القلب » .

(٣) كما رواه ابن أبي شيبة فى « المصنف » ( ٧٣٢٢ ) ، والمروزى فى « تعظيم قدر الصلاة » ( ص ٨٧ ) .

(٤) وهو العنبس بن عقبة ، كما روئى ذلك أَحْمَدَ فِي « الزهد » ( ٢٠٨٦ ) ، ومثله الريبع بن خثيم كما فى « الحلية » ( ٢ / ١١٤ ) .

وقال عكرمة في قوله تعالى : « الَّذِي يَرَنَكَ حِينَ تَقُومُ وَتَقْلِبُكَ فِي السَّجْدَةِ » ، قال : ( قيامه وركوعه وسجوده وجلوسه )<sup>(١)</sup> .

وأما الركوع والسجود : في ينبغي أن تجدد عندهما ذكر كبرىاء الله تعالى ، وترفع يديك مستجيراً بعفو الله من عقابه ، ومتبعاً سنة نبيه صلى الله عليه وسلم ، ثم تستأنف له ذلاً وتواضعًا برکوعك ، وتجتهد في ترقيق قلبك وتتجديد خشوعك ، و تستشعر ذلكَ وعز مولاك ، واتضاعك وعلو ربك ، وستعين على تقرير ذلك في قلبك بلسانك ، فتسبح ربك وتشهد له بالعظمة ، وأنه أعظم من كل عظيم ، وتكرر ذلك على قلبك ؛ لتأكيده بالتكرار ، ثم ترفع عن ركوعك راجياً أنه راحم ذلك<sup>(٢)</sup> ، ومؤكداً للرجاء في نفسك بقولك : ( سمع الله لمن حمد ) أي : أجاب لمن شكره .

ثم تردف ذلك بالشكر المتقاضي للمزيد فتقول : ( ربنا لك الحمد ) ، وتكثّر الحمد بقولك : ( ملء السماوات وملء الأرض ) .

ثم تهوي إلى السجود ، وهو أعلى درجات الاستكانة ، فتمكّن أعزّ أعضائك وهو الوجه من أدنى الأشياء وهو التراب ، وإن أمكنك ألا تجعل

(١) رواه ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ١٦٠٣٢ ) .

(٢) أشار بذلك : أن الركوع حالة الخضوع والذل ، والرفع منه حالة العز ، فلما أمر بالرفع على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم بقوله : « ثم ارفع حتى تستوي قائمًا » : أراد أن يرحم ذله . « إتحاف » ( ١٥٥ / ٣ ) .

يَنْهُمَا حَائِلًا فَتَسْجُدَ عَلَى الْأَرْضِ . . فَافْعُلْ ؛ فَإِنَّهُ أَجْلَبُ لِلخُضُوعِ ، وَأَدْلُّ  
عَلَى الذُّلِّ .

وَإِذَا وَضَعْتَ نَفْسَكَ مَوْضِعَ الذُّلِّ . . فَاعْلُمْ : أَنَّكَ وَضَعْتَهَا مَوْضِعَهَا ،  
وَرَدَدَتِ الْفَرْعَ إِلَى أَصْلِهِ ؛ فَإِنَّكَ مِنَ التَّرَابِ خَلَقْتَ ، وَإِلَيْهِ تَعُودُ ، فَعِنْهَا هَذَا  
جَدَّدُ عَلَى قَلْبِكَ عَظَمَةَ اللَّهِ وَقَلَّ : ( سَبِّحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى ) ، وَأَكَدَّهُ بِالْتَّكْرَارِ ،  
فَإِنَّ الْكَرَّةَ الْوَاحِدَةَ ضَعِيفَةُ الْأَثَارِ ، فَإِذَا رَفَّ قَلْبُكَ وَظَهَرَ ذَلُّكَ . . فَلْتُصَدِّقْ  
رَجَاءَكَ فِي رَحْمَةِ رَبِّكَ ، فَإِنَّ رَحْمَتَهُ تَسْرَعُ إِلَى الْضَّعْفِ وَالذُّلِّ ، لَا إِلَى  
الْتَّكْبِيرِ وَالْبَطْرِ .

فَارْفَعْ رَأْسَكَ مَكْبِرًا وَسَائِلًا حَاجَتَكَ وَقَائِلًا : ( رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَتَجَاوزْ  
عَمَّا تَعْلَمُ )<sup>(١)</sup> ، أَوْ مَا أَرْدَتَ مِنَ الدُّعَاء<sup>(٢)</sup> ، ثُمَّ أَكِدِ التَّواضُعَ بِالْتَّكْرَارِ ، فَعُدْ  
إِلَى السُّجُودِ ثَانِيًّا كَذَلِكَ .



وَأَمَّا التَّشَهُدُ : فَإِذَا جَلَسْتَ لَهُ . . فَاجْلِسْ مَتَادِيًّا ، وَصَرَخْ بَأَنَّ جَمِيعَ  
مَا تَدْلِي بِهِ مِنَ الصلواتِ والطَّيَّباتِ - أَيِّ : الْأَخْلَاقِ الطَّاهِرَةِ - اللَّهُ ، وَكَذَلِكَ  
الْمَلْكُ اللَّهُ ، وَهُوَ مَعْنَى ( التَّحْيَاتُ )<sup>(٣)</sup> ، وَأَحْضَرْ فِي قَلْبِكَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ

(١) قوت القلوب ( ٩٥ / ٢ ) .

(٢) كقوله : ( ربِّ اغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَاهْدِنِي وَاجْبِرْنِي وَعَافِنِي وَاعْفْ عَنِي ) .

(٣) أَمَّا التَّحْيَاتُ . . فَجَمِيعُ تَحْيَةٍ ، وَهِيَ السَّلَامُ ، أَوِ الْبَقَاءُ ، أَوِ الْمَلْكُ ، أَوِ الْعَظَمَةُ ؛ أَيِّ :

أَنْوَاعُ ذَلِكَ كُلُّهُ لَهُ ، وَالْمَصْنُفُ اقْتَصَرَ عَلَى مَعْنَى وَاحِدٍ . « إِنْجَافٌ » ( ١٥٨ / ٣ ) .

عليه وسلم وشخصه الكريم ، وقل : (السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته) ، ولصدق أملك في أنه يبلغه ويرد عليك ما هو أوفي منه .

ثم سلم على نفسك وعلى جميع عباد الله الصالحين ، وتأمل أن يرد الله سبحانه عليك سلاماً وافياً بعد عباده الصالحين .

ثم تشهد لله بالوحدة ، ولمحمد صلى الله عليه وسلم بالرسالة ، مجدداً عهداً لله سبحانه بإعادة كلامي الشهادة ، ومستأنفاً للتحصن بها .

ثم ادع في آخر صلاتك بالدعاء المأثور مع التواضع والخشوع ، والضراوة والابتهاج ، وصدق الرجاء بالإجابة ، وأشرك في دعائكم أبوكم وسائر المؤمنين .

وأقصد عند التسليم السلام على الملائكة والحاضرين ، وأنو ختم الصلاة به ، واستشعر شكر الله سبحانه على توفيقه إياك لإتمام هذه الطاعة ، وتوهم أنك مودع لصلاتك هذه ، وأنك ربما لا تعيش لمثلها ، وقال صلى الله عليه وسلم للذي أوصاه : « صل صلاة مودع »<sup>(١)</sup> .

ثم أشعر قلبك الوجل والحياء من التقصير في الصلاة ، وخف ألا تقبل صلاتك ، وأن تكون ممقوتاً بذنب ظاهر أو باطن ، فترد صلاتك في وجهك ، وترجو مع ذلك أن يقبلها بفضيله وكرمه .

كان يحيى بن ثابت إذا صلّى .. مكث ما شاء الله تُعرف عليه كآبة

(١) رواه ابن ماجه (٤١٧١) .

الصلاه<sup>(١)</sup> ، وكان إبراهيم يمكث بعد الصلاه ساعه كأنه مريض<sup>(٢)</sup> .

فهذا تفصيل صلاه الخاسعين الذين هم على صلاتهم يحافظون ، والذين هم على صلاتهم دائمون ، والذين هم يناجون الله على قدر استطاعتهم في العبوديه .

فليعرض الإنسان نفسه على هذه الصلاه ، فبالقدر الذي يتيسر له منه ينبغي أن يفرج ، وعلى ما يفوته ينبغي أن يتحسر ، وفي مداواه ذلك ينبغي أن يجتهد .

وأمام صلاه الغافلين : فإنها مختره ، إلا أن يتغمد الله برحمته ، والرحمة واسعة ، والكرم فائض .

فنسأل الله أن يغمرنا برحمته ، ويتمدنا بمعقرته ؛ إذ لا وسيلة لنا إلا الاعتراف بالعجز عن القيام بطاعته .



واعلم : أن تخلص الصلاه عن الآفات ، وإخلاصها لوجه الله عز وجل ، وأداءها بالشروط الباطنة التي ذكرناها ؛ من الخشوع والتعظيم والحياء .. سبب لحصول أنوار في القلب تكون تلك الأنوار مفاتيح علوم المكافحة ، فأولياء الله المكافحون بملوك السماوات والأرض وأسرار

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٦٥١٩) .

(٢) رواه ابن سعد في «طبقاته» (٣٩٦/٨) ، وإبراهيم هو النخعي .

الربوبية إنما يكاففون بها في الصلاة ، لا سيما في السجود ، إذ يتقرب العبد من ربِّه عزَّ وجلَّ بالسجود ، ولذلك قالَ تعالى : ﴿ وَاسْجُدْ وَاقْرِبْ ﴾ .

وإنما تكون مكاشفةٌ كلَّ مصلٌّ على قدرِ صفائِه عنْ كدوراتِ الدنيا ، ويختلفُ ذلك بالقوَّة والضعفِ ، والقلَّة والكثرةِ ، وبالجلاء والخفاءِ ، حتى ينكشَف لبعضِهم الشيءُ بعينِه ، وينكشف لبعضِهم الشيءُ بمثالِ ، كما كُشفَ لبعضِهم الدنيا في صورةِ جيفةٍ ، والشيطانُ في صورةِ كلبٍ جاثِم عليها يدعُ إليها .

ويختلفُ أيضاً بما فيه المكاشفةُ ، فبعضُهم ينكشَفُ لهُ منْ صفاتِ اللهِ تعالى وجلالِه ، ولبعضِهم منْ أفعالِه ، ولبعضِهم منْ دقائقِ علومِ المعاملةِ ، ويكونُ لتعيينِ تلك المعاني في كلِّ وقتٍ أسبابٌ خفيةٌ لا تحصى ، وأشدُّها مناسبَةُ الهمَّة ؛ فإنَّها إذا كانت مصروفةً إلى شيءٍ معينٍ .. كانَ ذلك أولَى بالانكشافِ .

ولمَّا كانت هذه الأمورُ لا تتراءى إلا في المرائي الصقيلة<sup>(١)</sup> ، وكانت المرائي كلُّها صدئَةً ، فاحتاجتُ عنها الهدایةُ ، لا لبخلِ منْ جهةِ المنعم بالهدایةِ ، بل لخبيثِ متراكِمٍ على مصبِّ الهدایةِ .. تسارعتِ الألسنةُ إلى إنكارِ مثلِ ذلك ؛ إذ الطبعُ مجبولٌ على إنكارِ غيرِ الحاضرِ ، ولو كانَ للجنيِّ عقلٌ .. لأنكرَ إمكانَ وجودِ إنسانٍ في متسعِ الهواءِ .

(١) المرأة الصقيلة : المجلوة الصافية .

ولو كان للطفل تمييزٌ ما.. رَبِّما أنكرَ ما يزعمُ العقلاً إدراكهُ مِنْ ملوكِ السمواتِ والأرضِ.

وهكذا الإنسانُ في كُلِّ طورٍ يكادُ ينكرُ ما بعدهُ، ومنْ أنكرَ طورَ الولاية.. لزمهُ أنْ ينكرَ طورَ النبوةِ، وقد خلقَ الخلقُ أطواراً، فلا ينبغي أنْ ينكرَ كُلُّ واحدٍ مَا وراءَ درجتِهِ.

نعمُ، لمَّا طلبوا هذَا مِنَ المجادلةِ والمحايثةِ المشوّشةِ، ولمْ يطلبوها مِنْ تصفيةِ القلبِ عَمَّا سوَى اللهِ عزَّ وجلَّ.. فَقدَّوهُ فأنكروهُ.

ومنْ لمْ يكنْ مِنْ أهْلِ المكافحةِ.. فلا أقلَّ مِنْ أَنْ يؤمنَ بالغَيْبِ ويصدقَ بهِ إِلَى أَنْ يشاهدَ بالتجربةِ؛ ففي الخبرِ : (إِنَّ العَبْدَ إِذَا قَامَ فِي الصَّلَاةِ.. رَفَعَ اللَّهُ الْحِجَابَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ عَبْدِهِ، وَوَاجَهَهُ بِوْجَهِهِ، وَقَامَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْ لَدُنْ مَنْكِبِيهِ إِلَى الْهَوَاءِ يَصْلُونَ بِصَلَاتِهِ، وَيُؤْمِنُونَ عَلَى دُعَائِهِ، وَإِنَّ الْمُصْلِيَ لِيَشْتَرِي عَلَيْهِ الْبَرِّ مِنْ عَنَانِ السَّمَاءِ<sup>(١)</sup> إِلَى مُفْرِقِ رَأْسِهِ، وَيَنْادِيهِ مَنَادٍ : لَوْ عُلِمَ الْمَنَاجِيَ مَنْ يَنْاجِي.. مَا التَّفَتَ، وَإِنَّ أَبْوَابَ السَّمَاءِ تَفْتَحُ لِلْمُصْلِينَ، وَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَبْاهِي مَلَائِكَتَهُ بِصَدْقِ الْمُصْلِيِّ<sup>(٢)</sup>، فَفَتَحَ أَبْوَابَ السَّمَاءِ، وَمَوَاجِهُ اللَّهِ تَعَالَى إِيَّاهُ بِوْجَهِهِ كُنْيَاهُ عَنِ الْكَشْفِ الَّذِي ذَكَرْنَاهُ).

وفي التوراة مكتوبٌ : (يا بنَ آدمَ ؟ لا تعِجزْ أَنْ تقومَ بَيْنَ يَدَيِّ مُصْلِيًّا

(١) عنان السماء : ما ظهر منها للناظر، وفي غالب النسخ : (أعنان السماء) أي : نواحيها.

(٢) قوت القلوب (١٠٠/٢)، وفيه : (بصفوف) بدل (بصدق).

باكيًا ، فأنا اللهُ الذي اقتربتُ مِنْ قلْبِكَ ، وبالغِيبِ رأيتَ نوري<sup>(١)</sup> ، قالَ : فكَنَا نرَى أَنَّ تلَكَ الرقةَ والبكاءَ والفتوحَ الْذِي يجْدُهُ المصلِّي فِي قلْبِهِ مِنْ دُنْوِ الْرَّبِّ تَعَالَى مِنَ الْقَلْبِ<sup>(٢)</sup> ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ هَذَا الدُّنْوُ هُوَ الْقُرْبَ بِالْمَكَانِ<sup>(٣)</sup> .. فَلَا مَعْنَى لَهُ إِلَّا الدُّنْوُ بِالْهَدَايَةِ وَالرَّحْمَةِ وَكَشْفِ الْحِجَابِ .

ويقالُ : إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا صَلَّى رَكْعَتِينِ عَجَبَ مِنْهُ عَشْرَةُ صَفَوفٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ ، كُلُّ صَفَّ مِنْهُمْ عَشْرَةُ آلَافٍ ، وَبِاهْلِ اللَّهِ بِهِ مَئَةُ أَلْفٍ مَلَكٍ ؛ وَذَلِكَ أَنَّ الْعَبْدَ قَدْ جَمَعَ فِي الصَّلَاةِ بَيْنَ الْقِيَامِ وَالْقَعْدَ وَالرُّكُوعَ وَالسُّجُودِ ، وَقَدْ فُرِّقَ ذَلِكَ عَلَى أَرْبَعينَ أَلْفَ مَلَكٍ ، فَالْقَائِمُونَ لَا يَرْكَعُونَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، وَالسَّاجِدُونَ لَا يَرْفَعُونَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، وَهَكُذا الرَاكِعُونَ وَالقَاعِدُونَ ، فَإِنَّ مَا رَزَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْمَلَائِكَةَ مِنَ الْقُرْبِ وَالرَّتْبَةِ لَازِمٌ لَهُمْ مُسْتَمِرٌ عَلَى حَالٍ وَاحِدَةٍ لَا يَزِيدُ وَلَا يَنْقُصُ ، وَلَذِكَ أَخْبَرَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ إِذْ قَالُوا : ﴿وَمَا مِنْ أَلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾ ، وَفَارَقَ الْإِنْسَانُ الْمَلَائِكَةَ فِي الرُّقِيِّ مِنْ دَرْجَةٍ إِلَى دَرْجَةٍ ، فَإِنَّهُ لَا يَزَالُ يَتَقَرَّبُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى فَيَسْتَفِيدُ مُزِيدًا قَرِبَهُ ، وَبَابُ الْمُزِيدِ مَسْدُودٌ عَلَى الْمَلَائِكَةِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، وَلَيْسَ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ إِلَّا رَتْبَتُهُ الَّتِي هِيَ وَقْتُ عَلَيْهِ ، وَعِبَادَتُهُ الَّتِي هُوَ مَشْغُولٌ بِهَا ، لَا يَتَقَلَّ إِلَى غَيْرِهَا ، وَلَا يَفْتَرُ عَنْهَا ، ﴿لَا يَسْتَكِرُونَ عَنِ عِبَادَتِهِ، وَلَا يَسْتَحِسِرُونَ، يُسْتَحِنُونَ الَّيَلَ وَالنَّهَارَ لَا يَقْتَرُونَ﴾ .

(١) قوت القلوب (١٠٠/٢) .

(٢) قوت القلوب (١٠٠/٢) .

(٣) لاستحالته عليه سبحانه؛ لأنَّه متنزه عن كلِّ ما يخصُّ الأجسام . «إتحاف» (١٦٥/٣) .

ومفتاح مزيد الدرجات هي الصلوات ، قال الله تعالى : « قد أفتح  
المؤمنون ؟ الذين هم في صلاتهم خشعون » ، فمدحهم بعد الإيمان بصلة  
مخصوصة ، وهي المقرونة بالخشوع ، ثم ختم أوصاف المفلحين بالصلاة  
أيضاً فقال تعالى في آخرها : « وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يَحْفَظُونَ »<sup>(١)</sup> ، ثم قال  
تعالى في ثمرة تلك الصفات : « أُولَئِكَ هُمُ الْوَرِثُونَ ؟ الذين يرثون  
الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ » ، فوصفهم بالغلاح أولاً ، وبوراثة الفردوس  
آخرأ .

وما عندي أن هذرة اللسان مع غفلة القلب تنتهي درجته إلى هذا  
الحد ، ولذلك قال تعالى في أصدادهم : « مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ؟ قَالُوا لَمْ نَكُونْ  
مِنَ الظَّالِمِينَ » ، فالصلانون هم ورثة الفردوس ، وهم المشاهدون لنور الله  
تعالى والمتنعمون بقربه ودنوه من قلوبهم .

نسأل الله أن يجعلنا منهم ، وأن يعيذنا من عقوبة من تزيئت أقواله  
وبحت أفعاله ؛ إنَّهُ الْكَرِيمُ الْمَنَانُ الْقَدِيمُ الْإِحْسَانُ ، وصَلَّى اللهُ عَلَىٰ كُلِّ عَبْدٍ  
مُصطفى .



(١) وهي قراءة حمزة وخلف والكسائي ؛ (صلاتهم) بدل (صلواتهم) .

## حكايات وأخبار في صلاة الخمسين

اعلمْ : أنَّ الخشوعَ ثمرةُ الإيمانِ ، ونتيجةُ اليقينِ الحاصلِ بجلالِ اللهِ سبحانَهُ وتعالَى ، ومنْ رزقَ ذلكَ .. فَإِنَّهُ يكُونُ خائعاً في الصَّلَاةِ وفي غيرِ الصَّلَاةِ ، بلْ في خلوتِهِ ، وفي بيتِ الماءِ عندَ قضاءِ الحاجةِ<sup>(١)</sup> ؛ فَإِنَّ موجِبَ الخشوعِ معرفةُ اطْلَاعِ اللهِ تَعَالَى عَلَى الْعَبْدِ ، ومعرفةُ جلالِهِ ، ومعرفةُ تقصيرِ الْعَبْدِ ، فمِنْ هَذِهِ الْمَعَارِفِ يَتَولَّ الدُّخُوشُ ، وليَسْ مُخْتَصَّةً بِالصَّلَاةِ .

ولذلكَ رُوِيَ عَنْ بَعْضِهِمْ أَنَّهُ لَمْ يرْفَعْ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ أَرْبَعينَ سَنَةً ؛ حِيَاةً مِنَ اللَّهِ سَبَحَانَهُ وَخَشُوعًا لَهُ<sup>(٢)</sup> .

وكانَ الربيعُ بْنُ خُثيمٍ مِنْ شَدَّةِ غُصْبِهِ لِبَصْرِهِ وَإِطْرَاقِهِ يَظْنُ بَعْضُ النَّاسِ أَنَّهُ أَعْمَى ، وَكَانَ يَخْتَلِفُ إِلَى مَنْزِلِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَشْرِينَ سَنَةً ، فَإِذَا رَأَتْهُ جَارِيَتُهُ قَالَتْ لَابْنِ مَسْعُودٍ : صَدِيقُكَ ذَلِكَ الْأَعْمَى قَدْ جَاءَ ، فَكَانَ يَضْحَكُ ابْنَ مَسْعُودٍ مِنْ قَوْلِهَا ، وَكَانَ إِذَا دَقَّ الْبَابَ تَخْرُجُ الْجَارِيَةُ إِلَيْهِ فَتَرَاهُ مَطْرَقاً غَاضِباً بَصَرَهُ . وَكَانَ ابْنُ مَسْعُودٍ إِذَا نَظَرَ إِلَيْهِ يَقُولُ : « وَيَشِيرُ الْمُخْبِتِينَ » ، أَمَا وَاللَّهُ ؟ لَوْ رَأَكَ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. لَفْرَحَ بِكَ ) ، وَفِي

(١) وفي كل حال ثمةً أدبٌ هو مظهر هذا الخشوع .

(٢) روي ذلك عن جمع كثير ، منهم سيدنا سليمان عليه السلام كما في « الزهد » ( ١٧٦ ) لابن المبارك من زيادات نعيم بن حماد ، ومنهم من بقي كذلك سبعين سنة ؛ كأبي عبيدة الخواص كما في « صفة الصفوة » ( ٤ / ١٩٥ ) .

لفظٌ : (لأحْبَكَ) ، وفي لفظٍ آخرٍ : (لضحكَ) <sup>(١)</sup> .

ومشى ذات يوم مع ابن مسعودٍ في الحدادين <sup>(٢)</sup> ، فلما نظر إلى الأكواح تنفسُ إلى النيران تلتهب . . صعقَ وسقطَ مغشياً عليه ، وقعدَ ابن مسعودٍ عند رأسه إلى وقتِ الصلاةِ فلم يفقِّ ، فحمله على ظهره إلى منزله ، فلم يزل مغشياً عليه إلى مثل الساعة التي صعقَ فيها ، ففاته خمسُ صلواتٍ وابن مسعودٍ عند رأسه يقولُ : هذا والله هو الخوف <sup>(٣)</sup> .

وكانَ الربيعُ يقولُ : (ما دخلتُ في صلاةٍ قطْ فأشهدني فيها إلا ما أقولُ وما يقالُ لي) <sup>(٤)</sup> .

وكانَ عامرُ بن عبد الله مِنْ خاشعي المصلينَ ، وكان إذا صلى . . ربما ضربت ابنته بالدُّفْ وتحدث النساء بما يرددنَ في البيتِ ، ولم يكن يسمعُ ذلك ولا يعقله .

وقيلَ له ذات يوم : هل تحدّثك نفسُكَ في الصلاةِ بشيءٍ؟ قالَ : نعم ،

(١) روى الخبر أَحْمَدُ في «الزهد» (١٩٨٩) ، والطبراني في «الكبير» (١٥١/١٠) ، وأبو نعيم في «الحلية» (١٠٦/٢) ، وهو في «القوت» (١٠٢/٢) .

(٢) أي : في سوق الحدادين في الكوفة .

(٣) وكان قد سمع من ابن مسعود رضي الله عنه قوله تعالى : «إذَا رأَتُهُم مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا هَذِهِ تَفَوِّضاً وَزَفِيرَا» ، رواه أَحْمَدُ في «الزهد» (١٩٤٥) ، وأبو نعيم في «الحلية» (١١٠/٢) ، يقول الأعمش كما في «الزهد» (١٩٨٢) : (فمررت بالحدادين لأتشبه به ، فلم يكن عندي خير) ، والخبر في «القوت» (١٠٢/٢) .

(٤) قوت القلوب (١٠٢/٢) ، وما يقوله : هو التلاوة والذكر ، وما يقال له : المخاطبة والمناجاة والإجابة . انظر «الإتحاف» (١٦٧/٣) .

بوقوفي بين يدي الله عز وجل ، ومنصرفي إلى إحدى الدارين ، قيل : فهل تجده شيئاً مما نجده من أمور الدنيا ؟ فقال : لأن تختلف الأسنة في أحب إلى من أن أجده في الصلاة ما تجدون<sup>(١)</sup> .

وكان يقول : ( لو كشف الغطاء .. ما ازدلت يقيناً )<sup>(١)</sup> .

وقد كان مسلم بن يساري منهم ، وقد نقلنا أنه لم يشعر بسقوط أسطوانة في المسجد وهو في الصلاة<sup>(٢)</sup> .

وتأكل طرف من أطراف بعضهم ، واحتياج فيه إلى القطع ، فلم يمكن منه ، فقيل : إنه في الصلاة لا يحس بما يجري عليه ، فقطع منه ذلك الطرف وهو في الصلاة<sup>(٣)</sup> .

وقال بعضهم : ( الصلاة من الآخرة ، فإذا دخلت في الصلاة .. خرجت من الدنيا )<sup>(٤)</sup> .

وقيل لآخر : هل تحدث نفسك في الصلاة بشيء من الدنيا ؟ فقال : لا ؛ لا في الصلاة ولا في غيرها<sup>(٥)</sup> .

(١) قوت القلوب (١٠٢/٢) .

(٢) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » (١٣٥/٥٨) ، وهو في « القوت » (١٠٢/٢) .

(٣) وهو عروة بن الزبير ، عم عامر الذي تقدم خبره ، والخبر رواه ابن أبي الدنيا في « المرض والكافرات » (١٤١) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٢٦١/٤٠) دون تصريح أن القطع كان في الصلاة .

(٤) قوت القلوب (١٠٢/٢) .

(٥) عوارف المعارف (٥٤٧/٢) ، وقد نسبه الحافظ الزبيدي إلى « القوت » .

وسئلَ بعضُهمْ : هلْ تذكُرُ في الصلاةِ شيئاً؟ ف قالَ : وهلْ شيءٌ أحبُّ إلَيَّ منَ الصلاةِ فاذكُرْهُ فيها؟! <sup>(١)</sup>

وكانَ أبو الدرداء رضيَ اللهُ عنْهُ يقُولُ : ( مِنْ فُقْهِ الرَّجُلِ أَنْ يَدْأُبَ بِحاجَتِهِ قَبْلَ دُخُولِهِ فِي الصَّلَاةِ ؛ لِيُدْخِلَ فِي الصَّلَاةِ وَقُلُوبُهُ فَارِغٌ ) <sup>(٢)</sup>.

وكانَ بعضُهمْ يخفِّفُ الصلاةَ خيفةَ الوسوسِ؛ ورويَ أنَّ عمارَ بنَ ياسِرِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةً فَأَخْفَفَهَا ، فَقَيْلَ لَهُ : خَفَقْتَ يَا أَبا الْيَقْظَانِ ؟ فَقَالَ : هَلْ رَأَيْتَ مُونِي نَقْصَتْ مِنْ حَدُودِهَا شَيْئاً؟ قَالُوا : لَا ، قَالَ : إِنِّي بَادَرْتُ سَهْوَ الشَّيْطَانِ ، إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « إِنَّ الْعَبْدَ لِيُصَلِّي الصَّلَاةَ لَا يُكْتَبُ لَهُ مِنْهَا نَصْفُهَا ، وَلَا ثُلُثُهَا ، وَلَا رُبْعُهَا ، وَلَا خَمْسُهَا ، وَلَا سَدْسُهَا ، وَلَا عُشْرُهَا » ، وَكَانَ يقُولُ : إِنَّمَا يُكْتَبُ لِلْعَبْدِ مِنْ صَلَاتِهِ مَا عَقَلَ مِنْهَا <sup>(٣)</sup>.

ويقالُ : إِنَّ طَلْحَةَ وَالزَّبِيرَ وَطَافِفَةَ مِنَ الصَّحَابَةِ رضيَ اللهُ عَنْهُمْ كَانُوا أَخْفَفَ النَّاسِ صَلَاةً ، وَقَالُوا : ( نَبَادِرُ بِهَا وَسُوْسَةَ الشَّيْطَانِ ) <sup>(٤)</sup>.

ورُوِيَ أنَّ عَمَراً بْنَ الْخَطَابِ رضيَ اللهُ عنْهُ قَالَ عَلَى الْمِنْبَرِ : إِنَّ الرَّجُلَ

(١) قوت القلوب (١٠٢/٢).

(٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » (١١٤٢)، وهو من معلقات البخاري.

(٣) رواه أبو داود (٧٩٦)، وكذا في « تعظيم قدر الصلاة » (ص ٩٠)، والخبر في « القوت » (١٠٢/٢).

(٤) روى عبد الرزاق في « المصنف » (٢/٣٦٧) عن أبي رجاء قال : ( صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاةً فَخَفَفَ ، فَقَيْلَ لَهُ ، فَقَالَ : إِنِّي أَبَادَرُ الْوَسْوَاسَ ).

ليشيئ عارضاً في الإسلام وما أكملَ لله تعالى صلاةً . قيلَ : وكيفَ ذلكَ ؟  
قالَ : لا يتمُّ خشوعها وتواضعها وإقباله على الله عزَّ وجلَّ فيها<sup>(١)</sup> .

وسئلَ أبو العالية عنْ قوله تعالى : ﴿الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ﴾ ..  
قالَ : هوَ الذي يسهو في صلاته ، فلا يدرى علىٰ كم ينصرفُ : أعلى شفعٍ  
أم علىٰ وترٍ ؟

وقالَ الحسنُ : هوَ الذي يسهو عنْ وقتِ الصلاةِ حتَّى يخرجَ .

وقالَ بعضُهمْ : هوَ الذي إِنْ صلَّاها فِي أَوَّلِ الْوَقْتِ .. لَمْ يفْرَحْ ، وَإِنْ  
أَخْرَحَهَا عَنِ الْوَقْتِ .. لَمْ يحْزُنْ ، فَلَا يرَى تَعْجِيلَهَا بِرَأْهُ ، وَلَا تَأْخِيرَهَا إِثْمًا<sup>(٢)</sup> .

واعلمُ : إِنَّ الصلاةَ قَدْ يَحْسُبُ بعْضُهَا وَيَكْتُبُ بعْضُهَا دُونَ بعْضٍ كَمَا دَلَّتِ  
الْأَخْبَارُ عَلَيْهِ ، وَإِنْ كَانَ الْفَقِيهُ يَقُولُ : (إِنَّ الصلاةَ فِي الصَّحَّةِ لَا تَتَجزَّأُ ) ،  
وَلَكِنَّ ذَلِكَ لَهُ مَعْنَى آخَرُ ذَكْرُنَا ، وَهَذَا الْمَعْنَى دَلَّتْ عَلَيْهِ الْأَحَادِيثُ ؛ إِذْ  
وَرَدَ جَبْرُ نَقْصَانِ الْفَرَائِضِ بِالتَّوَافِلِ فِي الْخَبَرِ<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه ابن أبي الدنيا في « التهجد وقيام الليل » ( ٤٨٣ ) ، والخبر في « القوت » ( ١٠٣ / ٢ ) .

(٢) قوت القلوب ( ١٠٣ / ٢ ) .

(٣) كما روی أبو داود ( ٨٦٤ ) ، والترمذی ( ٤١٣ ) مرفوعاً : « إِنَّ أَوَّلَ مَا يَحْاسِبُ النَّاسُ  
بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَعْمَالِهِمُ الصَّلَاةُ ، قَالَ : يَقُولُ رَبُّنَا جَلَّ وَعَزَّ لِمَلَائِكَتِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ :  
إِنْظُرُوهُ فِي صَلَاةِ عَبْدِيِّ : أَتَمَّهَا أَمْ نَفَصَّلَهَا ؟ فَإِنْ كَانَتْ تَامَةً .. كَتَبَتْ لَهُ تَامَةً ، وَإِنْ كَانَ  
إِنْتَفَضَ مِنْهَا شَيْئاً .. قَالَ : إِنْظُرُوهُ هَلْ لِعَبْدِي مِنْ تَطْوعٍ ؟ فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطْوعٌ .. قَالَ :  
أَتَمْوَأُ لِعَبْدِي فَرِيْضَتِهِ مِنْ تَطْوعِهِ ، ثُمَّ تُؤْخَذُ الْأَعْمَالُ عَلَىٰ ذَاقِمٍ » .

قالَ عِيسَىٰ عَلَيْهِ السَّلَامُ : ( يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : بِالْفَرَائِضِ نَجَا مِنِّي عَبْدِي ، وَبِالنَّوَافِلِ تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِي )<sup>(١)</sup> .

وقال النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « قالَ اللَّهُ تَعَالَى : لَا يَنْجُو مَنْ يُعْبَدُ  
إِلَّا بِأَدَاءِ مَا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ » (٢) .

(١١) كذا أورده صاحب «القوت» (٢/١٠٣).

(٢) رواه ابن المبارك في «الزهد» (١٠٣٢) عن حسان بن عطية قال: (قال الله: لا ينجو مني . . .)، وهو كذلك في «الزهد» لأبي داود (٥) عن طاووس اليماني.

وفي «البخاري» (٦٥٠٢): «وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالتوافق حتى أحبه، فإذا أحبته.. كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يطش بـها، ورجله التي يمشي بـها...».

(٣) رواه المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ص ٩٢ ) عن عثمان بن أبي دهرش بלאغاً بنحوه ، وهو بلفظه في « القوت » ( ١٠٤ / ٢ ) .

وهذا يدل على أن استماع ما يقرأ الإمام وفهمه بدل عن قراءته السورة بنفسه .

وقال بعضهم : إن العبد ليسجد السجدة عند أنه تقرب بها إلى الله تعالى ، ولو قسمت ذنبه في سجدة على أهل مدینته .. لهلكوا ، قيل : وكيف ذلك ؟ قال : يكون ساجدا عند الله وقلبه مصغى إلى هو ، ومشاهد لباطل ، قد استولى عليه<sup>(١)</sup> . فهذا صفة الخاسعين .

فدللت هذه الأخبار والحكايات مع ما سبق على أن الأصل في الصلاة الخشوع وحضور القلب ، وأن مجرد الحركات مع الغفلة قليل الجدوى في المعاد ، والله أعلم ، نسأل الله حسن التوفيق .



(١) قوت القلوب (١٠٤/٢) ، وانظر «الإتحاف» (١٧٠/٣) .

## البَابُ الرَّابِعُ

### فِي الْإِسَامَةِ وَالْقُدُوْرِ

وعلى الإمامِ وظائفٌ ؛ قبلَ الصلاةِ، وفي القراءةِ، وفي أركانِ  
الصلاحةِ، وبعدَ السلامِ .

أَمَّا الوظائفُ التي قبلَ الصلاةِ.. فستَّةٌ :

أَوْلُها : أَلَا يتقَدَّمَ لِلإِمامَةِ عَلَى قَوْمٍ يكْرَهُونَهُ ، فَإِنْ اخْتَلَفُوا.. كَانَ النَّظرُ  
إِلَى الْأَكْثَرِينَ ، فَإِنْ كَانَ الْأَقْلَوْنَ هُمْ أَهْلَ الْخَيْرِ وَالدِّينِ .. فَالنَّظَرُ إِلَيْهِمْ  
أُولَئِي .

وفي الحديثِ : « ثَلَاثَةٌ لَا تجَاوِزُ صَلَاتُهُمْ رُؤُوسَهُمْ : الْعَبْدُ الْآبُقُ ،  
وَامْرَأَ زَوْجُهَا سَاخِطٌ عَلَيْهَا ، وَإِمَامُ قَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ »<sup>(١)</sup> .

وَكَمَا يُنْهَى عَنْ تَقْدِيمِهِ مَعَ كِرَاهِتِهِمْ .. فَكَذَلِكَ يُنْهَى عَنِ التَّقْدِيمِ إِنْ كَانَ

(١) رواه الترمذى (٣٦٠) ، والكرابة لمعنى يدم به شرعاً ، وإلا.. فلا ، واللوم على  
كارهه ، ثم إن الذى يدم شرعاً كفسق ، وبدعة ، وتساهل في تحرز عن خبث ، وإخلال  
بهيئة من هيئات الصلاة ، وتعامل حرفه مذمومة ، وعشرة فسقة ، ونحو ذلك .  
«إتحاف» (٢/١٧١) .

وراءَهُ مَنْ هُوَ أَفَقَهُ مِنْهُ وَأَقْرَأَ ، إِلَّا إِذَا امْتَنَعَ مِنْ هُوَ أَوْلَى مِنْهُ ، فَلَهُ التَّقْدِيمُ ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ شَيْءٌ مِنْ ذَلِكَ .. فَلَيَتَقْدِيمُ مِمَّا قَدْمَ وَعُرِفَ مِنْ نَفْسِهِ الْقِيَامَ بِشُرُوطِ الْإِمَامَةِ .

ويكِرَهُ عِنْدَ ذَلِكَ الْمَدَافِعَةُ ، فَقَدْ قِيلَ : إِنَّ قَوْمًا تَدَافَعُوا إِلَيْهِ الْإِمَامَةَ بَعْدَ إِقَامَةِ الصَّلَاةِ .. فَخُسِفَ بِهِمْ<sup>(۱)</sup> .

وَمَا رُوِيَ مِنْ مَدَافِعِ الْإِمَامَةِ بَيْنَ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ فَسَبِيلُهُمْ إِيَّا ثَارُهُمْ مَنْ رَأَوْهُ أَوْلَى بِذَلِكَ ، أَوْ خَوْفُهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمُ السُّهُوُ وَخَطَرُ الضَّمَانِ صَلَاتِهِمْ ؛ فَإِنَّ الْأَئمَّةَ ضَمَنَاءُ ، وَكَانَ مَنْ لَمْ يَتَعَوَّدْ ذَلِكَ رَبَّمَا يَشْتَغِلُ قَلْبُهُ وَيَتَشَوَّشُ عَلَيْهِ الْإِخْلَاصُ فِي الصَّلَاةِ ؛ حِيَاءً مِنَ الْمَقْتَدِينَ ، لَا سِيمَا فِي جَهَرِهِ بِالْقِرَاءَةِ ، فَكَانَ لَا حَتَرَازٍ مِنْ احْتِرَازِ أَسْبَابٍ مِنْ هَذَا الْجِنْسِ<sup>(۲)</sup> .

**الثانيةُ :** إِذَا خَيَّرَ الْمُرْءُ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالْإِمَامَةِ .. فَيَنْبَغِي أَنْ يَخْتَارَ الْإِمَامَةَ ،

(۱) رواه ابن أبي الدنيا في « العقوبات » ( ۹۰ ) ، و « مجابو الدعوة » ( ۷۹ ) .

(۲) الأولى بحال الصحابة الوجه الأول ، وهو الإيثار وخطر الضمان ، وقد كان ذلك من وصفهم ، وفي « القوت » ( ۲۱۲ / ۲ ) : ( ومن هذَا كره سهل بن سعد الساعدي إِلَيْهِ الْإِمَامَةَ ، قَالَ أَبُو حَازِمٍ : قلت لِسَهْلٍ بْنَ سَعْدٍ وَكَانَ يَقْدِمُ فَتِيَانَ قَوْمِهِ يَصْلُونَ بِهِ ، فَقَلَتْ : أَنْتَ صَاحِبُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَكَ مِنَ السَّابِقَةِ وَالْفَضْلِ ، لَوْ تَقْدِمْتَ فَصَلِّيْتَ بِقَوْمِكَ ، فَقَالَ : يَا بْنَ أَخِي ! سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : « إِلَمَّا صَامَنْ » فَأَكْرَهَ أَنْ أَكُونَ ضَامِنًا ) . انظر « الإتحاف » ( ۱۷۲ / ۳ ) ، وسيعقب المصنف على ذلك .

فإنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا فَضْلًا ، وَلِكُلِّ الْجَمْعِ مَكْرُوهٌ ، بَلْ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ  
الْإِمَامُ غَيْرَ الْمُؤْذِنِ .

وإذا تَعَذَّرَ الْجَمْعُ . . فَالْإِمَامَةُ أُولَئِنَّ ، وَقَالَ قَائِلُونَ : الْأَذَانُ أُولَئِنَّ ؛ لَمَّا  
نَقَلْنَاهُ فِي فَضْيَلَةِ الْأَذَانِ ، وَلِقَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الْإِمَامُ ضَامِنٌ ،  
وَالْمُؤْذِنُ مُؤْتَمِنٌ »<sup>(١)</sup> ، فَقَالُوا : فِي الْإِمَامَةِ خَطْرُ الضَّمَانِ .

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « الْإِمَامُ أَمِينٌ ، إِنَّمَا رَكْعٌ . . فَارْكِعُوا ، وَإِذَا  
سَجَدُوا . . فَاسْجُدُوا »<sup>(٢)</sup> .

وَفِي الْحَدِيثِ « إِنْ أَتَمْ . . فَلَهُ وَلَهُمْ ، وَإِنْ نَقَصَ . . فَعَلَيْهِ لَا عَلَيْهِمْ »<sup>(٣)</sup> .  
وَلَأَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « اللَّهُمَّ ؎ أَرْشِدِ الْأَئْمَةَ وَاغْفِرْ  
لِلْمُؤْذِنِينَ »<sup>(٤)</sup> ، وَالْمَغْفِرَةُ أُولَئِنَّ بِالْطَّلْبِ ؛ فَإِنَّ الرَّشْدَ يَرْادُ لِلْمَغْفِرَةِ .

وَفِي الْخَبَرِ : « مَنْ أَذَنَ فِي مَسْجِدٍ سِبْعَ سَنِينَ . . وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ ،  
وَمَنْ أَذَنَ أَرْبَعينَ عَامًا . . دَخَلَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ »<sup>(٥)</sup> ؛ وَلَذِكَّ نُقلَ

(١) رواه أبو داود (٥١٧) ، والترمذى (٢٠٧) ، وابن ماجه (٩٨١) .

(٢) رواه البخارى (٣٧٨) ، ومسلم (٤١١) ، دون : « الإمام أمين » ، أو « أمير » كما  
في بعض النسخ ، وهي عند ابن خزيمة في « صحيحه » (١٦١٣) .

(٣) رواه أبو داود (٥٨٠) ، وابن ماجه (٩٨٣) بنحوه .

(٤) هو تتمة حديث : « الإمام ضامن » الذي سبق قريباً .

(٥) روى الشطر الأول منه الترمذى (٢٠٦) ، وابن ماجه (٧٢٧) بلفظ : « من أذن سبع  
سنين محتسباً . . كتبت له براءة من النار » وزيادة المصنف في « القوت » (٢١٢/٢) ،  
وفي (ج) : (أم) بدل : (أذن) .

عن الصحابة رضي الله عنهم أنهم كانوا يتدافعون الإمامة .

والصحيح : أن الإمامة أفضل ؛ إذ واظب عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأبو بكر وعمر رضي الله عنهم ، والأئمة بعدهم .

نعم ، فيها خطأ الضمان ، والفضيلة مع الخطأ ، كما أن رتبة الإمارة والخلافة أفضل ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم : « لَيْوَمٌ مِنْ سُلْطَانٍ عَادِلٍ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةٍ سِبْعِينَ سَنَةً »<sup>(١)</sup> .

ولكن فيها خطأ ، ولذلك وجب تقديم الأفضل والأفقه ، فقد قال صلى الله عليه وسلم : « أئمتك شفاعةكم إلى الله » ، أو قال : « وفديكم إلى الله ، فإن أردتم أن تزكوا صلاتكم .. فقدموا خياركم »<sup>(٢)</sup> .

وقال بعض السلف : ( ليس بعد الأنبياء أفضل من العلماء ، ولا بعد العلماء أفضل من الأئمة المصلين ؛ لأن هؤلاء قاموا بين يدي الله عز وجل وبين خلقه ؛ هذا بالنبوة ، وهذا بالعلم ، وهذا بعماد الدين وهو الصلاة )<sup>(٣)</sup> .

وبهذا الحجج احتاج الصحابة في تقديم أبي بكر الصديق رضي الله عنه وعنهم للخلافة ؛ إذ قالوا : ( نظرنا ؛ فإذا الصلاة عماد الدين ، فاخترنا

(١) رواه الطبراني في « الكبير » ( ١١ / ٣٣٧ ) ، وفيه : ( ستين ) بدل ( سبعين ) .

(٢) رواه الدارقطني في « سننه » ( ١ / ٣٤٦ ) ، والجملة الأولى منه ( ٢ / ٨٧ ) .

(٣) قوت القلوب ( ٢ / ٢٠٨ ) .

لدنيانا منْ رضيَهُ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِدِينِنَا<sup>(١)</sup> ، وما قَدَّمُوا بِلَالاً احتجاجاً بِأَنَّهُ رضيَهُ لِلأَذان<sup>(٢)</sup> .

وَمَا رُوِيَ أَنَّهُ قَالَ لِهِ رَجُلٌ : يَا رَسُولَ اللهِ ؛ دُلْنِي عَلَى عَمَلٍ أَدْخَلُ بِهِ الْجَنَّةَ ، قَالَ : « كُنْ مُؤْذِنًا » ، قَالَ : لَا أَسْتَطِعُ ، قَالَ : « كُنْ إِمَامًا » ، قَالَ : لَا أَسْتَطِعُ ، قَالَ : « صَلِّ بِإِبَازِ الْإِمَامِ »<sup>(٣)</sup> . فَلَعْلَهُ ظَنَّ أَنَّهُ لَا يُرْضَى بِإِمَامَتِهِ ؛ إِذَا أَذْانُ إِلَيْهِ وَالْإِمَامَةُ إِلَى الْجَمَاعَةِ وَتَقْدِيمُهُمْ لَهُ ، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ تَوْهِمَ أَنَّهُ رَبِّمَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا .

**الثالثةُ :** أَنْ يَرَاعِي الْإِمَامُ أَوْقَاتَ الصَّلَوَاتِ ، فَيَصْلِي فِي أَوَائِلِهَا ؛ لِيُدْرِكَ رَضْوَانَ اللهِ سَبْحَانَهُ ، فَفَضْلُ أَوَّلِ الْوَقْتِ عَلَى آخِرِهِ كَفْضُ الْآخِرَةِ عَلَى الدُّنْيَا ؛ هَكَذَا رُوِيَ عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٤)</sup> .

(١) كما روی ذلك ابن سعد في « طبقاته » (٣/١٦٧) ، وابن عبد البر في « التمهيد » (٣/٢٢) عن علي رضي الله عنه ، وفيه يقول : (نظرت في أمري ؛ فإذا الصلاة عظم الإسلام ، وقيام الدين ، فرضينا لدنيانا...) ، والأثر المرفوع هو ما رواه البخاري (٦٤) ، ومسلم (٤١٨) : « مروا أبا بكر فليصل بالناس » .

(٢) روى أمير النبي صلى الله عليه وسلم لبلال بالأذان عند « أبي داود » (٤٩٩ ، ٥٠٦) ، وابن ماجه (١٢٣٤) .

(٣) رواه البخاري في « التاريخ الكبير » (١/٣٦) ، والطبراني في « الأوسط » (٣٦٨٣) .

(٤) رواه أبو نعيم في « تاريخ أصبهان » (١/٤٤٤) ، وهو عند الديلمي في « مسند الفردوس » (٣/١٣١) .

وفي الحديث : « إِنَّ الْعَبْدَ لِيصْلِي الصَّلَاةَ فِي آخِرِ وَقْتِهَا وَلَمْ تُفْتَهُ ، وَلَمَّا فَاتَهُ مِنْ أَوَّلِ وَقْتِهَا خَيْرٌ لَهُ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا »<sup>(١)</sup> .

ولا ينبغي أن يؤخر الصلاة لانتظار كثرة الجمع ، بل عليهم المبادرة لحيازة فضيلة أول الوقت ، فهي أفضل من كثرة الجماعة ، ومن تطويل السورة ، وقد قيل : كانوا إذا حضر اثنان في الجماعة .. لم يتظروا الثالث ، وإذا حضر أربعة في الجنائز .. لم يتظروا الخامس<sup>(٢)</sup> .

وقد تأخر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صلاة الفجر وكانوا في سفر ، وإنما تأخر للطهارة .. فلم ينتظر ، وقدم عبد الرحمن بن عوف ، فصلى بهم ، حتى فاتت رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعة فقام يقضيها ، قال : فأشفقنا من ذلك ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « قد أحستم ، هكذا فافعلوا »<sup>(٣)</sup> .

وقد تأخر في صلاة الظهر ، فقدموا أبا بكر رضي الله عنه حتى جاءه صلى الله عليه وسلم وهم في الصلاة ، فقام إلى جانبه<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه الدارقطني في « سننه » (٢٤٨/١) بعنوان .

(٢) أما عدم انتظار زيادة على اثنين في الصلاة .. فلحيازة فضيلة أول الوقت كما علم ، وأما عدم انتظار الخامس في الجنائز .. فلما ورد من الإسراع والتعجل في شأنها ... ، وإنما أورد المصنف الجنائز هنا اتباعاً لما في « القوت » (٢١١/٢) واستطراداً . « إتحاف » (٣/١٧٧) .

(٣) رواه مسلم (٢٧٤) ، وكان ذلك في غزوة تبوك ، وهو معنى السفر .

(٤) رواه البخاري (٦٨٤) ، ومسلم (٤٢١) .

وليس على الإمام انتظار المؤذن ، وإنما على المؤذن انتظار الإمام للإقامة ، فإذا حضر . فلا ينتظر غيره .



**الرابعة :** أن يوم مخلصاً لوجه الله ، ومؤدياًأمانة الله تعالى في طهارة وجميع شروط صلاته .

**أما الإخلاص :** فبألاً يأخذ عليها أجراً ، فقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عثمان بن أبي العاص الثقفي فقال : « واتخذ مؤذناً لا يأخذ على الأذان أجراً »<sup>(١)</sup> .

والأذان طريق إلى الصلاة ، فهي أولى بألا يؤخذ عليها أجراً ؛ فإن أخذ رزقاً من مسجد قد وقف على من يقوم بإمامته ، أو من السلطان ، أو من أحد الناس . فلا يحكم بتحريمه ، ولكنه مكرورة ، والكراهية في الفرائض أشد منها في التراويح ، وتكون أجراً له على مداومته على حضور الموضع ، ومراقبة مصالح المسجد في إقامة الجماعة ، لا على نفس الصلاة<sup>(٢)</sup> .

**وأما الأمانة :** فهي الطهارة باطنًا عن الفسق والكبائر والإصرار على

(١) رواه أبو داود (٥٣١) ، والترمذى (٢٠٩) ، والنسائي (٢٣/٢) ، وابن ماجه (٧١٤) .

(٢) وعلامة ذلك : أنه إذا لم يعط الأجرا لا يتشوش قلبه في إقامة الجماعة على عادته الأولى ، وهذه مصيبة قد عممت ، فقد صار الأمر الآن أن المؤذن أو الإمام أو الخطيب إذا قصر في أداء أجرته . ترك عمله ، نسأل الله العفو . « إتحاف » (١٧٨/٣) .

الصغارِ ، فالمترشحُ للإمامَة ينبعي أنْ يحترَّ عنْ ذلكَ جهَدَهُ ؛ فإنَّهُ كالوَفِدِ والشَّفيعُ لِلقومِ ، فينبغي أنْ يكونَ خيرَ الْقَوْمِ .

وكذا الطهارةُ ظاهراً عَنِ الْحَدِيثِ وَالْخَبِيتِ ؛ فإنَّهُ لا يطَّلعُ عَلَيْهِ سُواهُ ، فإنَّ تذكَّرَ فِي أَثْنَاءِ صَلَاتِهِ حَدِيثًا ، أَوْ خَرَجَ مِنْهُ رِيحٌ .. فَلَا ينبعي أنْ يَسْتَحِيَ ، بَلْ يَأْخُذُ بِيَدِ مَنْ يَقْرُبُ مِنْهُ وَيَسْتَخْلِفُهُ ، فَقَدْ تذكَّرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْجَنَابَةَ فِي أَثْنَاءِ الصَّلَاةِ ، فَاسْتَخْلَفَ ، وَاغْتَسَلَ ، ثُمَّ رَجَعَ وَدَخَلَ فِي الصَّلَاةِ<sup>(١)</sup> .

وقالَ سفيانُ : ( صَلَّى خَلْفَ كُلِّ بَرٍّ وَفَاجِرٍ إِلَّا مُذْمِنٍ خَمِيرٍ ، أَوْ مَعْلِنٍ بِالْفَسْقِ ، أَوْ عَاقٌ لِوَالدِّيهِ ، أَوْ صَاحِبٌ بَدْعَةٍ ، أَوْ عَبْدٌ آبِقٌ )<sup>(٢)</sup> .



**الخامسةُ :** أَلَا يَكْبِرُ حَتَّى تَسْتَوِي الصَّفَوْفُ ، فَلَيَلْتَفِتْ يَمِينًا وَشَمَالًا ، فَإِنْ رَأَى خَلْلًا .. أَمْرَ بِالْتَّسْوِيَةِ ، قِيلَ : كَانُوا يَتَحَاذَوْنَ بِالْمَنَاكِبِ وَيَتَضَامُونَ بِالْكَعَابِ .

وَلَا يَكْبِرُ حَتَّى يَفْرُغَ الْمُؤْذِنُ مِنَ الإِقَامَةِ ، وَالْمُؤْذِنُ يَؤْخِرُ الإِقَامَةَ عَنِ الْأَذَانِ بِقَدْرِ اسْتَعْدَادِ النَّاسِ لِلصَّلَاةِ؛ فَفِي الْخَبَرِ : « لِيَتَمَهَّلِ الْمُؤْذِنُ بَيْنَ الْأَذَانِ

(١) رواه أبو داود (٢٣٣) وليس فيه ذكر الاستخلاف ، وعبارة « القوت » (٢٠٨/٢) : ( فإن كانت الحادثة في الصلاة .. فعل ذلك ، وإن كان ذكر أنه دخل في الصلاة على غير طهارة .. خرج ولم يستخلف ) .

(٢) الجملة الأولى منه رواها الالكائي في « اعتقاد أهل السنة » (١٧٣/١) .

والإقامة بقدر ما يفرغ الأكل من طعامه والمعتصر من اعتصاره<sup>(١)</sup> ، وذلك لأنَّه نهى عن مدافعة الأخرين<sup>(٢)</sup> ، وأمر بتقديم العشاء على العشاء<sup>(٣)</sup> ؛ طلباً لفراغ القلب .

السادسة : أنْ يرفع صوته بتكبيرة الإحرام وسائر التكبيرات ، ولا يرفع المأموم صوته إلا بقدر ما يسمع نفسه ، وينوي الإمامة لينال الفضل ، فإن لم ينوي . صحت صلاته وصلة القوم إذا نوروا الاقداء ، ونالوا فضل القدوة ، وهو لا ينال فضل الإمامة .

وليؤخر المقتدي تكبيرة عن تكبير الإمام ، فيبتدىء بعد فراغه .

وأياماً وظائف القراءة . . فثلاثة :

أولها : أن يُسرّ بدعا الاستفتاح والتعوذ كالمنفرد ، ويجهر بالفاتحة والسورة بعدها في جميع الصبح وأولي العشاء والمغرب ، وكذا المنفرد .  
ويجهر بقوله : (آمين) في الصلاة الجهرية ، وكذا المأموم ، ويقرن

(١) رواه الترمذى (١٩٥) ، والمعتصر : هو الذي غلب عليه البول أو الغائط . « إتحاف » (١٨١/٣) .

(٢) كما في « مسلم » (٥٦٠) بلفظ : « لا صلاة بحضور الطعام ، ولا وهو يدافعه الأخرين » .

(٣) رواه البخاري (٥٤٦٥) ، ومسلم (٥٥٧) .

المأمور تأميمه بتؤمن الإمام معاً لا تعقيباً، ويجهر بـ «سُبْرَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» ، والأخبار فيه متعارضة<sup>(١)</sup> ، واختيار الشافعي رضي الله عنه الجهر<sup>(٢)</sup> .

**الثانية** : أن يكون للإمام في القيام ثلاث سكتات ، هكذا رواه سمرة بن جندب وعمران بن حصين ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٣)</sup> :

أولاً هنَّ : إذا كَبَرَ ، وهي الطولى منها ، مقدار ما يقرأ من خلفه فاتحة الكتاب ، وذلك وقت قراءته لدعاء الاستفتاح ، فإنه إن لم يسكت .. يفوتوهم الاستماع ، فيكون عليه ما نقص من صلاتهم ، فإن لم يقرؤوا الفاتحة في سكوتها واشتغلوا بغيرها .. فذلك عليهم لا عليه .

**والسكتة الثانية** : إذا فرغ من الفاتحة ليتم من يقرأ الفاتحة في السكتة

(١) وقد جمعها بإنصاف مقدماً أحاديث الجهر مراعاة لمذهب الإمام الغزالي الإمام الحافظ الزبيدي في «الإتحاف» (١٨٣/٣) وتحدث عنها فيه بآسها ب .

(٢) فقد نص على الجهر بـ (آمين) و«سُبْرَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» في «الأم» (٢٤٩/٢) ، (٣٣٠/٨) .

(٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٨٥٤) عن الحسن مرسلاً قال : (كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاث سكتات ؛ سكتة إذا افتح التكبير حتى يقرأ الحمد ، وإذا فرغ من الحمد حتى يقرأ السورة ، وإذا فرغ من السورة حتى يركع) . والذي عليه المعمول وهو من روایة سمرة وعمران رضي الله عنهما - أنهما سكتتان ، وقد أنكر عمران إحداهما ، فكتب إلى أبي بن كعب : فكتب : أن سمرة قد حفظ ، روى ذلك أبو داود (٧٨٠) ، والترمذى (٢٥١) ، وابن ماجه (٨٤٤) .

الأولى فاتحة ، وهي كنصف السكتة الأولى .

**والسكتة الثالثة :** إذا فرغ من السورة قبل أن يركع ، وهي أخفها ، وذلك بقدر ما تنفصل القراءة عن التكبير ، فقد نهي عن الوصل فيه .

ولا يقرأ المأموم وراء الإمام إلا الفاتحة ، فإن لم يسكت الإمام .. قرأ الفاتحة معه ، والمقصّر هو الإمام ، وإن لم يسمع المأموم في الجهرية لبعده ، أو كان في السرية .. فلا بأس بقراءته للسورة .



**الثالثة :** أن يقرأ في الصبح سورتين من المثاني ما دون المئة ، فإن الإطالة في قراءة الفجر والتغليس بها سنة ، ولا يضره الخروج منها مع الإسفار ، ولا بأس أن يقرأ في الثانية بأواخر السور ؛ نحو الثلاثين أو العشرين إلى أن يختتمها ؛ لأن ذلك لا يتكرر على الأسماع كثيراً ، فيكون أبلغ في الوعظ ، وأدعى إلى التفكير ، وإنما كره بعض العلماء قراءة بعض أول السورة وقطعها ، وقد روي أنه صلى الله عليه وسلم قرأ بعض سورة يونس ، فلما انتهى إلى ذكر موسى وفرعون .. قطع فركع<sup>(١)</sup> .

وقد روي أنه صلى الله عليه وسلم قرأ في الفجر آية من البقرة وهي

(١) كما في «القوت» (٢٠٩/٢) ، وفي «مسلم» (٤٥٥) عن عبد الله بن السائب قال : (صلى لنا النبي صلى الله عليه وسلم الصبح بمكة ، فاستفتح سورة المؤمنين ، حتى جاء ذكر موسى وهارون ، أو ذكر عيسى .. أخذت النبي صلى الله عليه وسلم سلة فركع) .

قوله : «**فُلُوأَءَ أَمْنَا بِاللَّهِ**» الآية ، وفي الثانية : «**رَبَّكَاهُ أَمْنَا بِمَا أَزَّكَتَ**»<sup>(١)</sup> .  
وسمع بلاً يقرأ من هنها وهنها ، فسألَهُ عن ذلك فقال : أخلطُ الطيبَ  
بالطيبِ ، فقال : «أحسنت»<sup>(٢)</sup> .

ويقرأ في الظهرِ بطولِ المفصلِ إلى ثلاثينَ آيةً ، وفي العصرِ بنصفِ  
ذلك ، وفي المغربِ بأواخرِ المفصلِ .

وآخرُ صلاةٍ صلَّاها رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المغربُ ، قرأَ فيها  
بسورةِ (والمرسلات) ما صلَّى بعدها حتى قُبضَ<sup>(٣)</sup> .

وبالجملةِ : التخفيفُ أولى ، لا سيما إذا كثُرَ الجمعُ ، قالَ صَلَّى اللهُ  
عليهِ وَسَلَّمَ في هذهِ الرخصةِ : «إذا صلَّى أحدُكُمْ بالناسِ .. فليخففْ ؛ فإنَّ  
فيهمُ الضعيفُ والكبيرُ وهذا الحاجةُ ، وإذا صلَّى لنفسِهِ .. فليطولْ  
ما شاءَ»<sup>(٤)</sup> .

وقدْ كانَ معاذُ بْنُ جبلٍ يصلي بقومِ العشاءَ ، فقرأَ البقرةَ ، فخرجَ رجلٌ  
منَ الصلاةِ وأتَمَ لنفسِهِ ، فقالوا : نافقَ الرجلَ ، فتشاكياً إلى رسولِ اللهِ  
صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فزجرَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ معاذًا وقالَ :

(١) رواه مسلم (٧٢٧) .

(٢) رواه أبو داود (١٣٣٠) بنحوه .

(٣) رواه البخاري (٧٦٣) ، ومسلم (٤٦٢) .

(٤) رواه البخاري (٩٠، ٧٠٣) ، ومسلم (٤٦٧) .

«أَفْتَأْنُ أَنْتَ يَا معاذًا؟ اقْرأْ سورةً (سجّع) ، (والسماء والطارق) ، (والشمس وضحاها) »<sup>(١)</sup>.

### وأمّا وظائف الأركان.. فثلاثةٌ :

أولُها : أن يخفّف الركوع والسجود ، فلا يزيد في التسبیحات على ثلاثة ، فقد روى عن أنسٍ أنَّه قال : (ما رأيْت أخفَّ صلَوةً مِنْ رسول الله صلى الله عليه وسلم في تمام )<sup>(٢)</sup> .

نعم ، روى أيضاً أنَّ أنسَ بنَ مالكٍ لما خلفَ عمرَ بنَ عبدِ العزيزِ وكانَ أميراً بالمدينة.. قال : (ما صليتُ وراءَ أحدٍ أشبهَ صلَوةَ بصلَوةِ رسول الله صلى الله عليه وسلم مِنْ هذا الشابِ ، قال : وكُنَّا نسبِّحُ وراءَه عشرًا عشرين )<sup>(٣)</sup> ، وروى مجملًا أنَّه قالوا : (كُنَّا نسبِّحُ وراءَ رسول الله صلى الله عليه وسلم في الركوع والسجود عشرين )<sup>(٤)</sup> ، وذلكَ حسنٌ ، ولكنَّ الثلاثَ إذا كثَرَ الجمعُ أحسنُ ، فاما إذا لم يحضرْ إلا المتجرّدون للدين .. فلا بأس بالعشرين .

(١) رواه البخاري (٧٠٥) ، ومسلم (٤٦٥) ، وليس فيهما ذكر (والسماء والطارق) ، وهي عند البيهقي في «السنن الكبرى» (١١٢/٣) .

(٢) رواه البخاري (٧٠٨) ، ومسلم (٤٦٩) .

(٣) رواه أبو داود (٨٨٨) ، والنسائي (٢٢٤/٢) .

(٤) كما قال أبو طالب في «القوت» (٢١٠/٢) ، وهو مستفاد أيضًا من الحديث الذي سبق .

هذا وجه الجمع بين الروايات .  
وينبغي أن يقول الإمام عند رفع رأسه من الركوع : ( سمع الله لمن حمده ) .

الثانية : ينبعي للمأموم ألا يسابق الإمام في الركوع والسجود ، بل يتأنّى فلا يهوي للسجود إلا إذا وصلت جبهة الإمام إلى المسجد ، هكذا كان اقتداء الصحابة برسول الله صلى الله عليه وسلم <sup>(١)</sup> ، ولا يهوي للركوع حتى يستوي الإمام راكعا .

وقد قيل : إن الناس يخرجون من الصلاة على ثلاثة أقسام : طائفة بخمس وعشرين صلاة ؛ وهم الذين يكبرون ويرکعون بعد ركوع الإمام ، وطائفة بصلاة واحدة ؛ وهم الذين يساوونه <sup>(٢)</sup> ، وطائفة بلا صلاة ؛ وهم الذين يسابقون الإمام <sup>(٣)</sup> .

وقد اختلف في أن الإمام في الركوع : هل يتنتظر لحق من دخل لينال به فضل جماعتهم وإدراكه لتلك الركعة ؟

(١) رواه البخاري ( ٨١١ ) ، ومسلم ( ٤٧٤ ) ، ولفظه : ( فإذا رفع من الركوع .. لم أر أحداً يحنى ظهره حتى يضع رسول الله صلى الله عليه وسلم جبهته على الأرض ، ثم يخر من وراءه سجداً ) .

(٢) أي : يكبرون ويرکعون ويسجدون معه ، كما هو في « القوت » ( ٢٠٩ / ٢ ) .

(٣) قوت القلوب ( ٢٠٩ / ٢ ) .

ولعلَّ الأولى أنَّ ذلكَ مع الإخلاصِ لا بأسَ به<sup>(١)</sup> ، إذا لمْ يظهرْ تفاوتُ ظاهرٌ للحاضرينَ ، فإنَّ حقَّهُم مَرعيٌ في تركِ التطويلِ عليهم .

\* \* \*

الثالثةُ : لا يزيدُ في دعاء التشهدِ على مقدارِ التشهدِ ؛ حذراً منَ التطويلِ ، ولا يخصُّ في الدعاء نفْسَهُ ، بلْ يأتي بصيغةِ الجمعِ فيقولُ : (اللهمَ ؛ اغفِرْ لَنَا) ، ولا يقولُ : (اغفِرْ لِي) ، فقدْ كُرِهَ للإمامِ أنْ يخصَّ نفسهُ<sup>(٢)</sup> .

ولا بأسَ أنْ يستعيذَ في تشهيدهِ بالكلماتِ الخمسِ المأثورةِ عنْ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فيقولَ : « نعوذُ بكَ مِنْ عذابِ جهنَّمَ ، وعذابِ القبرِ ، ونعوذُ بكَ مِنْ فتنةِ المحيَا والمماتِ ، ومنْ فتنةِ المسيحِ الدجَّالِ ، وإذا أردتَ بقومٍ فتنةً .. فاقبضنا إليكَ غيرَ مفتونينَ »<sup>(٣)</sup> ، وقيلَ : سُمِّيَ مسيحاً لأنَّهُ يمسحُ الأرضَ بطولها ، وقيلَ : لأنَّهُ ممسوحُ العينِ ؛ أيَّ مطموسُها .

\* \* \*

(١) والمراد بالإخلاص : ألا يفعل ذلكَ تقرباً لوجيهِ مثلاً ، بل يخلص النية في فعله لينال المقتدى به أجر الجماعة وأجر الركعة المدركة .

(٢) قال الإمام الشافعي في « الأم » (٣٠٥/٢) : (وروي من وجه عن أبي أمامة قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لا يصلِي الإمام بقومٍ فيخصُّ نفسه بدعوة دونهم ») .

(٣) رواه مسلم (٥٨٨) ، وزيادة : « وإذا أردت ... » هي عند الترمذى (٣٢٣٣) .

وأَمَّا وظائف التحلل . . فَلَاتَّهُ :

**أولاًها :** أَنْ يَنْوِي بِالتَّسْلِيمَتَيْنِ السَّلَامَ عَلَى الْقَوْمِ وَالْمَلَائِكَةِ .

**الثانية :** أَنْ يَثِبَ عَقِيبَ السَّلَامِ ، كَذَلِكَ فَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا<sup>(١)</sup> ، فَيَصْلِي النَّافِلَةَ فِي مَوْضِعٍ آخَرَ<sup>(٢)</sup> ، فَإِنْ كَانَ خَلْفَهُ نَسْوَةٌ . لَمْ يَقُمْ حَتَّى يَنْصِرِفَ<sup>(٣)</sup> .

وَفِي الْخَبَرِ الْمَشْهُورِ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَكُنْ يَقْعُدُ إِلَّا قَدْرَ قَوْلِهِ : «اللَّهُمَّ ؎ أَنْتَ السَّلَامُ، وَمِنْكَ السَّلَامُ، تَبَارَكْتَ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»<sup>(٤)</sup>.

**الثالثة :** إِذَا وَثَبَ . . فَيَنْبَغِي أَنْ يَقْبِلَ بِوْجْهِهِ عَلَى النَّاسِ .

وَيَكْرَهُ لِلْمَأْمُومِ الْقِيَامُ قَبْلَ اِنْفَتَالِ الْإِمَامِ ، فَقَدْ رُوِيَ عَنْ طَلْحَةَ وَالزَّبِيرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُمَا صَلَّى خَلْفَ إِمَامٍ ، فَلَمَّا سَلَّمَا . . قَالَا لِلْإِمَامِ : مَا أَحْسَنَ

(١) فِي «الْبَخَارِيِّ» (٨٤٩) عَنْ أَمْ سَلَمَةَ قَالَتْ : (كَانَ إِذَا سَلَمَ يَمْكُثُ فِي مَكَانِهِ يَسِيرًا) ، وَحَدِيثُ مَكْثَتِ الشِّيَخِينَ يَسِيرًا عَنْدَ أَبِي دَاوُودَ (١٠٠٧) ، وَقَدْ اعْتَدَ الْحَافِظُ الْعَرَاقِيُّ فِي «تَخْرِيجِهِ» عَلَى رِوَايَةِ (يَثِبَتْ) ، وَشَاهِدُهَا عَنْدَ الْمُصْنَفِ قَوْلُ الرَّاوِيِّ : (يَسِيرًا) وَسِيفِسِرُ هَذَا الْيَسِيرِ فِيمَا سِيَّأَتِيَ .

(٢) كَمَا فِي «الْبَخَارِيِّ» (٨٤٨) .

(٣) كَمَا فِي «الْبَخَارِيِّ» (٨٥٠) .

(٤) رَوَاهُ مُسْلِمُ (٥٩١) ، وَقَوْلُهُ : (الْمَشْهُورُ) الْمَرَادُ بِهِ الْمَعْنَى الْلُّغُوِيُّ ، لَا مَصْطَلِحُ أَهْلِ الْحَدِيثِ . «إِتْحَافُ» (٢٠٩/٣) .

صلاتك وأتمها إلا شيئاً واحداً ؛ إنك لَمَا سَلَّمْتَ .. لَمْ تُنْفَتِلْ بِوْجَهِكَ ، ثُمَّ قَالَ لِلنَّاسِ : مَا أَحْسَنَ صَلَاتَكُمْ إِلَّا أَنْكُمْ انصَرَفْتُمْ قَبْلَ أَنْ يُنْفَتِلَ إِمَامُكُمْ<sup>(١)</sup> . ثُمَّ يَنْصُرِفُ الْإِمَامُ حِيثُ شَاءَ مِنْ يَمِينِهِ أَوْ شَمَائِلِهِ ، وَاليمينُ أَحَبُّ . هَذِهِ وظيفةُ الصلواتِ .

وأَمَّا الصُّبُحُ : فَيُزِيدُ فِيهَا الْقُنُوتَ ، فَيَقُولُ الْإِمَامُ : (اللَّهُمَّ ؛ اهْدِنَا) ، وَلَا يَقُولُ : (اللَّهُمَّ ؛ اهْدِنِي) ، وَيُؤْمِنُ الْمَأْمُومُ ، فَإِذَا انتَهَى إِلَى قَوْلِهِ : (إِنَّكَ تَقْضِي وَلَا يُقْضَى عَلَيْكَ) .. فَلَا يَلِيقُ بِهِ التَّأْمِينُ ؛ لَأَنَّهُ ثَنَاءُ ، فَيَقْرَأُ مَعْهُ فَيَقُولُ مِثْلَ قَوْلِهِ ، أَوْ يَقُولُ : (بَلِّي وَأَنَا عَلَى ذَلِكَ مِنَ الشَّاهِدِينَ) ، أَوْ (صَدَقْتَ وَبَرَرْتَ) وَمَا أَشَبَّهَ ذَلِكَ .

وَقَدْ رُوِيَ حَدِيثٌ فِي رُفْعِ الْيَدَيْنِ فِي الْقُنُوتِ ، فَإِذَا صَحَّ الْحَدِيثُ .. اسْتَحْبَّ ذَلِكَ<sup>(٢)</sup> ، وَإِنْ كَانَ عَلَى خَلَافِ الدِّعَوَاتِ فِي آخِرِ التَّشْهِيدِ ، إِذْ لَا يَرْفَعُ بِسَبِيلِهَا الْيَدَ ، بَلْ التَّعْوِيلُ عَلَى التَّوْقِيفِ ، وَبَيْنَهُمَا أَيْضًا فَرْقٌ ؛ وَذَلِكَ أَنَّ لِلْأَيْدِي وظيفةً فِي التَّشْهِيدِ ، وَهُوَ الوضُعُ عَلَى الْفَخَذَيْنِ عَلَى هِيَةِ مَخْصُوصَةٍ ، وَلَا وظيفةً لَهُمَا هَاهُنَا ، فَلَا يَبْعُدُ أَنْ يَكُونَ رُفْعُ الْيَدَيْنِ هُوَ الْوَظِيفَةُ فِي الْقُنُوتِ ؛ فَإِنَّهُ لَا تَقْعُدُ بِالدُّعَاءِ ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ . فَهَذِهِ جَمْلَ آدَابِ الْقَدوَةِ وَالْإِمَامَةِ ، وَاللَّهُ الْمُوْفَقُ .



(١) قوت القلوب (٢١٣/٢) .

(٢) رواه البيهقي في « السنن الكبرى » (٢١١/٢) .

## البَابُ الْخَامِسُ

### فِي فَضْلِ الْجَمْعَةِ وَآدَابِهَا وَسُنْنَتِهَا وَشُرُوطِهَا

#### فضيلة الجمعة

اعلمْ : أنَّ هَذَا يَوْمٌ عَظِيمٌ ، عَظَمَ اللَّهُ بِهِ الإِسْلَامُ ، وَخَصَّصَ بِهِ  
الْمُسْلِمِينَ ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : « يَكَانُوا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تُؤْمِنُوا لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ  
الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ » ، فَحِرَمَ الْأَشْتِغَالُ بِأُمُورِ الدُّنْيَا ، وَبِكُلِّ  
صَارِفٍ عَنِ السعيِ إِلَى الْجَمْعَةِ .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فَرِضَ عَلَيْكُمُ الْجَمْعَةَ فِي  
يَوْمِي هَذَا ، فِي مَقَامِي هَذَا » <sup>(١)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ تَرَكَ الْجَمْعَةَ ثَلَاثًا مِنْ غَيْرِ عذرٍ ..  
طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قَلْبِهِ » <sup>(٢)</sup> ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : « .. فَقَدْ نَذَّ الْإِسْلَامَ وَرَاءَ  
ظَهِيرَهِ » <sup>(٣)</sup> .

(١) رواه ابن ماجه (١٠٨١) .

(٢) رواه أبو داود (١٠٥٢) ، والترمذى (٥٠٠) ، والنسائى (٨٨/٣) ، وابن ماجه (١١٢٥) .

(٣) رواه عبد الرزاق في « المصنف » (١٦٦/٣) ، وأبو يعلى في « مستنده » (٢٧١٢) من  
قول ابن عباس رضي الله عنهما .

واختلفَ رجلٌ إلى ابنِ عباسِ رضيَ اللهُ عنْهُما يسألهُ عنْ رجلٍ ماتَ لمْ يكنْ يشهدُ جماعةً ولا جماعةً ، فقالَ : (في النارِ) ، فلمْ يزُلْ يتردّدُ إلَيْهِ شهراً يسألهُ عنْ ذلكَ وهوَ يقولُ : (في النارِ)<sup>(١)</sup> .

وفي الخبرِ : «إنَّ أهْلَ الْكِتَابِيْنِ أَعْطُوا يَوْمَ الْجَمَعَةِ، فَاخْتَلَفُوا فِيهِ، فَصُرْفُوا عَنْهُ وَهُدُداً إِلَيْهِ تَعَالَى لَهُ، وَأَخْرَهُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ، وَجَعَلَهُ عِيداً لَهُمْ، فَهُمْ أَوَّلُ النَّاسِ بِهِ سَبِقَّاً وَأَهْلَ الْكِتَابِيْنِ لَهُمْ تَبَعُّ»<sup>(٢)</sup> .

وفي حديثِ أنسٍ ، عنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : «أتَانِي جَبَرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي كَفَّهِ مَرَأَةً يَضْاءُ، وَقَالَ : هَذِهِ الْجَمَعَةُ يَعْرُضُهَا عَلَيْكَ رَبِّكَ ؛ لَتَكُونَ لَكَ عِيداً وَلَا مَتِكَّ مِنْ بَعْدِكَ، قَلْتُ : فَمَا لَنَا فِيهَا؟ قَالَ : لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ سَاعَةٌ ، مَنْ دَعَا فِيهَا بِخَيْرٍ هُوَ لَهُ قِسْمٌ.. أَعْطَاهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ إِيَّاهُ ، أَوْ لَيْسَ لَهُ قِسْمٌ.. ذُخِّرَ لَهُ مَا هُوَ أَعْظَمُ مِنْهُ ، أَوْ تَعَوَّذْ مِنْ شَرِّ هُوَ مَكْتُوبٌ عَلَيْهِ.. إِلَّا أَعْاذَهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ أَعْظَمِ مِنْهُ ، وَهُوَ سَيِّدُ الْأَيَّامِ عِنْدَنَا ، وَنَحْنُ نَدْعُوهُ فِي الْآخِرَةِ يَوْمَ الْمَزِيدِ ، قَلْتُ : وَلِمَ؟ قَالَ : إِنَّ رَبَّكَ عَزَّ وَجَلَّ اتَّخَذَ فِي الْجَنَّةِ وَادِيَّا أَفِيحَ مِنْ مَسِكٍ أَيْضَّ ، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْجَمَعَةِ.. نَزَّلَ تَعَالَى مِنْ عَلَيْنَ عَلَى كَرْسِيهِ ، فَيَتَجَلَّ لَهُمْ حَتَّى يَنْظُرُوا إِلَيْهِ وَجْهِهِ الْكَرِيمِ»<sup>(٣)</sup> .

وقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «خَيْرُ يَوْمٍ طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ يَوْمٌ

(١) رواه الترمذى (٢١٨) ، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٤٧٥) .

(٢) رواه البخارى (٨٧٦) ، ومسلم (٨٥٥) .

(٣) رواه الشافعى فى «مسند» (١/٥٣٦) ، والطبرانى فى «الأوسط» (٢١٠٥) .

الجمعة ؛ فيه خلقَ آدمٍ عليه السلام ، وفيه أدخلَ الجنة ، وفيه أهبطَ إلى الأرضِ ، وفيه تيبَ عليه ، وفيه ماتَ ، وفيه تقومُ الساعةُ ، وهو عندَ اللهِ يومَ المزيدِ ، كذلكَ تسمّيه الملائكةُ في السماءِ ، وهو يومُ النظرِ إلى اللهِ تعالى في الجنةِ »<sup>(١)</sup> .

وفي الخبرِ : « إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فِي كُلِّ جُمْعَةٍ سَتَّ مِئَةٍ أَلْفٍ عَتِيقٍ مِنَ النَّارِ »<sup>(٢)</sup> .

وفي حديثِ أنسٍ رضيَ اللهُ عنْهُ أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « إِذَا سَلَّمَتِ الْجَمْعَةَ .. سَلَّمْتِ الْأَيَامَ »<sup>(٣)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ الْجَحِيمَ تَسْعُرُ فِي كُلِّ يَوْمٍ قَبْلَ الزَّوَالِ عَنْدَ اسْتِوَاءِ الشَّمْسِ فِي كِبِيرِ السَّمَاءِ ، فَلَا تَصْلُوَا فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلَّا يَوْمَ الْجَمْعَةِ ؛ فَإِنَّهُ صَلَاةٌ كُلَّهُ ، وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَا تَسْعُرُ فِيهِ »<sup>(٤)</sup> .

وقالَ كعبٌ : ( إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى فَضَلَّ مِنَ الْبَلْدَانِ مَكَّةَ ، وَمِنَ الشَّهُورِ رَمَضَانَ ، وَمِنَ الْأَيَامِ الْجَمْعَةَ ، وَمِنَ الْلَّيَالِي لِيَلَةَ الْقَدْرِ )<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه مسلم ( ٨٥٤ ) ، والنسائي ( ١١٤ / ٣ ) .

(٢) رواه أبو يعلى في « مسنده » ( ٣٤٣٤ ) .

(٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ١٤٠ / ٧ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٣٤٣٤ ) .

(٤) رواه أبو داود ( ١٠٨٣ ) بلفظ : « تسجر » ، وهو عند أبي نعيم في « الحلية » ( ١٨٨ / ٥ ) بلفظ المصنف .

(٥) قوت القلوب ( ٦٤ / ١ ) .

ويقال : ( إِنَّ الطَّيْرَ وَالْهَوَامَ يَلْقَى بَعْضُهَا بَعْضًا يَوْمَ الْجُمُعَةِ ، فَتَقُولُ : سَلَامٌ سَلَامٌ ، يَوْمٌ صَالِحٌ )<sup>(١)</sup>.

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ ماتَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ، أَوْ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ . . . كَتَبَ اللَّهُ لَهُ أَجْرَ شَهِيدٍ ، وَوُقِيَ فِتْنَةَ الْقَبْرِ »<sup>(٢)</sup>.



(١) رواه أحمد في « الزهد » ( ١٣٧٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٢٠٥ / ٢ ) من كلام مطرف بن عبد الله الشخير ، ضمن خبر لطيف .

(٢) رواه الترمذى ( ١٠٧٤ ) بغير قوله : « أجر شهيد » ، وهو بهذه الزيادة في « الحلية » ( ١٥٥ / ٣ ) .

## بيان شروط الجماعة

اعلم : أنها تشارك جميع الصلوات في الشروط ، وتميّز عنها بستة شروط :

**الأول** : الوقت ، فلو وقعت تسلية الإمام في وقت العصر .. فاتت الجمعة ، وعليه أن يتمّها ظهراً ، والمبوق إذا وقعت ركعته الأخيرة خارجاً من الوقت .. فيه خلاف<sup>(١)</sup> .

**الثاني** : المكان ، فلا تصح في الصحاري والبواقي وبين الخيام ، بل لا بد من بقعة جامعه لأبنيه لا تنقل ، تجمع أربعين ممّن تلزمهم الجمعة ، والقرية فيه كالبلد ، ولا يشترط حضور السلطان ولا إذنه ، ولكن الأحب استئذانه .

**الثالث** : العدد ، فلا تعتقد بأقل من أربعين ذكوراً ، مكلفين ، أحراراً ، مقيمين لا يطعنون شتاء ولا صيفاً ، فإن انفضوا حتى نقص العدد إما في الخطبة أو في الصلاة .. لم تصح الجمعة ، بل لا بد منهم من الأول إلى الآخر .

(١) قال المصنف في «الوسيط» (٢٦٣/٢) : (فيه وجهان : أحدهما : أنها تصح ؛ لأنها تابع لقوم وقد صحت صلاتهم ، ولذلك حُط شرط القدوة في الركعة الثانية عنه ، والثاني : أن الجمعة فائته ؛ لأن الاعتناء بالوقت أعظم) . وسياق المصنف هنا يكاد يتطابق ما في «الخلاصة» (ص ١٣٧-١٤٢) .

**الرابع :** الجماعة ، فلو صلى أربعون في قرية أو بلد متفرقين .. لم تصح جمعتهم ، ولكن المسبوق إذا أدرك الركعة الثانية .. جاز له الانفراد بالركعة الثانية ، وإن لم يدرك رکوع الركعة الثانية .. اقتدى ونوى الظهر ، وإذا سلم الإمام .. تممها ظهراً .

**الخامس :** ألا تكون الجمعة مسبوقة بأخرى في ذلك البلد ، فإن تعذر اجتماعهم في جامع واحد .. جاز في جامعين وثلاثة وأربعة بقدر الحاجة ، وإن لم تكن حاجة .. فالصحيح : الجمعة التي يقع بها التحريم أولاً ، وإذا تحققت الحاجة .. فالأفضل الصلاة خلف الأفضل من الإمامين ، فإن تساوا .. ففي المسجد الأقدم ، فإن تساوا .. ففي الأقرب<sup>(١)</sup> ، ولكثرة الناس أيضاً أفضل يراعى .

**السادس :** الخطبة ، فهما فريضتان ، والقيام فيهما فريضة ، والجلسة بينهما فريضة .

وفي الأولى أربع فرائض : التحميد ؛ وأقله : ( الحمد لله ) ، والثانية : الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٢)</sup> ، والثالثة : الوصية بتقوى الله عز وجل ، والرابعة : قراءة آية من القرآن ، وكذا فرائض الثانية أربعة ، إلا

(١) أي : من دار المصلي ، والسياق عند صاحب « القوت » ( ٦٣ / ١ ) بنحوه . « إتحاف » ( ٢٢٥ / ٣ ) .

(٢) وأقله : ( اللهم : صل على محمد وآلـه ) ، وأقل الوصية بتقوى : ( أوصيكم بتقوى الله ) . « الخلاصة » ( ص ١٤٠ ) .

أَنَّهُ يُجْبِي فِيهَا الدُّعَاءُ بَدْلَ الْقِرَاءَةِ ، وَاسْتِمَاعُ الْخُطْبَةِ وَاجْبٌ مِّنَ الْأَرْبَعينَ .

### وَأَمَّا السُّنْنُ :

فَإِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ وَأَذَنَّ الْمُؤْذِنُ وَجَلَسَ الْإِمَامُ عَلَى الْمِنْبَرِ .. انْقَطَعَتِ الصَّلَاةُ سَوْيَ التَّحْيَةِ<sup>(۱)</sup> ، وَالْكَلَامُ لَا يَنْقَطِعُ إِلَّا بِافْتَاحِ الْخُطْبَةِ .

وَيُسْلِمُ الْخَطَّبُ عَلَى النَّاسِ إِذَا أَقْبَلَ عَلَيْهِمْ بِوْجَهِهِ وَيَرْدُونَ عَلَيْهِ السَّلَامَ ، فَإِذَا فَرَغَ الْمُؤْذِنُ .. قَامَ مُقْبَلًا عَلَى النَّاسِ بِوْجَهِهِ لَا يَلْتَفِتُ يَمِينًا وَلَا شَمَالًا ، وَيَشْغُلُ يَدِيهِ بِقَائِمِ السِّيفِ أَوِ الْعَنْزَةِ وَالْمِنْبَرِ<sup>(۲)</sup> ، كَيْ لَا يَعْبَثَ بِهِمَا ، أَوْ يَضْعُ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى ، وَيَخْطُبُ خَطْبَتِيْنِ بَيْنَهُمَا جَلْسَةً خَفِيفَةً ، وَلَا يَسْتَعْمِلُ غَرِيبَ اللُّغَةِ ، وَلَا يَمْطُطُ ، وَلَا يَتَغَنَّى ، وَتَكُونُ الْخُطْبَةُ قَصِيرَةً بَلِيْغَةً جَامِعَةً ، وَيُسْتَحِبُّ أَنْ يَقْرَأَ آيَةً فِي الثَّانِيَةِ أَيْضًا .

وَلَا يُسْلِمُ مَنْ دَخَلَ وَالْخَطَّبُ يَخْطُبُ ، فَإِنْ سَلَمَ .. لَمْ يَسْتَحِقَ جَوابًا ، وَالإِشَارَةُ بِالْجَوابِ حَسْنٌ ، وَلَا يَشْمَتُ الْعَاطِسَ أَيْضًا .

هَذِهِ شُرُوطُ الصَّحَّةِ .

(۱) وهي صلاة تحيية المسجد، تستحب للداخل مع التخفيف. انظر «إتحاف» (۳/۲۲۹).

(۲) أي : اليمني بالمنبر ، واليسرى بقائمة السيف . «إتحاف» (۳/۲۲۹) ، والعنزة : عصاً أقصر من الرمح .

## فَأَمَّا شُرُوطُ الوجوبِ :

فلا تجب الجمعة إلا على كل ذكر ، بالغ ، عاقل ، مسلم ، حر ، مقيم في قرية أو بلدة تشتمل على أربعين جامعين لهذه الصفات ، أو في قرية من سواد البلد يبلغها نداء البلد من طرف يليها والأصوات ساكنة والمؤذن رفيع الصوت ، لقوله عز وجل : «إذا نودي للصلوة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله» .

ويرخص لهؤلاء في ترك الجمعة لعدم المطر والوحش ، والفرع ، والمرض ، والتمريض إذا لم يكن للمريض قيمٌ غيره .

ثم يستحب لهم - أعني : أصحاب الأعذار - تأخير الظهر إلى أن يفرغ الناس من الجمعة ، وإن حضر الجمعة مريض أو مسافر أو عبد أو امرأة . صحت جمعتهم وأجزأت عن الظهر ، والله أعلم .

## بيان آداب الجمعة على ترتيب العادة وهي عشر حمل

**الأولى** : أن يستعد لها يوم الخميس عزماً عليها واستقبالاً لفضلها؛ فيشتغل بالدعاء والاستغفار والتسبيح بعد العصر يوم الخميس؛ لأنها ساعة قوبلت بالساعة المبهمة في يوم الجمعة .

قال بعض السلف : (إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فَضْلًا سُوئِيْ أَرْزَاقِ الْعِبَادِ ، لَا يُعْطِي مِنْ ذَلِكَ الْفَضْلِ إِلَّا مِنْ سَأَلَهُ عَشِيَّةَ الْخَمِيسِ وَيَوْمَ الْجُمُعَةِ )<sup>(١)</sup> .

ويغسل في هذا اليوم ثيابه ويبيضها ، ويُعْدُ الطيب إن لم يكن عنده ، ويفرغ قلبه من الأشغال التي تمنعه من البكور إلى الجمعة .

ويبني في هذه الليلة صوم يوم الجمعة ؛ فإن له فضلاً ، ولكن مضموماً إلى يوم الخميس أو السبت لا مفرداً ؛ فإنه مكرورة .

ويشتغل بإحياء هذه الليلة بالصلاحة وختم القرآن ، فلها فضل كثير ، وينسحب عليها فضل يوم الجمعة .

ويجامع أهله في هذه الليلة أو في يوم الجمعة ؛ فقد استحب ذلك قوم ، وحملوا عليه قوله صلى الله عليه وسلم : « رحم الله من بكر وابتكر ،

(١) قوت القلوب (٦٦/١) .

وَغَسَّلَ وَاغْتَسَلَ<sup>(١)</sup> ، وَهُوَ حَمْلُ الْأَهْلِ عَلَى الْغُسْلِ ، وَقِيلَ : مَعْنَاهُ : غَسْلُ ثِيَابِهِ ، فَرُوِيَ بِالتَّخْفِيفِ ، وَ(اغتسَلَ) لِجَسَدِهِ<sup>(٢)</sup> .

وَبِهَذَا تَتَمُّمُ آدَابُ الْاسْتِقبَالِ ، وَيَخْرُجُ مِنْ زَمْرَةِ الْغَافِلِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصْبَحُوا.. قَالُوا : مَا هَذَا الْيَوْمُ ؟ قَالَ بَعْضُ السَّلْفِ : (أَوْفَى النَّاسُ نَصِيبًا مِنَ الْجَمْعَةِ مَنِ انتَظَرَهَا وَرَاعَاهَا مِنَ الْأَمْسِ ، وَأَخْسَئُهُمْ نَصِيبًا مِنْ إِذَا أَصْبَحَ.. يَقُولُ : أَيْشِنَ الْيَوْمُ ؟)<sup>(٣)</sup> .

وَكَانَ بَعْضُهُمْ يَبْيَثُ لِيَلَةَ الْجَمْعَةِ فِي الْجَامِعِ لِأَجْلِهَا<sup>(٤)</sup> .



الثانية : إذا أصبح .. ابتدأ بالغسل بعد طلوع الفجر ، وإن كان لا يَكُرُ .. فأقربه إلى الرواح أحب<sup>(٥)</sup> ، ليكون أقرب عهداً بالنظافة ، فالغسل مستحب استحباباً مؤكداً ، وذهب بعض العلماء إلى وجوبه ، قال

(١) رواه أبو داود (٣٤٥) ، والترمذى (٤٩٦) ، والنسائي (٩٥/٣) ، وابن ماجه (١٠٨٧) بفتحه .

(٢) قوت القلوب (٦٥/١) .

(٣) قوت القلوب (٧٠/١) ، وأيُشِنْ : أصله : (أي شيء) ، ثم اختصر واستعمل هكذا في الاستفهام ، وهو شائع في اللسان العربي ، لكنه بالتنوين ، وال العامة يستعملونه بلا تنوين . «إتحاف» (٢٤٢/٣) .

(٤) قوت القلوب (٧٠/١) ، وزاد : (ومنهم من كان يبيث ليلة السبت في الجامع لمزيد الجمعة) .

(٥) الرواح : اسم للوقت من زوال الشمس إلى الليل ، قال الزبيدي : (خروجاً من خلاف مالك) . «إتحاف» (٢٤٢/٣) .



صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « مَنْ تَوَضَّأَ يَوْمَ الْجَمْعَةِ .. فِيهَا وَنَعْمَتْ ، وَمَنْ اغْتَسَلَ .. فَالْغَسْلُ أَفْضَلُ »<sup>(١)</sup> .

وَمَنْ اغْتَسَلَ لِلْجَنَابَةِ .. فَلَيَفْضِلَ الْمَاءُ عَلَى بَدْنِهِ مَرَّةً أُخْرَى عَلَى نِيَّةِ غُسْلِ الْجَمْعَةِ ، فَإِنِّي أَكْتَفِي بِغُسْلٍ وَاحِدٍ .. أَجْزَاهُ ، وَحَصَلَ لِهِ الْفَضْلُ إِذَا نَوَى كُلَّهُمَا ، وَدَخَلَ غُسْلَ الْجَمْعَةِ فِي غُسْلِ الْجَنَابَةِ .

وَقَدْ دَخَلَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ عَلَى وَلَدِهِ وَقَدْ اغْتَسَلَ ، فَقَالَ لَهُ : أَلِلْجَمْعَةِ ؟ فَقَالَ : بَلْ مِنْ جَنَابَةِ ، فَقَالَ : أَعْدَ غُسْلًا ثَانِيًّا ، وَرَوَى الْحَدِيثُ فِي غُسْلِ الْجَمْعَةِ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمٍ ، وَإِنَّمَا أَمْرَهُ بِهِ لِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَوَاهٌ<sup>(٢)</sup> .

وَكَانَ لَا يَبْعُدُ أَنْ يُقَالَ : الْمَقْصُودُ النَّظَافَةُ ، وَقَدْ حَصَلَتْ دُونَ النِّيَّةِ ، وَلَكِنْ هَذَا يَنْقَدِحُ فِي الْوَضْوَءِ أَيْضًا ، وَقَدْ جُعِلَ فِي الشَّرِيعَ قَرْبَةً ، فَلَا بَدَّ مِنْ طَلْبِ فَضْلِهَا .

وَمَنْ اغْتَسَلَ ثُمَّ أَحْدَثَ .. تَوَضَّأَ وَلَمْ يَطْلُ غُسْلُهُ ، وَالْأَحَبُّ أَنْ يَحْتَرِزَ عَنِ ذَلِكَ .

**الثالثةُ :** الزينةُ ، وَهِيَ مُسْتَحْبَةٌ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، وَهِيَ فِي ثَلَاثَةِ الْكُسُوَّةِ ، وَالنَّظَافَةِ ، وَتَطْبِيبِ الرَّائِحةِ .

(١) رواه أبو داود (٣٥٤)، والترمذى (٤٩٧)، والنسائي (٣/٩٤)، وابن ماجه (١٠٩١).

(٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥٠٩٧)، والصحابي هو أبو قتادة رضي الله عنه.

أمّا النظافة . . . فبالسواك ، وحلق الشعر ، وقلم الظفر ، وقص الشارب ، وسائلٌ ما سبق في كتاب الطهارة .

قال ابن مسعود : ( مَنْ قَلَمَ أَظْفَارَهُ يوْمَ الْجَمْعَةِ . . . أَخْرَجَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنْهُ دَاءً وَأَدْخَلَ فِيهِ شَفَاءً )<sup>(١)</sup> .

إِنْ كَانَ قَدْ دَخَلَ الْحَمَامَ فِي الْخَمِيسِ أَوِ الْأَرْبَاعَةِ . . . فَقَدْ حَصَلَ الْمَقْصُودُ .

ولِيَتَطَيِّبَ فِي هَذَا الْيَوْمِ بِأَطْيَبِ طَيْبٍ عَنْدَهُ ، لِيغْلِبَ بِهِ الرَّوَاحَةُ الْكَرِيمَةُ ، وَيُوَصَّلَ بِذَلِكَ الرَّوْحَ وَالرَّاحَةَ إِلَى مَشَامِ الْحَاضِرِينَ فِي جَوَارِهِ .

وَأَحَبُّ طَيْبِ الرِّجَالِ : مَا ظَهَرَ رِيحُهُ وَخَفِيَ لَوْنُهُ ، وَطَيْبِ النِّسَاءِ : مَا ظَهَرَ لَوْنُهُ وَخَفِيَ رِيحُهُ ، رُوِيَ ذَلِكَ فِي الْأَثْرِ<sup>(٢)</sup> .

وَقَالَ الشَّافِعِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( مَنْ نَظَفَ ثُوبَهُ . . . قَلَّ هُمْهُ ، وَمَنْ طَابَ رِيحُهُ . . . زَادَ عَقْلُهُ )<sup>(٣)</sup> .

وَأَمَّا الْكِسْوَةُ . . . فَأَحَبُّهَا الْبِيَاضُ مِنَ الثِّيَابِ ؛ إِذْ أَحَبُّ الثِّيَابَ إِلَى اللَّهِ

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥٦١٦) ، وهو عند عبد الرزاق في «المصنف» (١٩٩/٣) مرفوعاً.

(٢) كذا رواه مرفوعاً أبو داود (٢١٧٤) ، والترمذى (٢٧٨٧) ، والنسائى (١٥١/٨) .

(٣) رواه ابن الجوزي في «صفة الصفوة» (١/١٥٢) ، ورواه أبو نعيم في «الحلية» (٥/١٨٤) عن مكحول .

تعالى البيض<sup>(١)</sup> ، ولا يلبسُ ما فيه شهرةٌ ، ولبسُ السوادِ ليسَ منَ السنةِ ، ولا فيه فضلٌ ، بل كرها جماعةُ النظرِ إليه؛ لأنَّه بداعه محدثٌ بعدَ رسولِ الله صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ .

والعِمامَةُ مستحبَّةٌ في هذا اليوم ، روى وائلةُ بنُ الأسعَقِ أنَّ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ قالَ : «إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يَصْلُوُنَ عَلَى أَصْحَابِ الْعَمَائِمِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ»<sup>(٢)</sup> ، فِيَنْ أَكْرَبُهُ الْحَرُّ .. فلا بأسَ بِنَزِعِهَا قَبْلَ الصَّلَاةِ وَبَعْدَهَا ، وَلَكِنْ لَا يَنْزِعُهَا فِي وَقْتِ السَّعِيِّ مِنَ الْمَنْزِلِ إِلَى الْجَمَعَةِ ، وَلَا فِي وَقْتِ الصَّلَاةِ ، وَلَا عَنْدَ صَعُودِ الْإِمَامِ الْمَنْبِرَ ، وَلَا فِي حَالِ الْخُطْبَةِ .



**الرابعةُ :** البَكُورُ إِلَى الْجَامِعِ ، ويُسْتَحْبِطُ أَنْ يَقْصُدَ الْجَامِعَ مِنْ فَرْسَخِينِ أَوْ ثَلَاثَةِ ، وَلِيَبَكِّرْ .

ويَدْخُلُ وَقْتُ الْبَكُورِ بِطْلُوعِ الْفَجْرِ ، وَفَضْلُ الْبَكُورِ عَظِيمٌ .

وَيَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ فِي سَعِيهِ إِلَى الْجَمَعَةِ خَاشِعاً ، مَتَوَاضِعًا ، نَاوِيًّا لِلْاعْتِكَافِ فِي الْمَسْجِدِ إِلَى الصَّلَاةِ ، قَاصِدًا لِلمُبَادِرَةِ إِلَى جَوابِ نَدَاءِ اللهِ تَعَالَى إِيَاهُ إِلَى الْجَمَعَةِ ، وَالْمَسَارِعَةِ إِلَى مَغْفِرَتِهِ وَرَضْوَانِهِ .

(١) كما روى النسائي (٢٠٥/٨) مرفوعاً : «عليكم بالبياض من الثياب ، فليلبسها أحياوكم ، وكفنا فيها موتاكم ؛ فإنها من خير ثيابكم» .

(٢) رواه الطبراني في «مسند الشاميين» (٤/٣٣٦) ، وأبو نعيم في «الحلية» (١٩٠/٥) .

وقد قال صلى الله عليه وسلم : « مَنْ رَاحَ إِلَى الْجَمْعَةِ فِي السَّاعَةِ الْأُولَى .. فَكَانَمَا قَرَبَ يَدْنَاهُ ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّانِيَةِ .. فَكَانَمَا قَرَبَ بَقْرَةً ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الثَّالِثَةِ .. فَكَانَمَا قَرَبَ كَبِشاً أَقْرَنَ ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الرَّابِعَةِ .. فَكَانَمَا أَهْدَى دَجَاجَةً ، وَمَنْ رَاحَ فِي السَّاعَةِ الْخَامِسَةِ .. فَكَانَمَا أَهْدَى بَيْضَةً ، فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ .. طَوَيْتِ الصَّحْفُ ، وَرُفِعَتِ الْأَقْلَامُ ، وَاجْتَمَعَتِ الْمَلَائِكَةُ عَنْدَ الْمُنْبِرِ يَسْتَمِعُونَ الذِّكْرَ ، فَمَنْ جَاءَ بَعْدَ ذَلِكَ .. فَإِنَّمَا جَاءَ لِحُقُّ الصَّلَاةِ ، لِيَسَّرَ لَهُ مِنَ الْفَضْلِ شَيْءٌ »<sup>(١)</sup> .

والساعة الأولى إلى طلوع الشمس ، والثانية إلى ارتفاعها ، والثالثة إلى انبساطها حين ترمض الأقدام ، والرابعة والخامسة بعد الضحى الأولى إلى الزوال ، وفضلها قليل ، ووقت الزوال حُقُّ الصلاة ، ولا فضل فيه .

وقال صلى الله عليه وسلم : « ثَلَاثٌ لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِيهِنَّ .. لَرَكَضُوا إِلَيْهِنَّ : الْأَذَانُ ، وَالصَّفَّ الْأُولُ ، وَالغَدُوُ إِلَى الْجَمْعَةِ »<sup>(٢)</sup> ، وقال أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( أَفْضَلُهُنَّ الْغَدُوُ إِلَى الْجَمْعَةِ ) .

(١) رواه البخاري ( ٨٨١ ) ، ومسلم ( ٨٥٠ ) ، وزيادة : « طَوَيْتِ الصَّحْفَ وَرُفِعَتِ الْأَقْلَامُ » عند البيهقي في « السنن الكبرى » ( ٢٢٦ / ٣ ) ، وللهذه المصطلح من « القوت » ( ٦٤ / ١ ) ، والمراد بالإهداه في الموضعين - وكذا هو في « القوت » - التصدق ، كما دل عليه لفظ : « قَرَبَ » . « إِتْحَافَ » ( ٢٥٦ / ٣ ) .

(٢) قال الحافظ العراقي : ( أخرج أبو الشيخ في « ثواب الأعمال » من حديث أبي هريرة ) بنحوه ، وهو بلطفه عند صاحب « القوت » ( ٦٤ / ١ ) ، قال : ( وروينا في خبر مقطوع ، عن النبي صلى الله عليه وسلم . . . ) وذكره مع قول أَحْمَدَ الْأَتِيَ .

وفي الخبر : «إذا كان يوم الجمعة.. قعدت الملائكة على أبواب المساجد بآيديهم صحفٌ منْ فضيٍّ وأقلامٌ منْ ذهبٍ يكتبونَ الأولَ فالاولَ على مراتبِهِم»<sup>(١)</sup>.

وجاء في الخبر : «إنَّ الملائكةَ يتقدّدونَ العبدَ إذا تأخَّرَ عنْ وقتهِ يوم الجمعة ، فيسألُ بعضُهُمْ بعضاً عنهُ : ما فعلَ فلانُ ، وما الذي أخْرَهُ عنْ وقتهِ؟ فيقولونَ : اللهمَّ ؛ إنْ كانَ أخْرَهُ فقرٌ .. فاغفِهِ ، وإنْ كانَ أخْرَهُ مرضٌ .. فاشفِهِ ، وإنْ كانَ أخْرَهُ شغلٌ .. ففرِّغْهُ لعبادَتِكَ ، وإنْ كانَ أخْرَهُ لَهُوَ .. فأقبلْ بقلبهِ إلى طاعتكَ»<sup>(٢)</sup>.

وكانَ يُرى في القرنِ الأوَّل سحراً وبعدَ الفجرِ الطرقَاتُ مملوءةً منَ الناسِ يمشونَ في السُّرُجِ ، ويزدحمونَ فيها إلى الجامعِ كأيامِ العيدِ ، حتى اندرسَ ذلكَ ، فقيلَ : أوَّلُ بدعةٍ أحدثَتْ في الإسلامِ تركُ البكورِ إلى الجامع<sup>(٣)</sup>.

وكيفَ لا يستحيي المؤمنونَ منَ اليهودِ والنصارى وهمْ ييَّكرونَ إلى البيعِ والكنائسِ يومَ السبتِ والأحدِ؟! وطلابُ الدنيا كيفَ ييَّكرونَ إلى رحابِ

(١) في «البخاري» (٩٢٩) ، و«مسلم» (٨٥٠) مرفوعاً : «إذا كان يوم الجمعة.. وقفَت الملائكة على بابِ المسجد يكتبونَ الأولَ فالاولَ...» ، ورواية : «صحف من فضة وأقلام...» عند ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٤٢/٤٣) بنحوه.

(٢) رواه ابن خزيمة في «صحيحه» (١٧٧١) ، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢٢٦/٣).

(٣) قوت القلوب (٧٠/١).

الأسوق للبيع والشراء والربح؟! فلما لا يسابقُهُم طلَبُ الآخرة؟!

ويقال : (إنَّ النَّاسَ يَكُونُونَ فِي قُرْبِهِمْ عِنْدَ النَّظَرِ إِلَى وَجْهِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى قُدْرِ بَكُورِهِمْ إِلَى الْجَمْعَةِ) ، وَدَخَلَ ابْنُ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الْجَامِعَ بَكْرَةً ، فَرَأَى ثَلَاثَةَ نَفَرَ قَدْ سَبَقُوهُ بِالْبَكُورِ ، فَاغْتَمَّ لِذَلِكَ ، وَجَعَلَ يَقُولُ لِنَفْسِهِ مَعَايِبًا لَهَا : (رَابِعُ أَرْبَعَةِ ، وَمَا رَابِعُ أَرْبَعَةِ بَيْعِيدٌ) <sup>(١)</sup>.



**الخامسة :** في هيئة الدخول ، فينبغي ألا يتخطى رقاب الناس ، ولا يمْرِرْ بين أيديهم ، والبكور يسهَلُ عليهِ ذلك ، فقد وردَ وعيْدٌ شديدٌ في تخطي الرقاب ، وهو أنه يُجعلُ جسراً يوم القيمة يخطأه الناس <sup>(٢)</sup>.

وروى ابن جرير مرسلاً : أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَمَا هُوَ يَخْطُبُ يَوْمَ الْجَمْعَةِ إِذْ رَأَى رَجُلًا يَتْخَطَّى رقابَ النَّاسِ حَتَّى تَقْدَمَ فَجَلَسَ ، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَاتَهُ . عَارَضَ الرَّجُلَ حَتَّى لَقِيَهُ ، فَقَالَ : « يَا فَلَانُ ؟ مَا مَنَعَكَ أَنْ تُجَمِّعَ الْيَوْمَ مَعَنَا ؟ » قَالَ : يَا نَبِيَّ اللَّهِ ؛ قَدْ جَمَعْتُ

(١) روى ابن ماجه (١٠٩٤) عن علقة قال : (خرجت مع عبد الله إلى الجمعة ، فوجد ثلاثة وقد سبقوه ، فقال : رابع أربعة ، وما رابع أربعة بعيد ، إنني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « إن الناس يجلسون من الله يوم القيمة على قدر رواهم إلى الجماعات ، الأول والثاني والثالث » ، ثم قال : رابع أربعة ، وما رابع أربعة بعيد).

(٢) رواه الترمذى (٥١٣) ، وابن ماجه (١١١٦).

معكِمْ ! فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَوَلَمْ أَرَكَ تَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ ؟ ! »<sup>(١)</sup> ، أَشَارَ بِذَلِكَ إِلَى أَنَّهُ أَحْبَطَ عَمَلَهُ .

وَفِي حَدِيثٍ مَسْنَدٍ أَنَّهُ قَالَ : « مَا مَنَعَكَ أَنْ تُصْلِيَ مَعْنَا ؟ » ، فَقَالَ : أَوَلَمْ تَرَنِي يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « رَأَيْتُكَ تَأْتَيْتَ وَآذَيْتَ »<sup>(٢)</sup> ؛ أَيْ : تَأَخَّرْتَ عَنِ الْبَكُورِ ، وَآذَيْتَ الْحَضُورَ .

وَمَهْمَا كَانَ الصَّفُّ الْأَوَّلُ مَتْرُوكاً خَالِيَاً . فَلَهُ أَنْ يَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ ؛ لِأَنَّهُمْ ضَيَّعُوا حَقَّهُمْ وَتَرَكُوا مَوْضِعَ الْفَضْلِيَّةِ ، قَالَ الْحَسْنُ : ( تَخَطُّوا رِقَابَ النَّاسِ الَّذِينَ يَقْعُدُونَ عَلَى أَبْوَابِ الْجَامِعِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ؛ فَإِنَّهُ لَا حُرْمَةَ لَهُمْ )<sup>(٣)</sup> . وَإِذَا لَمْ يَكُنْ فِي الْمَسْجِدِ إِلَّا مَنْ يَصْلِي .. فَيَنْبَغِي أَلَا يَسْلِمَ ؛ فَإِنَّهُ تَكْلِيفٌ جَوَابٌ فِي غَيْرِ مَحْلِهِ .

● ● ●

**السادسةُ :** أَلَا يَمْرُرُ بَيْنَ يَدِيِ النَّاسِ ، وَيَجْلِسُ هُوَ إِلَى قَرِيبٍ مِنْ أَسْطُوانَةِ أَوْ حَائِطٍ ؛ حَتَّى لَا يَمْرُرُوا بَيْنَ يَدِيهِ ؛ أَعْنِي : بَيْنَ يَدِيِ الْمَصْلِيِّ ، فَإِنَّ ذَلِكَ

(١) قال الحافظ العراقي : (أخرجه ابن المبارك في « الرفائق »). « إتحاف » (٢٦١/٣)، وهو بلفظه في « القوت » (٦٥/١)، وهو الحديث الآتي كما يظهر من السياق .

(٢) رواه أبو داود (١١١٨)، والنسائي (١٠٣/٣)، وابن ماجه (١١١٥) بعنوان مختصراً، وهو عند ابن أبي شيبة في « المصنف » (٥٥١٥) بزيادة تفصيل .

(٣) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » (٥٦/٢٩٨) .

لَا يقطعُ الصَّلَاةَ ، وَلَكِنَّهُ مَنْهِيٌّ عَنْهُ ، قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَأَنْ يَقْفَ أَرْبَعِينَ سَنَةً خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْرُّ بَيْنَ يَدِيِّ الْمُصَلِّي »<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَأَنْ يَكُونَ الرَّجُلُ رَمَادًا رَمَدِدًا تَذْرُوهُ الرِّياحُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْرُّ بَيْنَ يَدِيِّ الْمُصَلِّي »<sup>(٢)</sup> .

وَسَوَّى فِي حَدِيثٍ آخَرَ بَيْنَ الْمَارِّ وَالْمُصَلِّي حِيثُ صَلَّى عَلَى الطَّرِيقِ ، أَوْ قَصَرَ فِي الدَّفْعِ ، فَقَالَ : « لَوْ يَعْلَمُ الْمَارُ بَيْنَ يَدِيِّ الْمُصَلِّي وَالْمُصَلِّي مَا عَلَيْهِمَا فِي ذَلِكَ .. لَكَانَ أَنْ يَقْفَ أَرْبَعِينَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ يَمْرُّ بَيْنَ يَدِيهِ »<sup>(٣)</sup> .

وَالْأَسْطَوَانَةُ وَالْحَائِطُ وَالْمُصَلِّي الْمَفْرُوشُ حَدُّ الْمُصَلِّي ، فَمَنِ اجْتَازَ بِهِ .. فَيَنْبَغِي أَنْ يَدْفَعَهُ ، قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَيَدْفَعُهُ ، فَإِنْ أَبِي .. فَلَيَدْفَعُهُ ، فَإِنْ أَبِي .. فَلِيَقْاتِلْهُ ؛ فَإِنَّهُ شَيْطَانٌ »<sup>(٤)</sup> .

وَكَانَ أَبُو سَعِيدٍ الْخَدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَدْفَعُ مَنْ يَمْرُّ بَيْنَ يَدِيهِ حَتَّى

(١) رواه البخاري (٥١٠) ، ومسلم (٥٠٧) وليس فيه : « سنة » ، بل قال أبو النصر أحد الرواة : ( لا أدري : أقال أربعين يوماً أو شهراً أو سنة ) .

(٢) رواه أبو نعيم في « تاريخ أصفهان » (٤١٧/١) ، وابن عبد البر في « التمهيد » (١٤٩/٢١) وفيه : « رماداً يذري » ، والرماد : الرماد ، أو صغار الفحم ، وهو تأكيد للهذا الأول ، وفي معناه : الرمادي .

(٣) رواه أبو العباس السراج في « مسنده » (٣٩١) .

(٤) رواه البخاري (٥٠٩ ، ٣٢٧٥) ، ومسلم (٥٠٥) .

يصرعه ، فربما تعلق به الرجل ، فاستعدى عليه عند مروان ، فيخبره أنَّ النبيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمرَهُ بذلك<sup>(١)</sup> .

فإن لم يجد أسطوانة .. فلينصب بين يديه شيئاً طوله قدرُ الذراع ؛ ليكون ذلك علامَةً لحده .



**السابعة** : أنْ يطلبَ الصَّفَّ الْأَوَّلَ ، فِإِنَّ فَضْلَهُ كَثِيرٌ كَمَا رَوَيْنَاهُ فِي الْخَبَرِ : «مَنْ غَسَّلَ وَاغْتَسَلَ ، وَبَكَرَ وَابْتَكَرَ ، وَدَنَا مِنَ الْإِمَامِ وَاسْتَمَعَ .. كَانَ لَهُ ذَلِكَ كُفَّارَةً لِمَا بَيْنَ الْجَمَعَتَيْنِ وَزِيَادَةً ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ»<sup>(٢)</sup> ، وَفِي لَفْظٍ آخَرَ : «غَفَرَ اللَّهُ لَهُ إِلَى الْجَمَعَةِ الْأُخْرَى»<sup>(٣)</sup> ، وَقَدْ اشْتَرَطَ فِي بَعْضِهَا : «وَلَمْ يَتَخَطَّ رَقَابَ النَّاسِ»<sup>(٤)</sup> .



وَلَا يَغْفُلُ فِي طَلَبِ الصَّفَّ الْأَوَّلِ عَنْ ثَلَاثَةِ أَمْوَارٍ :

**أَوَّلُهَا** : أَنَّهُ إِنْ كَانَ يَرَى بِقُرْبِ الْخَطِيبِ مُنْكِرًا يَعْجِزُ عَنْ تَغْيِيرِهِ ؛ مِنْ لِبْسِ حَرِيرٍ مِنَ الْإِمَامِ أَوْ غَيْرِهِ ، أَوْ صَلَّى فِي سَلَاحٍ كَثِيرٍ ثَقِيلٍ شَاغِلٍ ، أَوْ سَلَاحٍ

(١) رواه البخاري (٥٠٩) ، ومسلم (٥٠٥) .

(٢) رواه الحاكم في «المستدرك» (٢٨١/١) .

(٣) رواه الخطيب في «تاريخ بغداد» (١٩٨/٦) .

(٤) رواه أبو داود (٣٤٧) ، والحاكم في «المستدرك» (٢٨٣/١) بنحوه ، والروايات وسياقها في «القوت» (٦٥/١) .

مُذَهَّبٌ ، أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا يَجُبُ عَلَيْهِ الْإِنْكَارُ .. فَالْتَّأْخُرُ لَهُ أَسْلَمْ وَاجْمَعْ لِلَّهِمَّ ، فَعَلَّ ذَلِكَ جَمَاعَةً مِنَ الْعُلَمَاءِ طَلْبًا لِلسَّلَامَةِ .

قِيلَ لِبَشِّرِ بْنِ الْحَارِثِ : نَرَاكَ تَبْكُّرُ وَتَصْلِي فِي آخِرِ الصَّفَوْفِ ! فَقَالَ : (إِنَّمَا يُرَادُ قَرْبُ الْقُلُوبِ لَا قَرْبُ الْأَجْسَادِ) <sup>(١)</sup> ، وَأَشَارَ بِهِ إِلَى أَنَّ ذَلِكَ أَسْلَمْ لِقَلْبِهِ .

وَنَظَرَ سَفِيَانُ الثُّوْرَيْثُ إِلَى شَعِيبَ بْنِ حَرْبٍ عِنْدَ الْمِنْبَرِ يَسْتَمِعُ إِلَى الْخُطْبَةِ مِنْ أَبِي جَعْفَرِ الْمُنْصُورِ ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الصَّلَاةِ .. قَالَ : شَغَلَ قَلْبِي قَرْبُكَ مِنْ هَذَا ، هَلْ أَمْنَتَ أَنْ تَسْمَعَ كَلَامًا يَجُبُ عَلَيْكَ إِنْكَارُهُ فَلَا تَقْوُمُ بِهِ ؟ ! ثُمَّ ذَكَرَ مَا أَحْدَثُوا مِنْ لِبِسِ السَّوَادِ ، فَقَالَ : يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ؛ أَلِيسَ فِي الْخَبْرِ : « أُدْنُ فَاسْتَمِعْ » ؟ <sup>(٢)</sup> فَقَالَ : وَيَحْكَ ! ذَاكَ لِلْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ ، فَأَمَّا هُؤُلَاءِ .. فَكَلِمَا بَعْدَتَ عَنْهُمْ وَلَمْ تَنْظُرْ إِلَيْهِمْ .. كَانَ أَقْرَبَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ <sup>(٣)</sup> .

وَقَالَ سَعِيدُ بْنُ عَامِرٍ : صَلَّيْتُ إِلَى جَنْبِ أَبِي الدَّرَدَاءِ ، فَجَعَلَ يَتَأْخَرُ فِي الصَّفَوْفِ حَتَّى كَنَّا فِي آخِرِ صَفَّ ، فَلَمَّا صَلَّيْنَا .. قَلْتُ لَهُ : أَلِيسَ يَقُولُ :

(١) بِنَحْوِهِ رَوَاهُ الْخَطِيبُ فِي « تَارِيخِ بَغْدَادٍ » (٢٨٤/٧) ، وَابْنِ عَسَكِرٍ فِي « تَارِيخِ دَمْشِقٍ » (٢٠٢/١٠) ، وَهُوَ كَذَا فِي « الْقَوْتٍ » (٦٩/١) ، وَلَا التَّفَاتٌ لِمَا اعْتَرَضَ عَلَى هَذَا الْخَبْرِ كَابِنُ الْجُوزِيِّ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى ؛ إِذْ غَفَلَ عَنْ شَرْطِ الْمُصْنَفِ هُنَا وَقَيْدُهُ الَّذِي ذَكَرَهُ .

(٢) رَوَاهُ أَبُو دَاوُودَ (١١٠٨) .

(٣) قَوْتُ الْقُلُوبَ (٦٩/١) .

« خير الصنوف أولها » <sup>(١)</sup> ! قال : نعم ، إلا أن هذه أمة مرحومة منظورة إليها من بين الأمم ، فإن الله تعالى إذا نظر إلى عبد في الصلاة غفر له ولمن وراءه من الناس ، فإنما تأخرت رجاء أن يغفر لي بوحدة منهم ينظر الله إليه <sup>(٢)</sup> .

وروى بعض الرواية أنه قال : سمعت النبي صلى الله عليه وسلم قال ذلك <sup>(٣)</sup> .

فمن تأخر على هذه النية إيثاراً وإظهاراً لحسن الخلق .. فلا بأس ،  
وعند هذا يقال : « الأعمال بالنيات <sup>(٤)</sup> » .

وثانيها : أنه إن لم تكن مقصورة عند الخطيب مقطعة عن المسجد للسلطانين .. فالصف الأول محظوظ ، وإنما فقد كره بعض العلماء دخول المقصورة .

كان الحسن وبكر المزنئ لا يصليان في المقصورة ، ورأيا أنها قصرت على السلطان .

وهي بدعة أحدثت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم في المساجد ،

(١) رواه مسلم ( ٤٤٠ ) .

(٢) قوت القلوب ( ٦٩/١ ) .

(٣) أي : أبو الدرداء رضي الله عنه ، والخبر في « قوت القلوب » ( ٦٩/١ ) .

(٤) رواه ابن حبان في « صحيحه » ( ٣٨٨ ) .

والمسجد مطلق لجميع الناس ، وقد اقتطع ذلك على خلافه<sup>(١)</sup> .

وصلَى أنسُ بنُ مالِكٍ وعمرانُ بنُ حُصينٍ في المقصورة ، ولم يكرها ذلك ؛ لطلبِ الْقُرْبِ<sup>(٢)</sup> .

ولعلَ الكراهة تختص بحالة التخصيص والمنع ، فأماماً مجرَّد المقصورة إذا لم يكن منع . فلا يوجُب كراهة .

وثلاثُها : أنَ المنبر يقطع بعضَ الصفوَفِ ، وإنما الصفُ الأوَّلُ الواحدُ المتصلُ الذي في فناءِ المنبرِ ، وما على طرفِيه مقطوعٌ ، وكانَ الثوري يقولُ : (الصفُ الأوَّلُ هوَ الْخَارِجُ بَيْنَ يَدَيِ الْمَنْبِرِ)<sup>(٣)</sup> ، وهوَ متَّجهٌ ؛ لأنَه متصلٌ ، ولأنَّ الْجَالِسَ فِيهِ يَقَابِلُ الْخَطَبَ وَيَسْمَعُ ، ولا يبعُدُ أَنْ يقالَ : الأَقْرَبُ إِلَى الْقَبْلَةِ هُوَ الصَفُ الأوَّلُ ، ولا يراعِي هَذَا الْمَعْنَى .

وتكرهُ الصَّلَاةُ فِي الْأَسْوَاقِ وَالرَّحَابِ الْخَارِجَةِ عَنِ الْمَسْجِدِ ، وكانَ بعضُ الصَّحَابَةِ يَضْرِبُ النَّاسَ وَيَقِيمُهُمْ مِنَ الرَّحَابِ<sup>(٤)</sup> .

(١) قوت القلوب (٦٨/١) ، وقد روى ابن أبي شيبة في «المصنف» (٤٦٥٢، ٤٦٥٣) عن ابن محيريز وابن عمر أنهما كانا لا يصليان في المقصورة ، قال الحافظ الزبيدي : (ولم أر فيه ذكراً للحسن ولا لبكر المزنبي ، بل ذكر الحسن فيمن كان يصلی في المقصورة) . «إتحاف» (٢٦٦/٣) .

(٢) صلاة أنس فيها رواها ابن أبي شيبة في «المصنف» (٤٦٤٢) ، والسباق في «القوت» (٦٨/١) .

(٣) قوت القلوب (٦٩/١) .

(٤) قوت القلوب (٦٩/١) .

**الثامنةُ :** أنْ يقطعَ الصَّلَاةَ عندَ خروجِ الإِمَامِ ، ويقطعَ الْكَلَامَ أَيْضًا ، بلْ يشغُلُ بِجَوَابِ الْمُؤْذِنِ ، ثُمَّ باسْتِمَاعِ الْخُطْبَةِ .

وقد جرت عادةً بعضِ العوامِ بالسجودِ عندَ قيامِ المؤذنينَ ، ولمْ يثبتْ لَهُ أصلٌ في أثْرٍ ولا خبرٍ ، لكنَّهُ إِنْ وافقَ سجدةً تلاوةً .. فلا بأسَ أَنْ يمدَ الدُّعَاءَ ؛ لِأَنَّهُ وقْتٌ فاضِلٌ ، ولا يحُكُمُ بِتَحْرِيمِ هَذَا السجودَ ؛ فِإِنَّهُ لَا سبَبٌ لِتَحْرِيمِهِ .

وقد رُوِيَ عَنْ عَلَىٰ وَعُثْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : ( مَنْ اسْتَمَعَ وَأَنْصَتَ .. فَلَهُ أَجْرٌ ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَمِعْ وَأَنْصَتَ .. فَلَهُ أَجْرٌ ، وَمَنْ سَمِعَ وَلَغاً .. فَعَلَيْهِ وزَرٌ وَاحِدٌ )<sup>(١)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ قَالَ لِصَاحِبِهِ وَالْإِمَامِ يَخْطُبُ : أَنْصِتْ أُوْمَةً .. فَقَدْ لَغَ ، وَمَنْ لَغَ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ .. فَلَا جَمْعَةَ لَهُ »<sup>(٢)</sup> .

وهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الْإِسْكَاتَ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ بِإِشَارَةٍ أَوْ رَمْيِ حَصَاءً ،

(١) قوتُ القلوب (٦٨/١) ، وروى أَحْمَدُ فِي « مسندِهِ » (٩٣/١) عَنْ عَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : ( فَمَنْ دَنَا مِنَ الْإِمَامِ ، فَأَنْصَتْ وَاسْتَمَعَ وَلَمْ يَلْغُ .. كَانَ لَهُ كِفْلَانِ مِنَ الْأَجْرِ ، وَمَنْ نَأَىَ عَنْهُ ، فَاسْتَمَعَ وَأَنْصَتْ وَلَمْ يَلْغُ .. كَانَ لَهُ كِفْلٌ مِنَ الْأَجْرِ ، وَمَنْ دَنَا مِنَ الْإِمَامِ ، فَلَغَ وَلَمْ يَنْصُتْ وَلَمْ يَسْتَمِعْ .. كَانَ عَلَيْهِ كِفْلَانِ مِنَ الْوَزْرِ ، وَمَنْ نَأَىَ عَنْهُ ، فَلَغَ وَلَمْ يَنْصُتْ وَلَمْ يَسْتَمِعْ .. كَانَ عَلَيْهِ كِفْلٌ مِنَ الْوَزْرِ ) ، وَيَنْحُوُهُ رواهُ أَبُو داوود ( ١٠٥١ ) .

(٢) رواه الترمذى ( ٥١٢ ) ، والنمسائى ( ١٠٣/٢ ) دون زيادة : « وَمَنْ لَغَ .. فَلَا جَمْعَةَ لَهُ » ، وَهُوَ عَنْدَ أَبِي داوود مِنْ كَلَامِ عَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي الْحَدِيثِ السَّابِقِ مَعَ هَذِهِ الْزِيَادَةِ .

لَا بالنطِقِ ، وَفِي حَدِيثِ أَبِي ذِرٍّ لَمَّا سَأَلَ أُبَيًّا وَالنَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُخْطُبُ ، فَقَالَ : مَتَى أَنْزَلْتُ هَذِهِ السُّورَةَ ؟ فَأَوْمَأَ إِلَيْهِ أَنِ اسْكُنْ ، فَلَمَّا نُزِلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. قَالَ لَهُ أُبَيٌّ : اذْهَبْ ، فَلَا جَمْعَةَ لَكَ ، فَشَكَاهُ أَبُو ذِرٍّ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : « صَدَقَ أُبَيٌّ »<sup>(١)</sup> .

وَإِنْ كَانَ بَعِيدًا مِنَ الْإِمَامِ .. فَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَكَلَّمَ فِي الْعِلْمِ وَغَيْرِهِ ، بَلْ يَسْكُنْ ؛ لَأَنَّ ذَلِكَ يَتَسَلَّلُ وَيَفْضُي إِلَى هِينَمَةٍ<sup>(٢)</sup> ، حَتَّى يَتَهَيَّأَ إِلَى الْمُسْتَمْعِينَ ، وَلَا يَجْلِسُ فِي حَلْقَةٍ مَنْ يَتَكَلَّمُ ، فَمَنْ عَجَزَ عَنِ الْاسْتِمْاعِ لِلْبَعْدِ .. فَلِينَصُتْ ، فَهُوَ الْمُسْتَحْبُ .

وَإِذَا كَانَتْ تَكْرَهُ الصَّلَاةُ فِي وَقْتِ خُطْبَةِ الْإِمَامِ .. فَالْكَلَامُ أُولَى بِالْكُرَاهَةِ ، قَالَ عَلَيْهِ كَرَمُ اللَّهُ وَجْهُهُ : ( تَكْرَهُ الصَّلَاةُ فِي أَرْبَعِ سَاعَاتٍ : بَعْدَ الْفَجْرِ ، وَبَعْدَ الْعَصْرِ ، وَنَصْفَ النَّهَارِ ، وَالصَّلَاةُ وَالْإِمَامُ يُخْطُبُ )<sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

**التاسعة :** أَنْ يَرَاعِي فِي قَدْوَةِ الْجَمْعَةِ مَا ذَكَرْنَاهُ فِي غَيْرِهَا ، فَإِذَا سَمِعَ قِرَاءَةَ الْإِمَامِ .. لَمْ يَقْرَأْ سُورَةَ الْفَاتِحَةِ ، فَإِذَا فَرَغَ مِنَ الْجَمْعَةِ .. قَرَأَ :

(١) رواه ابن ماجه (١١١١) ، والسائل أبو الدرداء أو أبو ذر ، وجزم ابن خزيمة في « صحيحه » (١٨٠٧) أنه أبو ذر رضي الله عنه .

(٢) الهينمة : كلام تسمع نغمته ولا تفهم معانيه لخفائه ، وهذه الهينمة تشوش وتمنع من السمع .

(٣) قوت القلوب (٦٨/١) .

(الحمدُ ) سبعَ مراتٍ قبلَ أنْ يتكلّم ، و( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) سبعاً ، والمعوذتين سبعاً سبعاً ، ورُويَ عنْ بعضِ السلفِ أَنَّ مَنْ فَعَلَهُ . . عُصِمَ مِنَ الجمعةِ إلى الجمعةِ ، وَكَانَ حَرَزاً لَهُ مِنَ الشَّيْطَانِ<sup>(١)</sup> .

ويستحبُ أَنْ يقولَ بعدَ صلاةِ الجمعةِ : ( اللَّهُمَّ ؛ يَا غَنِيُّ يَا حَمِيدُ ، يَا مَبْدِئُ يَا مَعِيدُ ، يَا رَحِيمُ يَا وَدُودُ ، أَغْنِنِي بِحَلَالِكَ عَنْ حَرَامِكَ ، وَبِفَضْلِكَ عَمَّنْ سَوَاكَ ) ، يقالُ : مَنْ دَأَمَ عَلَى هَذَا الدُّعَاءِ . . أَغْنَاهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ عَنْ خَلْقِهِ ، وَرَزَقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ<sup>(٢)</sup> .

ثُمَّ يَصْلِي بَعْدَ الْجُمُعَةِ سَتَّ رَكْعَاتٍ ؛ فَقَدْ روى ابْنُ عَمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : ( أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصْلِي بَعْدَ الْجُمُعَةِ رَكْعَتَيْنِ )<sup>(٣)</sup> ، وَرَوَى أَبُو هَرِيرَةَ : ( أَرْبَعاً )<sup>(٤)</sup> ، وَرَوَى عَلِيُّ وَعَبْدُ اللَّهِ ( سَتَّاً )<sup>(٥)</sup> ، وَالْكُلُّ صَحِيحٌ فِي أَحْوَالٍ مُخْتَلِفَةٍ ، وَالْأَكْمَلُ أَفْضَلُ .



(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥٦٢١، ٣٠٢١٨) عن أسماء بنت الصديق رضي الله عنها .

(٢) قوت القلوب (٦٩/١) .

(٣) رواه البخاري (١١٦٩) ، ومسلم (٨٨٢) .

(٤) رواه مسلم (٨٨١) .

(٥) حديث علي رضي الله عنه رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٢٤٧/٣) ، والطبراني في «الكبير» (٣١٠/٩) ، وحديث عبد الله وهو ابن عمر رضي الله عنهما رواه أبو داود (١١٣٠) ، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٥٤١٢) .

العاشرة : أن يلازم المسجد حتى يصلّي العصر ، فإن أقام إلى المغرب .. فهو الأفضل .

يقال : ( من صلّى العصر في الجامع .. كان له ثواب حجّة ، ومن صلّى المغرب .. فله ثواب عمرة )<sup>(١)</sup> ، فإن لم يأْمِنْ التصْنُعَ ودخول الآفة عليه من نظرِ الْخَلْقِ إِلَى اعْتِكَافِهِ ، أَوْ خَافَ الخوضَ فِيمَا لَا يَعْنِي .. فَالْأَفْضَلُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى بَيْتِهِ ذَاكِرًا اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ ، مُفْكَرًا فِي آلَائِهِ ، شَاكِرًا لَهُ عَلَى تَوْفِيقِهِ ، خائِفًا مِنْ تَقْصِيرِهِ ، مُرَاقبًا لِقَلْبِهِ وَلِسَانِهِ إِلَى غَرْوَبِ الشَّمْسِ ؛ حَتَّى لَا تفوتهُ السَّاعَةُ الشَّرِيفَةُ .

ولا ينبغي أن يتكلّم في الجامع وغيره من المساجد بحديث الدنيا ، قال صلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ يَكُونُ حَدِيثُهُمْ فِي مَسَاجِدِهِمْ أَمْرَ دُنْيَا هُمْ ، لَيْسَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِمْ حَاجَةٌ ، فَلَا تَجَالِسُوهُمْ »<sup>(٢)</sup> .



(١) قوت القلوب (٧٠/١) . وفي (ب) و(ج) : ( فله ثواب عمرة مع الحج ) .

(٢) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » (٣٦٤٥٨) ، والبيهقي في « الشعب » (٢٧٠١) عن الحسن مرسلاً .

## بيان الآداب وحسن الخارجة عن الترتيب السابق الذي يعم جميع التهار وهي سبعة أمور

**الأول :** أن يحضر مجالس العلم : بكرةً أو بعد الصلاة ، أو بعد العصر ، ولا يحضر مجالس القصاصين ، فلا خير في كلامهم .

ولا ينبغي أن يخلو المريد في جميع يوم الجمعة عن الخيرات والدعوات حتى توافر الساعية الشريفة وهو في خير .

ولا ينبغي أن يحضر الحلق قبل الصلاة ، روى عبد الله بن عمر رضي الله عنهما : (أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن التحلى يوم الجمعة قبل الصلاة )<sup>(١)</sup> ، إلا أن يكون عالماً بالله ، يذكر بأيام الله ، ويفقه في دين الله ، يتكلم في الجامع بالغداة ، فيجلس إليه ، فيكون جاماً بين البكور وبين الاستماع ، واستماع العلم النافع في الآخرة أفضل من اشتغاله بالنوازل ؛ فقد روى أبو ذر : (أن حضور مجلس علم أفضل من صلاة ألف ركعة )<sup>(٢)</sup> .

قال أنس بن مالك في قوله تعالى : «إِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ» : (أما إنَّه لِيَسَ بِطَلْبِ دُنْيَا ، وَلَكِنْ عِيَادَةُ مَرِيضٍ

(١) رواه أبو داود (١٠٧٩) ، والترمذى (٣٢٢) ، والنسائي (٤٧/٢) ، وابن ماجه (١١٣٣) .

(٢) قوت القلوب (٦٧/١) ، وانظر «الإتحاف» (٩٩/١) .

وشهود جنازة ، وتعلُّم علم ، وزيارة أخ في الله عز وجل<sup>(١)</sup> .

وقد سمي الله تعالى العلم فضلاً في مواضع : قال الله تعالى : « وَعَلِمْتَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمْ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا » ، وقال تعالى : « وَلَقَدْ أَئَنَا دَأْوِدَ مِنَا فَضْلًا » يعني : العلم<sup>(٢)</sup> ، فتعليم العلم في هذا اليوم وتعلمه من أفضل القربات .

والصلة أفضل من مجالس القصاص ، إذ كانوا يرون بدعه ، ويخرجون القصاص من الجامع .

حضر ابن عمر رضي الله عنهم إلى مجلسه في المسجد الجامع ؛ فإذا قاصٌ يقص في موضعه ، فقال له : قم عن مجلسي ، فقال : لا أقوم وقد جلست وسبقتك إليه ، فأرسل ابن عمر إلى صاحب الشرطة فأقامه .

فلو كان ذلك من السنة .. لما استحل إقامته ، فقد قال صلى الله عليه وسلم : « لا يقيمن أحدكم أخيه من مجلسه ثم يجعلس فيه ، ولكن تفسحوا وتوسعوا »<sup>(٣)</sup> .

وكأن ابن عمر إذا قام له الرجل من مجلسه .. لم يجلس فيه حتى يعود إليه<sup>(٤)</sup> .

(١) رواه الطبرى في « تفسيره » (١٤/٢٨/١٢٦) عن أنس مرفوعاً .

(٢) بدليل قوله في الآية الأخرى : « وَلَقَدْ أَئَنَا دَأْوِدَ وَسُلَيْمَانَ عَلَيْهِمَا » الآية . « إتحاف » (٣/٢٧٨) .

(٣) رواه البخارى (٩١١) ، ومسلم (٢١٧٧) .

(٤) رواه مسلم (٢١٧٧) تتمة الحديث السابق .

وُرُوِيَ أَنَّ قاصِّاً كَانَ يَجْلِسُ بِفَنَاءِ حَجَرَةِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا ، فَأَرْسَلَ إِلَى ابْنِ عَمِّهِ أَنَّ هَذَا قُدْمًا آذَانِي بِقَصْصِهِ وَشَغَلَنِي عَنْ سُبْحَانِي ، فَضَرَبَهُ ابْنُ عَمِّهِ حَتَّى كَسَرَ عَصَمَهُ عَلَى ظَهِيرَةٍ ، ثُمَّ طَرَدَهُ<sup>(١)</sup> .



الثاني : أَنْ يَكُونَ حَسَنَ الْمَرَاقِبَةِ لِلسَّاعَةِ الشَّرِيفَةِ : فِي الْخَبَرِ الْمَشْهُورِ : « إِنَّ فِي الْجَمْعَةِ سَاعَةً لَا يَوْافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ يَسْأَلُ اللَّهَ تَعَالَى فِيهَا شَيْئًا إِلَّا أُعْطَاهُ »<sup>(٢)</sup> .

وَفِي خَبَرٍ آخَرَ : « لَا يَصَادِفُهَا عَبْدٌ يَصْلِي »<sup>(٣)</sup> .  
وَأَخْتَلَفَ فِيهَا ؛ فَقَيلَ : إِنَّهَا عِنْدَ طَلْوَعِ الشَّمْسِ ، وَقَيلَ : عِنْدَ الزَّوَالِ .  
وَقَيلَ : مَعَ الْأَذَانِ .

وَقَيلَ : إِذَا صَعدَ الْخَطِيبُ إِلَى الْمِنْبَرِ وَأَخْذَ فِي الْخُطْبَةِ . وَقَيلَ : إِذَا قَامَ النَّاسُ إِلَى الصَّلَاةِ .

وَقَيلَ : آخَرَ وَقْتِ الْعَصْرِ ؛ أَعْنِي : وَقْتَ الْإِخْتِيَارِ .

وَقَيلَ : قَبْلَ غَرْوَبِ الشَّمْسِ ، وَكَانَتْ فَاطِمَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا تَرَاعِي ذَلِكَ

(١) قوت القلوب (٦٨/١)، والسبحة : التطوع من الذكر والصلوة .

(٢) رواه النسائي (٣/١١٥)، وهو عند البخاري (٩٣٥)، ومسلم (٨٥٢) بزيادة : « وهو قائم يصلي »، وهو في الرواية الآتية .

(٣) رواه أبو داود (١٠٤٦)، والنسائي (٣/١١٤) .

الوقت وتأمر خادمها أن ينظر إلى الشمس فيؤذنها بسقوطها ، فتأخذ في الدعاء والاستغفار إلى أن تغرب ، وتخبر بأن تلك الساعة هي المتطرفة ، وتأثيره عن أبيها صلى الله عليه وسلم<sup>(١)</sup> .

وقال بعض العلماء : هي مبهمة في جميع اليوم مثل ليلة القدر ؛ حتى تتوفر الدواعي على مراقبتها .

وقد قيل : إنها تنتقل في ساعات يوم الجمعة كتنقل ليلة القدر ، وهذا هو الأشبه ، ولو سر لا يليق بعلم المعاملة ذكره ، ولكن ينبغي أن يصدق بما قال صلى الله عليه وسلم : « إن لربكم في أيام دهركم نفحات ، ألا فتعرضوا لها »<sup>(٢)</sup> ، ويوم الجمعة من جملة تلك الأيام ، فينبغي أن يكون العبد في جميع نهاره متعرضاً لها ؛ بإحضار القلب ، وملازمة الذكر ، والتزوع عن وساوس الدنيا ، فعساً يحظى بشيء من تلك النفحات .

(١) رواه إسحاق بن راهويه في « مسنده » ( ٢١٠٩ ) ، قال : ( فكانت فاطمة تقول لغلام يقال له أربد : اصعد على الظراب ، فإذا رأيت الشمس قد تدللت للغروب .. فأخبرني ، فيخبرها ، فكانت تقوم إلى مسجدها ، فلا تزال تدعى حتى تغرب الشمس ، ثم تصلي ) . وهو بنحوه عند البيهقي في « الشعب » ( ٢٧٦ ) .

وجميع الأقوال التي أوردها قد رویت عن السلف الصالح رضي الله عنهم ، وسيأتي المصنف متتبع من « القوت » ( ٦٦ / ١ ) ، وقال : ( فهذا جمل ما قيل في هذه الساعة بروايات جاءت في ذلك متفرقة ، حذفنا ذكرها للاختصار ، فليتوخ هذه الأوقات ، ولبعهد الدعاء فيها ، والصلة فيما صلح منها ) .

(٢) رواه الطبراني في « الكبير » ( ٢٣٣ / ١٩ ) ، وابن عبد البر في « التمهيد » ( ٣٣٩ / ٥ ) بنحوه .

وقد قال كعب الأحبار : إنها في آخر ساعة من يوم الجمعة ، وذلك عند الغروب ، فقال أبو هريرة : كيف تكون آخر ساعة وقد سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول : « لا يوافقها عبد يصلي » ولات حين صلاة ؟ فقال كعب : ألم يقل رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من قعد يتظر الصلاة .. فهو في صلاة » ؟ قال : بلـ ، قال : فذاك صلاة ، فسكت أبو هريرة<sup>(١)</sup> .

وكان كعب مائلاً إلى أنها رحمة من الله سبحانه للقائمين بحق هذا اليوم ، وأوان إرسالها عند الفراغ من تمام العمل .

وبالجملة : هذا وقت شريف مع وقت صعود الإمام المنبر ، فليكثر الدعاء فيهما .



(١) رواه أبو داود (١٠٤٦) ، والنسائي (١١٤/٣) من حديث عبد الله بن سلام رضي الله عنه ، وكعب حكم قوله هذا ووافقه عليه ، وترابع عن قول له قديم أنها في السنة مرة ، قال الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » (٢٨٢/٣) : ( وجدت بخط شمس الدين الداودي ما نصه : « صحيح أبو زرعة الدمشقي أن أبا هريرة إنما روى الحديث كله عن كعب » ، فعلى هذا : لذكر كعب في القصة أصل ) . وفي معنى : « قائم يصلي » نقل الإمام النووي في « شرح مسلم » (٦/١٤٠) : أنه ملائم للدعاء فيها ، وعليه فلا حاجة لإيراد حديث : « من قعد يتظر الصلاة ... » ، وروايته عند مسلم (٤٩١) : « من جلس مجلساً يتظاهر الصلاة .. فهو في صلاة » ، وسياق المصنف في « القوت » (١/٦٦) .

الثالث : يستحب أن يكثر الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا اليوم : فقد قال صلى الله عليه وسلم : « من صلى عليَّ في يوم الجمعة ثمانين مرّة .. غفر الله له ذنوب ثمانين سنة » ، قيل : يا رسول الله ؟ كيف الصلاة عليك ؟ قال : « تقول : اللهم صل على محمد عبدك ونبيك ورسولك النبي الأمي وتعقد واحدة » <sup>(١)</sup> .

وإن قلت : ( اللهم صل على محمد وعلى آل محمد صلاة تكون لك رضا ، ولحقيقه أداء ، وأعطيه الوسيلة والمقام المحمود الذي وعدته ، واجزه عنا ما هو أهله ، واجزه أفضل ما جزيت نبياً عن أمته ، وصل على جميع إخوانه ، من النبئين والصالحين يا أرحم الراحمين ) ، تقول هذا سبع مرات ؟ فقد قيل : من قالها في سبع جموع في كل جمعة سبع مرات .. وجبت له شفاعته صلى الله عليه وسلم .

وإن أراد أن يزيد . أتى بالصلوات المأثورة فقال : ( اللهم اجعل فضائل صلواتك ، ونوامي بركاتك ، وشرائف زكواتك ورأفتك ورحمتك وتحياتك ، على محمد سيد المرسلين ، وإمام المتقيين ، وخاتم النبيين ، ورسول رب العالمين ، قائد الخير ، وفتح البر ، ونبي الرحمة ، وسيد الأمة ، اللهم ابعثه مقاماً مموداً تزلف به قربة ، وتقر به عينه ، يغبطه به )

(١) رواه ابن شاهين في « الترغيب في فضائل الأعمال » ( ٢٢ ) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٤٦٣ / ١٣ ) ، قال الحافظ العراقي : ( وقال ابن النعمان : حديث حسن ) . « إتحاف » ( ٣ / ٢٨٦ ) .

الأولون والآخرون ، اللهم ؛ أعطِهِ الفضل والفضيلة ، والشرف والوسيلة ، والدرجة الرفيعة ، والمنزلة الشامخة المنيفة ، اللهم ؛ أعطِ محمداً سُؤلَهُ ، وبلغه مأموله ، واجعله أول شافع وأول مشفع ، اللهم ؛ عظم برهانه ، وثقل ميزانه ، وأفلج حاجته ، وارفع في أعلى المقربين درجته ، اللهم ؛ احشرنا في زمرة ، واجعلنا من أهل شفاعته ، وأحياناً على سنته ، وتوفنا على ملته ، وأورذنا حوضه ، واسقنا بكأسه غير خزايا ولا نادمين ، ولا شاكين ولا مبدلين ، ولا فاتئن ولا مفتونين ، أمين يا رب العالمين )<sup>(١)</sup> .

وعلى الجملة : فكل ما أتى به من ألفاظ الصلاة ولو المشهور في التشهد .. كان مصلياً .

ويينيغي أن يضيف إليه الاستغفار ؛ فإن ذلك أيضاً مستحب في هذا اليوم )<sup>(٢)</sup> .



**الرابع :** قراءة القرآن : فليكثر منه ، وليقرأ سورة الكهف خاصة ؛ فقد روى ابن عباس وأبو هريرة رضي الله عنهم ، عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال : « من قرأ سورة الكهف ليلة الجمعة أو يوم الجمعة .. أعطي نوراً

(١) رواه ابن أبي عاصم في « الصلاة على النبي » (٢١) مرفوعاً ، و(٢٣) موقوفاً على علي رضي الله عنه ، بصحوة ، وهو في « القوت » (٦٦/١) ، وأفلج : أظهر .

(٢) قوت القلوب (٦٧/١) .

مِنْ حِيثُ يَقْرُئُهَا إِلَى مَكَّةَ ، وَغُفْرَانُهُ إِلَى يَوْمِ الْجَمْعَةِ الْأُخْرَى وَفَضْلُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ، وَصَلَوةُ عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلِكٍ حَتَّى يَصْبَحَ ، وَعَوْفَيَ مِنَ الدَّاءِ وَالْدُّبْيَلَةِ وَذَاتِ الْجَنْبِ وَالْبَرْصِ وَالْجَذَامِ ، وَفِتْنَةُ الدِّجَالِ »<sup>(١)</sup> .

ويستحب أن يختتم القرآن في يوم الجمعة وليلتها إنْ قدرَ ، ول يكن ختمه للقرآن في ركعتي الفجر إنْ قرأ بالليل ، أو في ركعتي المغرب ، أو بين الأذان والإقامة للجمعة ، فلهُ فضلٌ عظيم<sup>(٢)</sup> .

وكان العابدون يستحبون أن يقرؤوا يوم الجمعة : ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) ألفَ مرَّة<sup>(٣)</sup> ، ويقال : إنَّ مَنْ قرأها في عَشْرِ رَكَعَاتٍ أَوْ عَشْرِينَ رَكْعَةً .. فهو أَفْضَلُ مِنْ ختَمه .

(١) قال صاحب « القوت » ( ٦٧/١ ) : ( وروى ابن جريج ، عن عطاء ، عن ابن عباس وأبي هريرة قالا : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ... ) ، وذكره الحافظ المناوي في « فيض القدير » ( ١٩٨/٦ ) وقال : ( رواه الديلمي عن أبي هريرة يرفعه ) ، وأصل الحديث مروي عند عبد الرزاق في « المصنف » ( ١٨٦/١ ) ، والدارمي في « سننه » ( ٣٤٥٠ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ٥٦٤/١ ) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه . والدُّبْيَلَةُ : بوزان جهينة ، كل ورم في داخله موضع تنصب إليه المادة ، وذات الجنب : ورم حار في العضلات الباطنة والحجاج المستبطن ، وانظر « الإتحاف » ( ٢٩٣/٣ ) .

(٢) قوت القلوب ( ٦٧/١ ) .

(٣) روى الرافعي في « تاريخ قزوين » ( ٢٠٦/٢ ) مرفوعاً : « من قرأ : ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) ألفَ مرَّة .. فقد اشتري نفسه من الله عز وجل » .

وكانوا يصلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَلْفَ مَرَّةٍ<sup>(١)</sup> ، ويقولونَ : (سُبْحَانَ اللَّهِ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ ) أَلْفَ مَرَّةٍ ، وإنْ قرأتِ الْمُسَبِّحَاتِ السَّتَّ فِي يَوْمِ الْجَمْعَةِ أَوْ لِيلَتِهَا . . فَخَيْرٌ<sup>(٢)</sup> .

وليس يُروى أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقْرَأُ سُورًا بِأَعْيَانِهَا إِلَّا فِي يَوْمِ الْجَمْعَةِ وَلِيلَتِهَا ، كَانَ يَقْرَأُ فِي صَلَاتِ الْمَغْرِبِ لِيَلَةَ الْجَمْعَةِ : ( قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ) ، وَ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) ، وَكَانَ يَقْرَأُ فِي صَلَاتِ الْعَشَاءِ الْآخِرَةِ لِيَلَةَ الْجَمْعَةِ : سُورَةُ الْجَمْعَةِ ، وَالْمُنَافِقِينَ<sup>(٣)</sup> .

وَرُوِيَ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقْرُؤُهُمَا فِي رُكُونِ الْجَمْعَةِ ، وَكَانَ يَقْرَأُ فِي صَلَاتِ الصَّبَحِ يَوْمَ الْجَمْعَةِ بِسُورَةِ سَجْدَةِ لِقَمَانَ<sup>(٤)</sup> ، وَسُورَةِ ( هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ )<sup>(٥)</sup> .

**الخامسُ : الصلواتُ :** يستحب إذا دخلَ الجامعَ أَلَا يجلسَ حَتَّى يصلِّي أربعَ ركعَاتٍ ، يقرأُ فيهنَّ : ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) مَئِيْةً مَرَّةً ، في كُلِّ رُكُونٍ

(١) انظر « جلاء الأفهام » (ص ٥٧) .

(٢) هي السور التي هي أولها نحو : ﴿سَبَّحَ﴾ ، ﴿يُسَبِّح﴾ ، وهي : الحديد ، والحضر ، والصف ، والجمعة ، والتغابن ، والأعلى .

(٣) رواه ابن حبان في « صحيحه » (١٨٤١) .

(٤) وهي سورة السجدة ، سميت بالإضافة إلى مجاورتها تمييزاً بها عن غيرها .

(٥) رواه مسلم (٨٧٩) .

خمسين مرّةً ، فقد نُقلَ عنْ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ مَنْ فَعَلَهُ . . لَمْ يَمْتَحَنْ يَرَى مَقْعِدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ ، أَوْ يُرَى لَهُ<sup>(١)</sup> .

وَلَا يَدْعُ رَكْعَتِي التَّحْمِيَةِ وَإِنْ كَانَ الْإِمَامُ يَخْطُبُ ، وَلَكِنْ يَخْفَفُ ، أَمْرَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِذَلِكَ<sup>(٢)</sup> ، وَفِي حَدِيثٍ غَرِيبٍ أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَكَتَ لِلَّدَّاخِلِ حَتَّىٰ فَرَغَ<sup>(٣)</sup> ، فَقَالَ الْكَوْفِيُّونَ : إِنْ سَكَتَ لَهُ الْإِمَامُ . . صَلَّاهُمَا<sup>(٤)</sup> .

وَيُسْتَحْبِطُ فِي هَذَا الْيَوْمِ أَوْ فِي لَيْلَتِهِ أَنْ يَصْلِي أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ بِأَرْبَعِ سورٍ ؟ سُورَةُ الْأَنْعَامِ ، وَالْكَهْفِ ، وَطَهِ ، وَيَسَّ ، فَإِنْ لَمْ يُحْسِنْ . . قَرَأَ تِيسَ ، وَسُجْدَةُ لَقْمَانَ ، وَسُورَةُ الدَّخَانَ ، وَسُورَةُ الْمَلِكِ ، وَلَا يَدْعُ قِرَاءَةَ هَذِهِ الْأَرْبَعِ سورٍ فِي لَيْلَةِ الْجُمُعَةِ ، فَفِيهَا فَضْلٌ كَثِيرٌ .

وَمَنْ لَا يُحْسِنُ الْقُرْآنَ . . قَرَأَ مَا يُحْسِنُ ، فَهُوَ لُهُ بِمَنْزِلَةِ خَتْمَةٍ<sup>(٥)</sup> ، وَيَكْثُرُ مِنْ قِرَاءَةِ سُورَةِ الْإِحْلَاصِ .

(١) قال الحافظ العراقي : (أخرجه الخطيب في «الرواية عن مالك» من حديث ابن عمر ، وقال : غريب جداً) ، وأخرجه الدارقطني في «غرائب مالك» وقال : لا يصح . «إتحاف» (٢٩٦/٣) .

(٢) رواه مسلم (٨٧٥) .

(٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥٢٠٦) ، والدارقطني في «سننه» (١٦/٢) .

(٤) قوت القلوب (٦٧/١) ، وقال : (ولعل سكوت رسول الله صلى الله عليه وسلم مخصوص له ؛ لوجوب قوله) .

(٥) قوت القلوب (٦٧/١) ، وقال : (فذلك له ختمة ، فقيل : ختمة من حيث علمه)

ويستحب أن يصلّي صلاة التسبيح كما سيأتي في باب التطوعات كيفيتها ، وروي أنَّه صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قالَ لعَمِّهِ العَبَّاسِ : « صلُّها في كل جمعةٍ »<sup>(١)</sup> .

وكان ابنُ عباسٍ رضيَ اللهُ عنْهُما لا يدعُ هذهِ الصلاةَ يوم الجمعةِ بعد الزوالِ ، وكانَ يخبرُ عنْ جلالَةِ فضلِها<sup>(٢)</sup> .

والأحسنُ : أنْ يجعلَ وقتَهُ إلى الزوالِ للصلاةِ ، وبعدَ الجمعةِ إلى العصرِ لاستماعِ العلمِ ، وبعدَ العصرِ إلى المغربِ للتسبيحِ والاستغفارِ<sup>(٣)</sup> .



السادسُ : الصدقةُ مستحبةٌ في هذا اليومِ خاصةً : فإنَّها تُضاعفُ إلا على منْ سأَلَ والإمامُ يخطبُ وكانَ يتكلَّمُ في كلامِ الإمامِ ، فهذا مكروهٌ .

قالَ صالحُ بنُ أحمدَ : ( سأَلَ مسكيٌّ يوم الجمعةِ والإمامُ يخطبُ وكانَ إلى جنبِ أبيهِ ، فأعطى رجُلٌ أبي قطعةً - ولمْ يعرفُهُ - ليناولَهُ إِيَّاهَا ، فلمْ يأخذُها منهُ أبي )<sup>(٤)</sup> .

وقالَ ابنُ مسعودٍ : ( إذا سأَلَ الرَّجُلُ في المسجدِ .. فقد استحقَ الأَ

(١) رواه أبو داود ( ١٢٩٧ ) ، وابن ماجه ( ١٣٨٧ ) .

(٢) قوت القلوب ( ٦٧ / ١ ) .

(٣) قوت القلوب ( ٦٥ / ١ ) ، وقال : ( فكذلك كانَ المتقدمون يقسمون يوم الجمعة هذه الأقسام الثلاثة ) .

(٤) قوت القلوب ( ٦٩ / ١ ) ، ولو كانت مستحبةً .. لفعلها أَحمد رحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى .

يعطى ، وإذا سأله على القرآن .. فلا تعطوه )<sup>(١)</sup> .

ومن العلماء من كره الصدقة على السؤال في الجامع الذين يتخطون رقاب الناس ، إلا أن يسأل قائماً أو قاعداً في مكانٍ من غير أن يتخطّى .

وقال كعب الأحبار : ( من شهد الجمعة ، ثم انصرف ، فتصدق بشيئين مختلفين من الصدقة ، ثم رجع فركع ركعتين يتم رکوعهما وسجودهما وخشوعهما ، ثم يقول : اللهم ؟ إني أسألك باسمك بسم الله الرحمن الرحيم ، وباسمك الذي لا إله إلا الله ، هو الحي القيوم ، لا تأخذه سنة ولا نوم .. لم يسأل الله تعالى شيئاً إلا أعطاه )<sup>(٢)</sup> .

وقال بعض السلف : ( من أطعم مسكيناً يوم الجمعة ، ثم غدا وابتكر ، ولم يؤذ أحدا ، ثم قال حين يسلم الإمام : بسم الله الرحمن الرحيم الحي القيوم ، أسألك أن تغفر لي وترحمني وأن تعافيني من النار ، ثم دعا بما بدا له .. استجيب له )<sup>(٣)</sup> .



**السابع :** أن يجعل يوم الجمعة للأخرة : فيكُفُّ فيه عن جميع أشغال الدنيا ، ويكثر فيه الأوراد ، ولا يتبدىء فيه السفر ؟ فقد رُويَ أنه من سافر

(١) قوت القلوب (٦٩/١) ، واللحادق الآتي منه كذلك .

(٢) قوت القلوب (٦٩/١) .

(٣) قوت القلوب (٦٩/١) .

في ليلة الجمعة.. دعا عليه ملكاً<sup>(١)</sup> ، وهو بعد طلوع الفجر حرام إلا إذا كانت الرفقة تفوّت .

وكره بعض السلف شراء الماء في المسجد من السقاء ليشربها أو يسبّلها ، حتى لا يكون مبتاعاً في المسجد ، فإن البيع والشراء في المسجد مكرورة ، وقالوا : لا بأس لمن أعطى القطعة خارج المسجد ثم شرب أو سبّل في المسجد<sup>(٢)</sup> .

وبالجملة : ينبغي أن يزيد في الجمعة في أوراده وأنواع خيراته ، فإن الله سبحانه إذا أحب عبداً . استعمله في الأوقات الفاضلة بفوائل الأعمال ، وإذا مقتة .. استعمله في الأوقات الفاضلة بسيئ الأعمال ، ليكون ذلك أوجع في عقابه ، وأشد لمقته ؛ لحرمانه بركة الوقت ، وانتهاكه حرمة الوقت .

ويستحب في الجمعة دعوات ، وسيأتي ذكرها في كتاب الدعوات إن شاء الله تعالى ، وصلّى الله على كل عبد مصطفى .



(١) رواه الخطيب في «الرواة عن مالك» ، والدارقطني في «الأفراد» ، كذا ذكر الحافظ الزبيدي في «الإتحاف» (٣٠٢/٣) ، وهو بنحوه عند ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥١٥٨) ، وأبي نعيم في «الحلية» (٧٥/٦) .

(٢) قوت القلوب (٦٩/١) .

## الباب السادس

### في مسائل منفرقة تعمّ بها البلوى، ويحتاج المربي إلى معرفتها

فأيّاً المسائل التي تقع نادرةً.. فقد استقصيناها في كتب الفقه.

#### مسائل

[تتعلق بأفعال المصلي وحركاته في الصلاة صحةً وفساداً]

ال فعلُ القليلُ وإنْ كانَ لا يبطلُ الصلاةَ فهوَ مكروهٌ إلَى لحاجةٍ ، وذلِكَ في دفعِ المارِ أوْ قتلِ عقربٍ يخافُها ويُمكِنُ قتلُها بضربِهِ أوْ بضربيْنِ ، فإِذا صارتْ ثلاثةً.. كثُرْتْ وبطَلَتِ الصلاةُ ، وكذلِكَ القملةُ والبرغوثُ ، مهما تأذَّى بهما.. كأنَّ لهُ دفعُهُما ، وكذا حاجتهُ إلى الحكَّ الذي يشوّشُ عليهِ الخشوعَ .

كانَ معاذُ يأخذُ القملةَ والبرغوثَ في الصلاة<sup>(١)</sup> ، وابنُ عمرَ كانَ يقتلُ القملةَ في الصلاةِ حتَّى يظهرَ الدُّمُ على يديه<sup>(٢)</sup> .

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٥٥٥، ٧٥٦٠) .

(٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٥٥٦) عن عمر رضي الله عنه .

وقال النخعي : ( يأخذُها ويوهنُها ، ولا شيءَ عليه إِنْ قتَلَها )<sup>(١)</sup> .

وقال ابنُ المسمِّي : ( يأخذُها فيخدرُها ثُمَّ يطرحُها )<sup>(٢)</sup> .

وقال مجاهدٌ : ( الأَحَبُ إِلَيَّ أَنْ يدعَهَا ، إِلا أَنْ تؤذِيهَا فتشغلَهُ عَنْ صلاتهِ ، فيوهنُها قدرَ ما لا تؤذِي ثُمَّ يلقِيَها )<sup>(٣)</sup> .

وهذه رخصةٌ ، وإلَّا . . فالكمالُ الاحترازُ عنِ الفعلِ وإنْ قلَّ ، ولذلكَ كانَ بعضُهُمْ لا يطردُ الذبابَ ، وقالَ : ( لا أَعوُذُ نفسيَ ذلكَ فيفسدُ علىَ صلاتِي ، وقد سمعتُ أَنَّ الفساقَ يصبرونَ بَيْنَ يديِ الملوكِ عَلَى أَذى كثيرٍ ولا يتحرَّكونَ ) .

ومهما تشاءَبَ . . فلا بأسَ أَنْ يضعَ يَدَهُ عَلَى فِيهِ ، وهوَ الأولى ، وإنْ عطسَ . . حمدَ اللهَ عَزَّ وجلَّ في نفسيِهِ ولمْ يحرِكْ لسانَهُ ، وإنْ تجشَّأَ . . فینبغی أَلَا يرفعَ رأسَهُ إِلَى السَّمَاءِ ، وإنْ سقطَ رداؤُهُ . . فلا ينبعي أَنْ يسوِيهُ ، وكذلكَ أطراافُ عِمامتِهِ ، فكُلُّ ذلكَ مكرورةٌ إِلَّا لضرورَةِ .

### مسائلٌ

[في حكم خلع النعال في الصلاة هل يفسد أم لا ، وهل الصلاة في النعلين جائزه أم لا]  
الصلاه في النعلين جائزه وإن كان نزع النعلين سهلاً ، وليس الرخصة

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٥٩).

(٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٥٧).

(٣) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٥٣) بمعنىه.

في الخفّ لعسر النزع ، بل هذه النجاسة مغفوّ عنها ، وفي معناها المداس ، صلّى رسول الله صلّى الله عليه وسلم في نعليه ثم نزع ، فنزع الناس نعالهُم ، فقال : « لم خلعت نعالكم؟ » قالوا : رأيناك خلعت فخلعنا ، فقال صلّى الله عليه وسلم : « إن جبريل عليه السلام أتاني فأخبرني أن بهما خبئاً ، فإذا أراد أحدهم المسجد . فليقلْ نعليه ولينظر فيهما ، فإن رأى خبئاً . فليمسحه بالأرض وليصلّ فيهما »<sup>(١)</sup> .

وقال بعضهم : الصلاة في النعلين أفضل ؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلم قال : « لم خلعت نعالكم؟ » وهذه مبالغة ؛ فإنه صلّى الله عليه وسلم سألهُم ليبيّن لهم سبب خلعيه ، إذ علم أنّهم خلعوا على موافقته .

وقد روى عبد الله بن السائب أنّ النبي صلّى الله عليه وسلم خلع نعليه<sup>(٢)</sup> ، فإذا قد فعل كلّيّهما ؛ فمن خلع .. فينبغي ألا يضعهما عن يمينه ويساره فيضيق الموضع ويقطع الصفة ، بل يضعهما بين يديه ، ولا يتركهما وراءه فيكون قلبه ملتفتا إليهما .

ولعلّ من رأى الصلاة فيهما أفضل .. راعى هذا المعنى ، وهو التفات القلب إليهما ، روى أبو هريرة رضي الله عنه ، عن النبي صلّى الله عليه وسلم قال : « إذا صلّى أحدهم .. فليجعل نعليه بين رجليه »<sup>(٣)</sup> .

(١) رواه أبو داود (٦٥٠) .

(٢) رواه النسائي (٢/١٧٦) .

(٣) رواه أبو داود (٦٥٥) .

وقال أبو هريرة لغيره : ( اجعلهمَا بَيْنَ رِجْلَيْكَ وَلَا تَؤْذِبَهُمَا مُسْلِمًا )<sup>(١)</sup>.

ووضعَهُمَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى يَسَارِهِ وَكَانَ إِمَامًا<sup>(٢)</sup> ، فلإمام أَنْ يَفْعُلَ ذَلِكَ ؛ إِذْ لَا يَقْفُ أَحَدٌ عَلَى يَسَارِهِ ، وَالْأُولَى أَلَا يَضْعَهُمَا بَيْنَ قَدْمَيْهِ فَيُشَغِّلَاهُ ، وَلَكِنْ قَدَّامَ قَدْمَيْهِ ، وَلَعْلَهُ الْمَرَادُ بِالْحَدِيثِ ، وَقَدْ قَالَ جَبِيرُ بْنُ مَطْعَمٍ : ( وَضُعُّ الرَّجُلِ نَعْلَيْهِ بَيْنَ قَدْمَيْهِ بَدْعَةً )<sup>(٣)</sup> .

### مسائل

[في حكم البزاق في الصلاة إذا غلبَهُ كيفَ يَفْعُلُ]

إذا بزقَ في صلاته .. لمْ تُبْطَلْ صلاتهُ ؛ لأنَّهُ فَعَلَ قَلِيلٌ ، وَمَا يَحْصُلُ بِهِ مِنْ صوتٍ لَا يُعْدُ كلامًا وَلَيْسَ عَلَى شَكٍّ حِرْفِ الْكَلَامِ ، إِلَّا أَنَّهُ مَكْرُوْهٌ ، فَيَنْبَغِي أَنْ يَحْتَرَزَ عَنْهُ ، إِلَّا كَمَا أَذَنَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيهِ : إِذْ رُوِيَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأَى فِي الْقِبْلَةِ نُخَامَةً ، فَغَضِبَ غَضِبًا شَدِيدًا ، ثُمَّ حَكَّهَا بِعَرْجُونٍ كَانَ فِي يَدِهِ ، وَقَالَ : « أَئْتُونِي بِعَيْرِ » ، فَلَطَّخَ أَثْرَهَا بِزَعْفَرَانٍ ، ثُمَّ التَّفَتَ إِلَيْنَا وَقَالَ : « أَئْتُكُمْ يُحِبُّ أَنْ يُبَزَّقَ فِي وَجْهِهِ ؟ » فَقَلَنَا : لَا أَئْتَنَا ، قَالَ : « فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا

(١) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٧٩٨٠ ) .

(٢) رواه أبو داود ( ٦٤٨ ) ، والنسائي ( ٧٤ / ٢ ) ، وابن ماجه ( ١٤٣١ ) .

(٣) والخبرُ عند ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٧٩٨١ ) عن نافع بن جبير بن مطعم .

دخلَ في صلاتهِ فإنَّ اللهَ عَزَّ وجلَّ بينَهُ وبينَ القِبْلَةِ »، وفي لفظٍ آخرٍ: «.. واجْهُهُ اللَّهُ تَعَالَى ، فَلَا يَبْرُقَنَّ أَحَدُكُمْ تَلْقاءً وَجْهِهِ ، وَلَا عَنْ يَمِينِهِ ، وَلَكِنْ عَنْ شِمَالِهِ أَوْ تَحْتَ قَدْمِهِ الْيَسْرَى ، إِنْ بَدَرَتْهُ بَادِرَةً .. فَلَيَبْصُقْ فِي ثُوبِهِ وَلِيَقُلْ بِهِ هَذِهِـا » وَدَلِيلُهُ بَعْضٌ<sup>(١)</sup> .

### مسائل الترتيب

#### [في كيفية وقوف المقتدي وراء الإمام]

**لوقوف المقتدي سنةٌ وفرضٌ :**

**أَمَّا السُّنَّةُ :** فَإِنْ يَقْفَ الْوَاحِدُ عَنْ يَمِينِ الْإِمَامِ متأخِّرًا عَنْهُ قَلِيلًا ، وَالمرأةُ الْوَاحِدَةُ تَقْفُ خَلْفَ الْإِمَامِ ، فَإِنْ وَقَتْ بِجَنْبِ الْإِمَامِ .. لَمْ يَضُرْ ، وَلَكِنْ خَالَفَتِ السُّنَّةَ ، فَإِنْ كَانَ مَعَهَا رَجُلٌ .. وَقَفَ الرَّجُلُ عَنْ يَمِينِ الْإِمَامِ وَهِيَ خَلْفُ الرَّجُلِ .

وَلَا يَقْفُ أَحَدٌ خَلْفَ الصَّفَّ مُنْفَرِدًا ، بَلْ يَدْخُلُ فِي الصَّفَّ ، أَوْ يَجْرِي إِلَيْهِ نَفْسِهِ وَاحِدًا مِنَ الصَّفَّ ، فَإِنْ وَقَفَ مُنْفَرِدًا .. صَحَّتْ صَلَاتُهُ مَعَ الْكُرَاهَةِ .

**وَأَمَّا الْفَرْضُ :** فَاتِصالُ الصَّفَّ ، وَهُوَ أَنْ يَكُونَ بَيْنَ الْمَقْتَدِيِّ وَالْإِمَامِ رَابِطَةٌ جَامِعَةٌ ، فَإِنَّهُمَا فِي جَمَاعَةٍ ، فَإِنْ كَانَا فِي مَسْجِدٍ .. كَفَى ذَلِكَ جَامِعًا؛ لَأَنَّهُ بَنِيَ لَهُ ، فَلَا يَحْتَاجُ إِلَى اتِصالِ صَفَّ ، بَلْ إِلَى أَنْ يَعْرَفَ أَفْعَالُ الْإِمَامِ ؛

(١) رواه مسلم (٣٠٠٨) ضمن حديث جابر الطويل، وسياق المصنف من «القوت» (٩٩/١).

صلَّى أبو هريرة رضيَ اللهُ عنْهُ عَلَى ظَهْرِ الْمَسْجِدِ بِصَلَاةِ الْإِمَامِ<sup>(١)</sup>.

وإِذَا كَانَ الْمَأْمُومُ عَلَى فَنَاءِ الْمَسْجِدِ فِي طَرِيقٍ أَوْ صَحْرَاءَ مُشْتَرَكَةَ وَلَيْسَ بَيْنَهُمَا اخْتِلَافٌ بِنَاءً مُفْرِقٍ.. فَيَكْفِي الْقَرْبُ بِقَدْرِ غَلُوْثِ سَهْمٍ<sup>(٢)</sup> ، وَهِيَ رَابِطَةٌ ؛ إِذْ يَصْلُّ فَعْلُ أَحَدِهِمَا إِلَى الْآخَرِ ، وَإِنَّمَا يُشْتَرِطُ<sup>(٣)</sup> إِذَا وَقَفَ فِي صَحْنِ دَارٍ عَلَى يَمِينِ الْمَسْجِدِ أَوْ يَسَارِهِ وَبَائِهَا لَافْظُ فِي الْمَسْجِدِ<sup>(٤)</sup> ، فَالشَّرْطُ أَنْ يَمْتَدَّ صَفُّ الْمَسْجِدِ فِي دَهْلِيزِهَا مِنْ غَيرِ انْقِطَاعٍ إِلَى الصَّحْنِ ، ثُمَّ تَصْحُّ صَلَاةُ مَنْ فِي ذَلِكَ الصَّفِّ وَمَنْ خَلْفَهُ دُونَ مَنْ تَقدَّمَ عَلَيْهِ ، وَهَذِهِ حَكْمُ الْأَبْنِيَةِ الْمُخْتَلِفَةِ ، فَأَمَّا الْبَنَاءُ الْوَاحِدُ وَالْعَرْصَةُ الْوَاحِدَةُ.. فَكَالصَّحْرَاءِ<sup>(٥)</sup>.

### مسالك القبور

#### [في حكم المسبوق]

المسبوقُ إِذَا أَدْرَكَ آخَرَ صَلَاةِ الْإِمَامِ.. فَهُوَ أَوَّلُ صَلَاتِهِ ؛ فَلِيُواْفِقِ الْإِمَامَ

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٦٢١٥)، وهو من معلقات البخاري (باب الصلاة في السطوح والمنبر والخشب).

(٢) أي : مقدار رمية سهم ، وهي ثلاثة ذراع إلى أربع مئة ذراع ، والتقدير عرفي . انظر «الإتحاف» (٣١٣/٣).

(٣) أي : يشترط الاتصال بالإمام إن كان المأمور في غير فضاء ، كما إذا . . .

(٤) لافظ : لاصق بالأرض نافذ من غير فاصل بينهما من طريق أو غيره. انظر «مشكل الوسيط» (٢٣١/٢).

(٥) العرصة : الساحة ، والبقةة الواسعة لا بناء فيها ، والضمير في قوله : (من تقدم عليه) عائد على الصفة .

وليَبْنِ عَلَيْهِ ، وَلِيَقْنُتْ فِي الصَّبَحِ فِي آخِرِ صَلَاةِ نَفْسِهِ وَإِنْ قَنَتْ مَعَ الْإِمَامِ ، وَإِنْ أَدْرَكَ مَعَ الْإِمَامِ بَعْضَ الْقِيَامِ . . فَلَا يَشْتَغِلُ بِالدُّعَاءِ ، وَلِيَبْدأُ بِالْفَاتِحةِ وَلِيَخْفَفْهَا ، فَإِنْ رَكِعَ الْإِمَامُ قَبْلَ تَمَامِهَا وَقَدْرَ عَلَىٰ لَحْوِهِ فِي اعْتِدَالِهِ عَنِ الرَّكْوَعِ . . فَلِيَتَمَّ ، فَإِنْ عَجَزَ . . وَاقْفَ الْإِمَامُ وَرَكِعَ وَكَانَ لِبَعْضِ الْفَاتِحةِ حَكْمٌ جَمِيعِهَا ، فَتَسْقُطُ عَنْهُ بِالسَّبِقِ ، وَإِنْ رَكِعَ الْإِمَامُ وَهُوَ فِي السُّورَةِ . . فَلِيَقْطَعْهَا .

وَإِنْ أَدْرَكَ الْإِمَامَ فِي السُّجُودِ أَوِ التَّشْهِيدِ . . كَبَرَ لِلْإِحْرَامِ وَجَلَسَ وَلَمْ يَكُبِّرْ ، بِخَلَافِ مَا إِذَا أَدْرَكَهُ فِي الرَّكْوَعِ ؛ فَإِنَّهُ يَكُبِّرُ ثَانِيًّا فِي الْهُوَيِّ ؛ لَأَنَّ ذَلِكَ اِنْتِقَالٌ مُحْسُوبٌ لَهُ ، وَالْتَّكْبِيرَاتُ لِلانتِقالَاتِ الْأُصْلِيَّةِ فِي الصَّلَاةِ ، لَا لِلْعَوَارِضِ بِسَبِيلِ الْقَدْوَةِ .

وَلَا يَكُونُ مَدْرَكًا لِلرَّكْعَةِ مَا لَمْ يَطْمَئِنَّ فِي الرَّكْوَعِ وَالْإِمَامُ بَعْدُ فِي حَدِّ الرَّاكِعِينَ ، فَإِنْ لَمْ يَتَمَّ طَمَانِيَتَهُ إِلَّا بَعْدَ مُجاوِزَةِ الْإِمَامِ حَدَّ الرَّاكِعِينَ . . فَاتَّهُ تِلْكَ الرَّكْعَةَ .

### مسائلٌ تَبَرُّ

[في متفرقات مسائل الفائدة والجماعة]

مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الظَّهَرِ إِلَىٰ وَقْتِ الْعَصْرِ . . فَلِيَصِلِّ الظَّهَرَ أَوْلَأَ ثُمَّ الْعَصْرَ ، فَإِنْ ابْتَدَأَ بِالْعَصْرِ . . أَجْزَأُهُ ، وَلَكِنْ تَرَكَ الْأُولَى ، وَاقْتَحَمَ شَبَهَةَ الْخَلَافِ<sup>(۱)</sup> .

(۱) إِذ التَّرْتِيبُ بَيْنَ الْفَائِدَةِ وَالْوَقْتِيَّةِ وَبَيْنَ الْفَوَائِدِ مُسْتَحْقٌ لَازِمٌ عِنْدَ الْحَنْفِيَّةِ . انْظُرْ « مَرَاقِي الْفَلَاحِ » (ص ۳۷۷) .

فإن وجد إماماً.. فليصل العصر ثم ليصل الظهر بعده ، فإن الجماعة بالاداء أولى .

وإن صلى منفرداً في أول الوقت ، ثم أدرك جماعة.. صلى في الجماعة ونوى صلاة الوقت ، والله يحتسب أكملهما ، فإن نوى فائتة أو تطوعاً جاز .

وإن كان قد صلى في جماعة ، فأدرك جماعة أخرى.. فلينو الفائتة أو النافلة ، فإعادة المؤدّاة بالجماعة مرّة أخرى لا وجه له ، وإنما احتمل ذلك لدركِ فضيلةِ الجماعة .

### مسائلٌ

[في حكم من رأى على ثوبه نجاسة : هل يتم صلاته أو يستأنف] من صلى ثم رأى على ثوبه نجاسة.. فالأحب قضاء الصلاة ولا يلزمُه ولررأ النجاسة في أثناء الصلاة.. رمى بالثوب وأتم ، والأحب الاستئناف .

وأصل هذا : قصة خلع النعلين ، حيث أخبره جبريل عليه السلام بأنَّ عليهم نجاسة ، فإنه صلى الله عليه وسلم لم يستأنف الصلاة .

## مسالك

### [في حكم سجود السهو]

من ترك التشهد الأول ، أو القنوت ، أو ترك الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم في التشهد الأول ، أو فعل فعلاً سهواً وكانت الصلاة بطلت بعمدته ، أو شئ فلم يذر : أصلى ثلاثة أيام أربعاً .. أخذ باليقين وسجد سجدة السهو قبل السلام ، فإن نسي .. وبعد السلام مهما تذكر على القرب ، فإن سجدة بعد السلام ، وأحدث .. بطلت صلاته ؛ فإنه لمن دخل في السجود كأنه جعل سلامه نسياناً في غير محله ، فلم يحصل التحلل به ، وعاد إلى الصلاة ، فلذلك يستأنف السلام بعد السجود .  
 فإن تذكر سجدة السهو بعد خروجه من المسجد ، أو بعد طول الفصل .. فقد فات .

## مسالك

### [في بيان الدواء النافع للوسوسة في نية الصلاة]

الوسوسة في نية الصلاة سببها خجل في العقل ، أو جهل بالشرع ؛ لأن امثالاً أمر الله عز وجل مثل امثالاً أمر غيره ، وتعظيمه كتعظيم غيره في حق القصد<sup>(١)</sup> ، ومن دخل عليه عالم فقام له ، فلو قال : نويت أن أنتصب قائماً

(١) وهذا ضربه مثلاً للبيان أو التفهيم ، وإن كان بين الامثالين والتعظيمين بون لا يخفى .  
 «إتحاف» (٣٢١/٣) .

تعظيمًا للدخول زيد الفاضل لأجل فضيله متصلًا بدخوله مقبلًا عليه بوجهه . .  
سُفَهَ في عقلِه ، بل كما يراه ويعلم فضلُه تبعتْ داعيَة التعظيم فتقيمُه ويكونُ  
معظًما ، إلا إذا قام لشغيل آخر أو في غفلة .

واشتراطُ كونِ الصلاة ظهرًا أداءً فرضاً في كونِه امثالًا . . كاشترطت كونِ  
القيام مقرورًا بالدخول مع الإقبال بالوجه على الداخل وانتفاء باعث آخر  
سواء ، وقصد التعظيم به ليكون تعظيمًا ؛ فإنَّه لو قام مدبراً عنه ، أو صبرَ  
فقام بعد ذلك بمدة . . لم يكن معظًما .

ثمَّ هذهِ الصفاتُ لا بدَّ وأنْ تكونَ معلومةً ، وأنْ تكونَ مقصودةً ، ثمَّ  
لا يطولُ حضورُها في النفسِ في لحظةٍ واحدةٍ ، وإنَّما يطولُ نظمُ الألفاظِ  
الدالةُ عليها ؛ إما تلفظاً باللسانِ ، وإما تفكراً بالقلبِ ، فمنْ لمْ يفهمْ نيةَ  
الصلاحة على هذا الوجه . . فكأنَّه لمْ يفهمْ النيةَ ، فليسَ في ذلك إلا أنَّكَ  
دعى إلى أنْ تصليَ في وقتٍ ، فأجبتَ وقتَ ، فالوسوسةُ محضُ الجهلِ ،  
فإنَّ هذهِ القصودَ وهذهِ العلومَ تجتمعُ في النفسِ في حالةٍ واحدةٍ ،  
ولا تكونُ مفصلةً الآحادِ في الذهنِ بحيثْ تطالعُها النفسُ وتتأملُها .

وفرقُ بينَ حضورِ الشيءِ في النفسِ وبينَ تفصيلِه بالفكرةِ ، والحضورُ  
مضادٌ للعزوب<sup>(۱)</sup> والغفلةِ وإنْ لمْ يكنْ مفصلاً ؛ فإنَّ منْ علمَ الحادثَ مثلاً  
فيعلمُه بعلمٍ واحدٍ في حالةٍ واحدةٍ ، وهذا العلمُ يتضمنُ علوماً هيَ حاضرةٌ

(۱) العزوب : الغيبة ، قال تعالى : « وَمَا يَعْرِبُ عن رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ » أي : لا يغيب .

وإن لم تكن مفصلة ، فإن من علم الحادث فقد علم الموجود والمعدوم ، والتقديم والتأخر ، والزمان ، وأن التقديم للعدم ، وأن التأخر للوجود .

فهذه العلوم منطوية تحت العلم بالحادث ؛ بدليل أن العالم بالحادث إذا لم يعلم غيره لـه : ( هل علمت التقديم قـطـ أو التأخر أو العـدـم أو تـقـدـيمـ العـدـمـ أو تـأـخـرـ الـوـجـودـ أو الزـمـانـ المـنـقـسـمـ إـلـىـ الـمـتـقـدـيمـ وـالـمـتـأـخـرـ ؟ ) فقال : ما عرفتـهـ قـطـ .. كانـ كـاذـبـ ، وـكـانـ قـوـلـهـ مـنـاقـضـاـ لـقـوـلـهـ : ( إـنـيـ أـعـلـمـ الحـادـثـ ) .

ومن الجهل بهذه الدقيقة يثور الوسواس ، فإن الموسوس يكلف نفسه أن يحضر في قلبه الظاهرة والأدائية والفرضية في حالة واحدة مفصلة بألفاظها وهو يطالعها ، وذلك محال ، ولو كلف نفسه ذلك في القيام لأجل العالم لتعذر عليه .

في بهذه المعرفة يندفع الوسواس ؛ وهو أن يعلم أن امثال أمر الله سبحانه في النية كامثال أمر غيره .

ثم أزيد عليه على سبيل التسهيل والرخصة وأقول : لو لم يفهم الموسوس النية إلا بإحضار هذه الأمور مفصلة ، ولم يتمثل في نفسه الامثال دفعـةـ واحدةـ ، وأحضرـ جملـةـ ذلكـ فيـ أـثـنـاءـ التـكـبـيرـ مـنـ أـوـلـهـ إـلـىـ آخرـهـ ، بحيث لم يفرغـ مـنـ التـكـبـيرـ إلاـ وقدـ حـصـلـتـ النـيـةـ .. كـفـاهـ ذـلـكـ ، ولا نـكـلـفـهـ أـنـ يـقـرـنـ الـجـمـيعـ بـأـوـلـ التـكـبـيرـ أوـ آخرـهـ ، فإنـ ذـلـكـ تـكـلـيفـ شـطـطـ ،

ولو كان مأموراً به.. لوقع للأولين سؤال عنده ، ولو سوس واحد من الصحابة في النية ، فعدم وقوع ذلك دليلاً على أنَّ الأمر على التساهل ، فكيفما تيسرت النية للموسوس ينبغي أن يقنع بها ، حتى يتعود ذلك وتفارقه الوسسة ، ولا يطالب نفسه بتحقيق ذلك ؛ فإنَّ التحقيق يزيد في الوسسة .

وقد ذكرنا في «الفتاوى»<sup>(١)</sup> وجوهاً من التحقيق في تفصيل العلوم والقصود المتعلقة بالنية ، تفتقر العلماء إلى معرفتها ، أمَّا العاميُّ فربما يضرُّه سماعها ، وتهيئُّ عليه الوسوس ، فلذلك تركناها .

### مسائل

#### [في ذكر شرط صحة الاقداء]

لا ينبغي أن يتقدم المأموم على الإمام في الركوع والسجود والرفع منهما ، وفي سائر الأعمال ، ولا ينبغي أن يساوئه ، بل يتبعه ويقفوا أثراً ، فهذا معنى الاقداء ، فإن ساواه عمداً<sup>(٢)</sup> .. لم تبطل صلاته ، كما لو وقف بجنبه غير متأخِّر عنه ، وإن تقدَّم عليه.. ففي بطانِ صلاته خلاف ،

(١) وهي أسئلة وردت عليه من أصحابه وأقرانه ، وأجاب عنها ، ثم جمع ذلك في كتاب ، وهو مشهور ينقل عنه الأئمة ويعتمدونه ، واختصره محمد بن محمد بن الفضل بن المظفر الفارقي في كتاب لطيف . «إتحاف» (٣٢٣/٣) .

(٢) في غير التكبير . «إتحاف» (٣٢٤/٣) .

ولا يبعد أن يُقضى بالبطلان تشييهاً بما لو تقدّم في الموقف على الإمام ، بل هذا أولى ؛ لأنَّ الجماعة اقتداءً في الفعل لا في الموقف ، فالتبغية في الفعل أهمٌ ، وإنما شرط ترك التقدّم في الموقف تسهيلًا للمتابعة في الفعل ، وتحصيلاً لصورة التبغية ؛ إذ الالاق بالمقتدى به أن يتقدّم ، فالتقدّم عليه في الفعل لا وجه له إلا أن يكون سهواً ، ولذلك شدَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه النكير وقال : « أما يخشى الذي يرفع رأسه قبل الإمام أن يحوّل الله رأسه رأس حمار »<sup>(١)</sup> .

وأمّا التأخُّر عنه بركٍ واحدٍ .. فلا يبطل الصلاة ، وذلك بأنْ يعتدل الإمام عن رکوعه وهو بعد لم يرکع ، ولكن التأخُّر إلى هذا الحد مكرورة ، فإن وضع الإمام جبهته على الأرض وهو بعد لم ينته إلى حد الراكعين .. بطلت صلاته ، وكذا إن وضع الإمام جبهته للسجود الثاني وهو بعد لم يسجد السجود الأوّل .

### مسالك

[في الأمر بالمعروف ، ومنها تسوية الصفوف وفضل الجماعة والصف الأيمن]  
حقٌّ على من حضرَ الصلاة إذا رأى من غيره إساءةً في صلاته أنْ يغيِّره وينكرَ عليه ، وإنْ صدرَ عن جهل .. رفقَ بالمجاهل وعلمَه ، فمن ذلك :

(١) رواه البخاري ( ٦٩١ ) ، ومسلم ( ٤٢٧ ) .

الأمرُ بتسوية الصفوفِ ، ومنعُ المنفرد بالوقوفِ خارجَ الصفَّ ، والإِنكارُ علىٰ مَنْ يرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الْإِمَامِ ، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَمْوَارِ ؛ فَقَدْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « وَيْلٌ لِلْعَالَمِ مِنَ الْجَاهِلِ حَيْثُ لَا يَعْلَمُهُ »<sup>(١)</sup> .

وَقَالَ ابْنُ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : ( مَنْ رَأَى مَنْ يُسَيِّءُ صَلَاتَهُ فَلَمْ يَنْهَهُ . فَهُوَ شَرِيكُهُ فِي وَزْرِهِ ) .

وَعَنْ بَلَالِ بْنِ سَعْدٍ أَنَّهُ قَالَ : ( الْخَطِيئَةُ إِذَا أُخْفِيتُ . لَمْ تَضَرَّ إِلَّا صَاحِبَهَا ، فَإِذَا أُظْهِرْتُ فَلَمْ تُغَيِّرْ . أَضْرَبْتُ بِالْعَامَةِ )<sup>(٢)</sup> .

وَجَاءَ فِي الْحَدِيثِ : أَنَّ بِلَالًا كَانَ يُسُوِّي الصَّفَوفَ وَيُضْرِبُ عِرَاقِيهِمْ بِالدَّرَّةِ<sup>(٣)</sup> .

وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : ( تَفَقَّدُوا إِخْرَانَكُمْ فِي الصَّلَاةِ ، فَإِذَا فَقَدْتُمْهُمْ ؛ فَإِنْ كَانُوا مَرْضِيًّا . فَعُودُوهُمْ ، وَإِنْ كَانُوا أَصْحَاءً . فَعَاتِبُوهُمْ ) ، وَالْعَتَابُ إِنْكَارٌ عَلَى تَرْكِ الْجَمَاعَةِ ، وَلَا يَبْغِي أَنْ يَتَسَاهَّلَ فِيهِ . وَقَدْ كَانَ الْأَوَّلُونَ يَبْالِغُونَ فِيهِ ، حَتَّىٰ كَانَ بَعْضُهُمْ يَحْمِلُ الْجَنَازَةَ إِلَى بَابِ

(١) قال العراقي : (آخرجه الديلمي في «مستند الفردوس» من حديث أنس بسند ضعيف) ، وفي حديث المسيء صلاته المشهور شاهد لهذه المسألة . «إتحاف» (٣٢٧/٣) .

(٢) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٤٢٢/٥) .

(٣) رواه عبد الرزاق في «المصنف» (٤٧/٢) ، ولفظه : (كان بلال يضرب أقدامنا في الصلاة ويُسوِّي مِنَا كُبَّا) .

مَنْ تَخَلَّفَ عَنِ الْجَمَاعَةِ إِشَارَةً إِلَى أَنَّ الْمَيْتَ هُوَ الَّذِي يَتَأَخَّرُ عَنِ الْجَمَاعَةِ دُونَ الْحَيِّ .

وَمَنْ دَخَلَ الْمَسْجَدَ يَنْبَغِي أَنْ يَقْصَدَ يَمِينَ الصَّفَّ ، وَلِذَلِكَ تَزَاحَمُ النَّاسُ عَلَيْهِ فِي زَمْنِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، حَتَّى قِيلَ لَهُ : تَعْطَلَتِ الْمِسْرَةُ ، فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ عَمَرَ مِسْرَةَ الْمَسْجِدِ .. كَانَ لَهُ كِفْلَانِ مِنَ الْأَجْرِ »<sup>(١)</sup> .

وَمِنْهُما وَجَدَ غَلَامًا فِي الصَّفَّ وَلَمْ يَجِدْ لِنَفْسِهِ مَكَانًا .. فَلَهُ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى خَلْفِ وَيَدِهِ ؛ أَعْنَى : إِذَا لَمْ يَكُنْ بِالْغَاءِ .

فَهَذَا مَا أَرْدَنَا أَنْ نَذْكُرَهُ مِنَ الْمَسَائِلِ التِّي تَعُمُّ بِهَا الْبَلْوَى ، وَسِيَّاتِي أَحْكَامُ الصَّلَوَاتِ الْمُتَفَرِّقةِ فِي كِتَابِ الْأَوْرَادِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى .



(١) رواه ابن ماجه (١٠٠٧) .

## الباب السابع

### في التوافل من الصلوات

اعلم : أنَّ ما عدا الفرائض مِنَ الصلوات ينقسمُ إلى ثلاثةِ أقسامٍ :  
سننٌ ، ومستحباتٌ ، وتطوعاتٌ .

ونعني بالسنن : ما نُقلَ عنْ رسول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المواظبةُ  
عليهِ ؛ كالرواتبِ عَقِيبَ الصلواتِ ، وصلاةِ الضحى ، والوتر ، والتهجد ،  
وغيره ؛ لأنَّ السنةَ عبارةٌ عنِ الطريقةِ المسلوكةِ .

ونعني بالمستحباتِ : ما وردَ الخبرُ بفضيلِهِ ولمْ ينقلِ المواظبةُ عليهِ ؛ كما  
سننقلُهُ في صلواتِ الأيام والليالي في الأسبوعِ ، وكالصلاحةِ عندَ الخروجِ مِنَ  
المنزلِ والدخولِ فيهِ ، وأمثالِ ذلك<sup>(١)</sup> .

ونعني بالتطوعاتِ : ما وراءَ ذلكَ ؛ ممَّا لمْ يرُدْ في عينِهِ أثرٌ ، ولتكنَ  
تطوعَ بهِ العبدُ مِنْ حيثُ رغبَ في مناجاةِ اللهِ تعالى بالصَّلاةِ التي وردَ الشرعُ  
بفضيلها مطلقاً ، فكأنَّهُ متبرِّعٌ بهِ ؛ إذْ لمْ ينْدِبْ إلى تلكَ الصَّلاةِ بعينِها وإنْ

(١) وكذا لو أمر به ولم يفعله ، كما صرَّح به الخوارزمي في « الكافي » ، ومثاله : الركعتان  
قبل المغرب . « إتحاف » ( ٣٢٩ / ٣ ) .

ندب إلى الصلاة مطلقاً<sup>(١)</sup> ، والتطوع عبارة عن التبرع .

وسميت الأقسام الثلاثة نوافل من حيث إن النفل هو الزيادة ، وحملتها زائدة على الفرائض ، فلفظ النافلة والسنة المستحب والتطوع أردنا الأصطلاح عليه لتعريف هذه المقاصد ، ولا حرج على من يغير هذا الأصطلاح ، فلا مشاحة في الألفاظ بعد فهم المقاصد .

وكل قسم من هذه الأقسام تفاوت درجاته في الفضل بحسب ما ورد فيه من الأخبار والأثار المعرفة لفضله ، وبحسب طول مواطبة رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه ، وبحسب صحة الأخبار الواردة فيه واستهارها ، ولذلك نقول :

سن الجماعات أفضل من سن الانفراد .

وأفضل سن الجماعات : صلاة العيد ، ثم الكسوف ، ثم الاستسقاء .

وأفضل سن الانفراد : الوتر ، ثم ركعتا الفجر ، ثم ما بعدهما من الرواتب على تفاوتها .

واعلم : أن النوافل باعتبار الإضافة إلى متعلقاتها تنقسم إلى :

ـ ما يتعلّق بأسباب ؟ كالكسوف والاستسقاء .

(١) فقد روى الطبراني في «الأوسط» (٢٤٥) مرفوعاً : «الصلاوة خير موضوع ، فمن استطاع أن يستكثر .. فليستكثر» .

وإلى ما يتعلّق بأوقاتٍ ، والمتعلّق بالأوقات ينقسم إلى :

- ما يتكرّر بتكرّر اليوم والليلة .

- أو بتكرّر الأسبوع .

- أو بتكرّر السنة .

فالجملة أربعة أقسام .



## لِقْمَانُ الْأَوَّلُ : مَا يَتَكَبَّرُ بِتَكَبُّرِ الْأَيَامِ وَالَّتِي أَلِيَ وَهُنَّ بِثَمَانِيَّةٍ

خمسةٌ هي رواتب الصلوات الخمس ، وثلاثةٌ وراءها وهي : صلاة الضحى ، وإحياء ما بين العشاءين ، والتهجد من الليل .

**الأولى** : راتبة الصبح : وهي ركعتان ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ركعتا الفجر خيرٌ من الدنيا وما فيها » <sup>(١)</sup> .

ويدخل وقتها بطلوع الفجر الصادق ، وهو المستطير دون المستطيل <sup>(٢)</sup> ، وإدراك ذلك بالمشاهدة عسير في أوله ، إلا بتعلم منازل القمر ؛ إذ يعلم اقتران طلوعه بالكواكب الظاهرة للبصر ، فيستدل بالكواكب عليه ، ويعرف بالقمر في ليلتين من الشهر ، فإن القمر يطلع مع الفجر ليلة ست وعشرين ، ويطلع الصبح مع غروب القمر ليلة اثنى عشر من الشهر ، هذا هو الغالب <sup>(٣)</sup> ، ويطرأ إليه تفاوت في بعض البروج ، وشرح ذلك يطول .

(١) رواه مسلم (٧٢٥) .

(٢) فالمستطير : هو الذي يطلع عرضاً منتشرأ ، سمي صادقاً لأنه صدق عن الصبح وبينه ، والمستطيل : هو الفجر الكاذب الذي يظهر طولاً كذنب السرحان ثم يغيب . « إتحاف » (٣٣١/٣) .

(٣) وثمة تفصيل ذكره صاحب « القوت » (٢٢/١) .

وتعلّم منازل القمر من المهمات للمريد؛ حتّى يطلع به على مقادير الأوقات بالليل وعلى الصبح.

ويغدو وقت ركعتي الفجر بفوائِ وقت فريضة الصبح، وهو طلوع الشمس، ولكن السنة أداءهما قبل الفرض، فإن دخل المسجد وقد قام الصلاة.. فليستغل بالمكتوبة، قال صلّى اللهُ عليه وسلام : «إذا أقيمت الصلاة.. فلا صلاة إلا المكتوبة»<sup>(١)</sup>.

ثم إذا فرغ من المكتوبة.. قام إليهما وصلاهُما.

والصحيح : أنهما تكونان أداء ما وقعتا قبل طلوع الشمس؛ لأنهما تابعتان للفرض في وقتِه ، وإنما الترتيب بينهما سنة في التقديم والتأخير إذا لم يصادف جماعة ، فإذا صادفها.. انقلب الترتيب وبقيتا أداء.

والمستحب أن يصليهما في المنزل ويخففهما ، ثم يدخل المسجد ويصلّي ركعتي التحية ، ثم يجلس ولا يصلّي إلى أن يصلّي المكتوبة ، فما بين الصبح إلى طلوع الشمس الأحب فيه الذكر والتفكير ، والاقتصار على ركعتي الفجر والفردية<sup>(٢)</sup>.

**الثانية : راتبة الظهر : وهي سُت ركعات : ركعتان بعدها وهي سنة**

(١) رواه مسلم (٧١٠).

(٢) وكان صلّى الله عليه وسلم يقرأ فيهما بـ (قل يا أيها الكافرون) و(قل هو الله أحد) كما في «مسلم» (٧٢٦) وغيره.

مؤكدةً ، وأربعٌ قبلها وهي أيضاً سنةً وإن كانت دون الركعتين الأخيرتين .

روى أبو هريرة رضي الله عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « مَنْ صَلَّى أَرْبَعَ رُكُعَاتٍ بَعْدَ زَوَالِ الشَّمْسِ ، يَحْسُنُ قِرَاءَتَهُنَّ وَرَكْوَعَهُنَّ وَسُجُودَهُنَّ . . . صَلَّى مَعَهُ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلِكٍ يَسْتَغْفِرُونَ لَهُ حَتَّى الظَّلَلِ »<sup>(١)</sup> . وكان صلى الله عليه وسلم لا يدع أربعاً بعد الزوال ، يطيلهُنَّ ويقول : « إِنَّ أَبْوَابَ السَّمَاءِ تُفْتَحُ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ ، فَأَحَبُّ أَنْ يُرْفَعَ لِي فِيهَا عَمَلٌ » رواه أبو أيوب الأنصاري وتفرد به<sup>(٢)</sup> .

ودلل عليه أيضاً ما روت أم حبيبة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « مَنْ صَلَّى فِي يَوْمِ اثْتِي عَشْرَةِ رُكُعَةً غَيْرَ المَكْتُوبَةِ . . . بَنِي اللَّهِ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ : رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْفَجْرِ ، وَأَرْبَعَةِ قَبْلَ الظَّهَرِ ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَهَا ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْعَصْرِ ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْرِبِ »<sup>(٣)</sup> .

وقال ابن عمر رضي الله عنهما : ( حفظت من رسول الله صلى الله عليه وسلم في كل يوم عشر ركعات ) ، فذكر ما ذكرته أم حبيبة رضي الله عنها

(١) في « القوت » (٢٧/١) : ( عن عطاء بن يسار ، عن أبي هريرة ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ) وذكره ، وقال الحافظ العراقي : ( ذكره عبد الملك بن حبيب بلاغاً من حديث ابن مسعود ، ولم أره من حديث أبي هريرة ) . « إتحاف » (٣٣٦/٣) وقد ذكره المصنف في « بداية الهدایة » (ص ١١٩) .

(٢) رواه الترمذى (٤٧٨) عن عبد الله بن السائب رضي الله عنه ، وقال : ( وفي الباب عن علي وأبي أيوب ) ، وهو عن أبي أيوب عند أحمد في « مسنده » (٤١٦/٥) .

(٣) رواه النسائي (٢٦٢/٣) بتأخير ركعتي الفجر ، وأصله عند مسلم (٧٢٨) .

إلا ركعتي الفجر ، فإنَّه قال : ( تلكَ ساعَةٌ لَمْ يَكُنْ يُدْخُلُ فِيهَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَلَكِنْ حَدَّثَنِي أخْتِي حَفَصَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصْلِي رَكْعَتَيْنِ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ يَخْرُجُ ) ، وَقَالَ فِي حَدِيثِهِ : ( رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الظَّهَرِ ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْعَشَاءِ )<sup>(١)</sup> ، فَصَارَ الرَّكْعَتَيْنِ قَبْلَ الظَّهَرِ أَكْدَ مِنْ جَمْلَةِ الْأَرْبَعَةِ .

وَيُدْخُلُ وَقْتُ ذَلِكَ بِالزَّوَالِ ، وَالزَّوَالُ يَعْرُفُ بِزِيادَةِ ظُلُّ الْأَشْخَاصِ الْمُتَضَبِّبَةِ مَائِلًا إِلَى جَهَةِ الْمَشْرِقِ ، إِذْ يَقْعُدُ لِلشَّخْصِ ظُلُّهُ عَنْهُ الْطَّلُوعُ فِي جَانِبِ الْمَغْرِبِ يَسْتَطِيلُ ، فَلَا تَرَالُ الشَّمْسُ تَرْتَفِعُ وَالظُّلُّ يَنْقُصُ وَيَنْحَرِفُ عَنْ جَهَةِ الْمَغْرِبِ إِلَى أَنْ تَبْلُغَ الشَّمْسُ مِنْتَهَى ارْتِفَاعِهَا ، وَهُوَ قَوْسٌ نَصْفِ النَّهَارِ ، فَيَكُونُ ذَلِكَ مِنْتَهَى نَقْصَانِ الظُّلُّ ، فَإِذَا زَالَتِ الشَّمْسُ عَنْ مِنْتَهَى الْأَرْتِفَاعِ . أَخْذَ الظُّلُّ فِي الْزِيَادَةِ ، فَمِنْ حِيثُ صَارَتِ الْزِيَادَةُ مَدْرَكَةً بِالْحَسْنِ . دَخَلَ وَقْتُ الظَّهَرِ ، وَيَعْلَمُ قَطْعًا أَنَّ الزَّوَالَ فِي عِلْمِ اللَّهِ تَعَالَى وَقَعَ قَبْلَهُ ، وَلَكِنَّ التَّكَالِيفَ لَا تَرْتِبُطُ إِلَّا بِمَا يُدْخُلُ تَحْتَ الْحَسْنِ .

وَالْقُدْرُ الْبَاقِي مِنَ الظُّلُّ الَّذِي مِنْهُ يَأْخُذُ فِي الْزِيَادَةِ يَطْوُلُ فِي الشَّتَاءِ وَيَقْصُرُ فِي الصِّيفِ ، وَمِنْتَهَى طُولِهِ بِلوْغِ الشَّمْسِ أَوَّلَ الْجَدِي<sup>(٢)</sup> ، وَمِنْتَهَى قَصْرِهِ بِلوْغِهَا أَوَّلَ السَّرْطَانِ<sup>(٣)</sup> .

(١) حديث ابن عمر رضي الله عنهما بحمله رواه البخاري (١١٨٠ ، ١١٨١) .

(٢) وهو ثامن البروج ، يبدأ في (١٦) كانون الأول الرومي . انظر « الإتحاف » (٣٤١/٣) .

(٣) وهو رابع البروج ، يبدأ من بعد انتصف (١٧) حزيران الرومي . « إتحاف » (٣٤١/٣) .

ويعرف ذلك بالأقدام والموازين<sup>(١)</sup>.

ومن الطرق القريبة من التحقيق لمن أحسن مراعاته : أن يلاحظ القطب الشمالي بالليل ، ويوضع على الأرض لوحًا مربعاً وضعاً مستوياً ، بحيث يكون أحد أضلاعه من جانب القطب ، بحيث لو توهمت سقوط حجر من القطب إلى الأرض ثم توهمت خطأ من مسقط الحجر إلى الصisel الذي يليه من اللوح .. لقام الخط على الصisel على زاويتين قائمتين ؟ أي : لا يكون الخط مائلاً إلى أحد الضلعين ، ثم تنصب عموداً على اللوح نصباً مستوياً في موضع علامة (آ) وهو بإزاء القطب ، فيقع ظله على اللوح في أول النهار مائلاً إلى جهة المغرب في صوب خط (آ) ، ثم لا يزال يميل إلى أن ينطبق على خط (بـ) بحيث لو مد رأسه .. لانتهى على الاستقامة إلى مسقط الحجر ، ويكون موازياً للصلع الشرقي والغربي غير مائل إلى أحدهما ، فإذا بطل ميله إلى الجانب الغربي .. فالشمس في منتهى الارتفاع ، فإذا انحرف الظل عن الخط الذي على اللوح إلى جانب الشرق .. فقد زالت الشمس .

وهذا يدرك بالحسن تحقيقاً في وقت هو قريب من أول الزوال في علم الله تعالى ، ثم يعلم على رأس الظل عند انحرافه علامة ، فإذا صار الظل من تلك العلامات مثل العمود القائم .. دخل وقت العصر . فهذا القدر لا بأس بمعرفته في علم الزوال .

(١) أفاد في شرح ذلك الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » ( ٣٤١-٣٤٤ ) .

وهذه صورته<sup>(١)</sup> :



**الثالثةُ :** راتبةُ العصْرِ : وهي أربعُ ركعاتٍ قبلَ العصْرِ ، روى أبو هريرة رضي اللهُ عنْهُ ، عنِ النبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : « رَحْمَ اللَّهُ عَبْدًا صَلَّى أَرْبَعًا قَبْلَ الْعَصْرِ »<sup>(٢)</sup> .

فَعَلَ ذَلِكَ عَلَى رِجَاءِ الدُّخُولِ فِي دُعَوَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. مُسْتَحْبٌ اسْتِحْبَاباً مُؤْكَداً ؛ فَإِنَّ دُعَوَتَهُ مُسْتَجَابَةٌ لَا مَحَالَةَ .

وَلَمْ تَكُنْ مُواظِبَتُهُ عَلَى السُّنَّةِ قَبْلَ الْعَصْرِ كَمُواظِبَتِهِ عَلَى رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الظَّهِيرِ .

(١) هذه الصورة أثبتت من (أ) وهي أوضح الصور وأقربها لشرح المصنف .

(٢) رواه أبو داود (١٢٧١) ، والترمذى (٤٣٠) عن ابن عمر لا عن أبي هريرة رضي الله عنهم .

**الرابعة : راتبة المغرب :** وهم ركعتان بعد الفريضة ، لم تختلف الرواية فيهما .

وأمام ركعتان قبلها بين أذان المؤذن وإقامته على سبيل المبادرة . . فقد نقل عن جماعة من الصحابة ؛ كأبي بن كعب ، وعابدة بن الصامت ، وأبي ذر ، وزيد بن ثابت وغيرهم<sup>(١)</sup> ، قال عبادة أو أنس : ( كان المؤذن إذا أذن لصلاة المغرب . . ابتدأ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم السواري يصلون ركعتين )<sup>(٢)</sup> .

وقال بعضهم : ( كنا نصلّي الركعتين قبل المغرب حتى يدخل الداخل فيحسب أنّا صلّينا ، فيسأل : أصليتُ المغرب ؟ )<sup>(٣)</sup> .  
وذلك يدخل في عموم قوله صلى الله عليه وسلم : « بين كل أذانين صلاة لمن شاء »<sup>(٤)</sup> .

وكان أحمد ابن حنبل يصلّيهما ، فعاية الناس فتركهما ، فقيل له في ذلك ، فقال : ( لم أر الناس يصلونهما فتركتهما ) ، وقال : إن صلاههما

(١) فعند ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٧٤٥٦ ) عن زر قال : ( رأيت عبد الرحمن بن عوف وأبي بن كعب إذا أذن المؤذن المغرب . . قاما فصليا ركعتين ) ، وورد فعلها عنده ( ٧٤٥٧ ، ٧٤٦٤ ) عن أنس وسعد بن أبي وقاص رضي الله عنهما .

(٢) هو عن أنس كما في « البخاري » ( ٦٢٥ ) ، و« مسلم » ( ٨٣٧ ) .

(٣) هو تتمة حديث مسلم ( ٨٣٧ ) السابق .

(٤) رواه البخاري ( ٦٢٤ ) ، ومسلم ( ٨٣٨ ) .

الرجلُ في بيتهِ أوْ حيَثُ لا يراهُ النَّاسُ . . فَحَسْنٌ )<sup>(١)</sup> .

ويدخلُ وقتُ المَغْرِبِ بِغَيْوَبِ الشَّمْسِ عَنِ الْأَبْصَارِ فِي الْأَرْضِيَّةِ الْمُسْتَوِيَّةِ  
الَّتِي لَيْسَتْ مَحْفَوْفَةً بِالْجَبَالِ ، فَإِنْ كَانَتْ مَحْفَوْفَةً بِهَا فِي جَهَةِ الْمَغْرِبِ . .  
فَيَتَوَقَّفُ إِلَى أَنْ يَرَى إِقْبَالَ السَّوَادِ مِنْ جَانِبِ الْمَشْرِقِ ، قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ : « إِذَا أَقْبَلَ اللَّيلُ مِنْ هُنْهَا ، وَأَدْبَرَ النَّهَارُ مِنْ هُنْهَا . . فَقَدْ أَفْطَرَ  
الصَّائِمُ » )<sup>(٢)</sup> .

وَالْأَحَبُّ الْمُبَادِرَةُ فِي صَلَاتِ الْمَغْرِبِ خَاصَّةً ، وَإِنْ أَخْرَجَ وَصُلِّيَّتْ قَبْلَ  
غَيْوَبِ الشَّفَقِ الْأَحْمَرِ . . وَقَعَتْ أَدَاءً ، وَلَكِنَّهُ مَكْرُوْهٌ .

وَأَخْرَجَ عَمْرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ صَلَاتِ الْمَغْرِبِ لِيَلَةَ حَتَّى طَلَعَ نَجْمٌ ، فَأَعْتَقَ  
رَقْبَةَ ، وَأَخْرَجَ ابْنَ عَمْرَ حَتَّى طَلَعَ كَوْكَبَانِ ، فَأَعْتَقَ رَقْبَتَيْنِ )<sup>(٣)</sup> .

● ● ●

**الخامسةُ :** راتبةُ العشاءِ الْآخِرَةِ : وَهِيَ أَرْبَعُ رَكْعَاتٍ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ ، قَالَتْ  
عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا : ( كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصْلِي بَعْدَ  
الْعَشَاءِ الْآخِرَةِ أَرْبَعَ رَكْعَاتٍ ثُمَّ يَنْامُ ) )<sup>(٤)</sup> .

وَاخْتَارَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ مِنْ مَجْمُوعِ الْأَخْبَارِ أَنْ يَكُونَ عَدْدُ الرَّوَايَاتِ سَبْعَ

(١) قوت القلوب (١٤٧/٢) .

(٢) رواه البخاري (١٩٥٤) ، ومسلم (١١٠١) .

(٣) قوت القلوب (٢٦/١) .

(٤) رواه أبو داود (١٣٠٣) بنحوه .

عشرة ركعاتٍ كعدد المكتوبة : ركعتانٍ قبلَ الصبحِ ، وأربعٌ قبلَ الظهرِ ، وركعتانٍ بعدها ، وأربعٌ قبلَ العصرِ ، وركعتانٍ بعدَ المغربِ ، وثلاثٌ بعدَ العشاءِ الآخرةِ هيَ الوترُ .

ومهما عرفتَ الأحاديثَ الواردةَ فيهِ .. فلا معنى للتقديرِ ؛ فقدْ قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الصلاةُ خَيْرٌ مَوْضِعٍ ، فَمَنْ شاءَ .. أَكْثَرَ ، وَمَنْ شاءَ .. أَقْلَى »<sup>(١)</sup> .

فإذاً ؛ اختيارُ كُلّ مُرِيدٍ مِنْ هَذِهِ الصلواتِ بِقَدْرِ رغبَتِهِ فِي الْخَيْرِ ، وقدْ ظهرَ فِيمَا ذَكَرْنَاهُ أَنَّ بَعْضَهَا أَكْدُ مِنْ بَعْضٍ ، وَتَرْكُ الْأَكْدِ أَبْعَدُ ، لَا سِيمَا وَالفرائضُ تَكْمِلُ بِالنَّوافِلِ ، فَمَنْ لَمْ يَسْتَكْثِرْ مِنْهَا .. يُوشَكُ أَلَا تَسْلِمَ لَهُ فَرائضُهُ مِنْ غَيْرِ جَابِرٍ .



السادسةُ : الوترُ : قَالَ أَنْسُ بْنُ مَالِكٍ : ( كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْتَرُ بَعْدَ العشاءِ بِثَلَاثٍ رَكْعَاتٍ ، يَقْرَأُ فِي الْأُولَى : ( سَبْعُ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ) ، وَفِي الثَّانِيَةِ : ( قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ) ، وَفِي الثَّالِثَةِ : ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ )<sup>(٢)</sup> .

وجاءَ فِي خَبْرٍ آخَرَ : ( أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصْلِي بَعْدَ الوترِ

(١) رواهُ أَحْمَدُ فِي « الْمُسْنَدِ » ( ١٧٨/٥ ) .

(٢) رواهُ عَنْ أَنْسٍ بْنِ عَدِيٍّ فِي « الْكَامِلِ » ( ٦/١٣٣ ) ، وَهُوَ عَنْ غَيْرِهِ عِنْدَ أَبِي دَاوُدَ ( ١٤٢٣ ) ، وَالْتَّرْمِذِيِّ ( ٤٦٠ ) ، وَالنَّسَائِيِّ ( ٣/٢٣٥ ) ، وَابْنِ مَاجَهِ ( ١١٧١ ) .

جالسًا ركعتين<sup>(١)</sup> ، وفي بعضها : ( متربعاً )<sup>(٢)</sup> .

وفي بعض الأخبار : ( إذا أراد أن يدخل فراشه .. زحف إليه وصلّى فوقه ركعتين قبل أن يرقد ، يقرأ فيهما : ( إذا زلزلت الأرض ) وسورة : ( ألهاكم التكاثر ) ، وفي رواية أخرى : ( قل يا أيتها الكافرون )<sup>(٣)</sup> .

ويجوز الوتر مفصولاً وموصولاً بتسليمية واحدة وتسليمتين<sup>(٤)</sup> .

وقد أوتر رسول الله صلى الله عليه وسلم برکعة ، وثلاث ، وخمس ، وهكذا بالأوتار إلى إحدى عشرة ، والرواية متعددة في ثلاث عشرة ، وفي حديث شاذ : سبع عشرة ركعة<sup>(٥)</sup> .

(١) رواه أبو داود ( ١٣٤٠ ) ، والترمذى ( ٤٧١ ) ، وابن ماجه ( ١١٩٥ ) .

(٢) صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم متربعاً رواها النسائي ( ٢٢٤ / ٣ ) .

(٣) كما في « القوت » ( ١٤٧ / ٢ ) ، وورد فراءة السور الثلاث المذكورة معاً في الوتر عند أحمد في « المستند » ( ٨٩ / ١ ) ، والبيهقي في « السنن الكبرى » ( ٣٣ / ٣ ) ، ولم يذكرا الزحف إلى الفراش .

(٤) بتسليمية موصولاً ، وبتسليمتين مفصولاً .

(٥) فالإيتار برکعة عند البخاري ( ٩٩٥ ) ، ومسلم ( ٧٤٩ ) ، وبثلاث قد سبق ، وبخمس عند مسلم ( ٧٣٧ ) ، ويسبع عند مسلم ( ٧٤٦ ) ، ويensusع عند مسلم ( ٧٣٨ ) ، والنسائي ( ٢٤٠ / ٣ ) ، وبإحدى عشرة عند النسائي ( ٢٤٣ / ٣ ) ، وبثلاث عشرة عند مسلم ( ٧٦٥ ) ، والنسائي ( ٣ / ٣ ) ، ويسبع عشرة عند ابن المبارك في « الزهد » ( ١٢٧٣ ) . والحافظ الزبيدي في « الإتحاف » ( ٣٥٨ / ٣ ) قد قام بتفنيد الروايات ، فلما وصل إلى رواية التردد .. قال : ( تبع المصنف فيه - أي : التردد - شيخه إمام الحرمين ؛ حيث حكى ترددًا في ثبوت النقل في الإيتار بثلاث عشرة ) ، ثم ذكر وجه التردد الوارد في الروايات والكلام فيه .

وكانَتْ هَذِهِ الرُّكُعَاتُ - أَعْنِي : مَا سَمِّيَنَا جَمِيلَتَهَا وَتَرَأً - صَلَاتَهُ بِاللَّيْلِ ،  
وَهُوَ التَّهْجِدُ .

وَالْتَّهْجِدُ بِاللَّيْلِ سَنَةٌ مُؤَكَّدةٌ ، وَسِيَّاتِي فَضْلُهَا فِي كِتَابِ الْأُورَادِ .

وَفِي الْأَفْضَلِ خَلَافٌ : فَقِيلَ : إِنَّ الْإِيتَارَ بِرَبِيعَةِ فَرَدَةٍ أَفْضَلُ ؛ إِذْ صَحَّ أَنَّهُ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَوْاْظِبُ عَلَى الْإِيتَارِ بِرَبِيعَةِ فَرَدَةٍ .

وَقِيلَ : الْمَوْصُولُ أَفْضَلُ ؛ لِلْخُرُوجِ مِنْ شَبَهَةِ الْخَلَافِ ، لَا سِيمَا  
لِلْإِمَامِ ؛ إِذْ قَدْ يَقْتَدِي بِهِ مَنْ لَا يَرَى الرَّكْعَةَ الْفَرَدَةَ صَلَةً<sup>(١)</sup> .

فَإِنْ صَلَّى مَوْصُولاً .. نَوْى بِالْجَمِيعِ الْوَتَرِ ، وَإِنْ اقْتَصَرَ عَلَى رَكْعَةٍ وَاحِدَةٍ  
بَعْدَ رَكْعَتِي الْعِشَاءِ ، أَوْ بَعْدَ فَرَضِ الْعِشَاءِ .. نَوْى الْوَتَرِ وَصَحَّ ؛ لَأَنَّ شَرْطَ  
الْوَتَرِ أَنْ يَكُونَ فِي نَفْسِهِ وَتَرَأً ، وَأَنْ يَكُونَ مُؤْتَرًا لِغَيْرِهِ مَمَّا سَبَقَ قَبْلَهُ ، وَقَدْ  
أَوْتَرَ الْفَرَضَ .

وَلَوْ أَوْتَرَ قَبْلَ الْعِشَاءِ .. لَمْ يَصَحَّ ؛ أَيْ : لَا يَنْالُ فَضْلِيَّةِ الْوَتَرِ الَّذِي هُوَ  
خَيْرٌ لِهِ مِنْ حُمْرِ النَّعَمِ كَمَا وَرَدَ بِهِ الْخَبْرُ<sup>(٢)</sup> ، وَإِلَّا .. فَرَكْعَةٌ فَرَدَةٌ صَحِيقَةٌ فِي  
أَيِّ وَقْتٍ كَانَ<sup>(٣)</sup> ، وَإِنَّمَا لَمْ يَصَحَّ قَبْلَ الْعِشَاءِ لِأَنَّهُ خَرُقٌ إِجْمَاعُ الْخُلُقِ فِي  
الْفَعْلِ ، وَلَا يَأْنَهُ لَمْ يَتَقدَّمْ لِهِ مَا يَصِيرُ بِهِ وَتَرَأً .

(١) أَيْ : لَا يَرَى سَنِيَّتَهَا . « إِتْحَافُ » ( ٣٦٠ / ٣ ) .

(٢) رواه أبو داود ( ١٤١٨ ) ، والترمذى ( ٤٥٢ ) ، وابن ماجه ( ١١٦٨ ) .

(٣) فالتطوع برکعة واحدة جائز عند الشافعية ، فانقلبت هذه الرکعة إلى تطوع محض .

فاما إذا أراد أن يوتر بثلاث مفصولة.. ففي نسخة في الركعتين نظر، فإنه إن نوى به التهجد أو سنة العشاء.. لم يكن هو من الوتر، وإن نوى الوتر.. لم يكن هو في نفسه وترًا، وإنما الوتر ما بعده، ولكن الأظهر أنه ينوي الوتر كما ينوي في الثلاث الموصولة الوتر، ولكن للوتر معنیان :

أحدُهما : أن يكون في نفسه وترًا .

والآخر : أن ينشأ ل يجعل وترًا بما بعده، فيكون مجموع الثلاثة وترًا والركعتان من جملة الثلاث ، إلا أن وترته موقوفة على الركعة الثالثة ، وإذا كان هو على عزم أن يوتر هما بثالثة.. كان له أن ينوي بهما الوتر .

فالرکعة الثالثة وتر في نفسها وموتره لغيرها ، والرکعتان لا يوتران غيرهما ، وليسَا وترًا بأنفسهما ، ولكنهما موترتان بغيرهما .

والوتر ينبغي أن يكون آخر صلاة الليل ، فيقع بعد التهجد ، وسيأتي فضائل الوتر والتهجد وكيفية الترتيب بينهما في كتاب ترتيب الأوراد .



**السابعة : صلاة الضحى** : فالمواظبة عليها من عزائم الأفعال وفواضلها ، أمًا عدد ركعاتها.. فأكثر ما نقل فيه ثمانى ركعات .

روت أم هانىء أخت علي بن أبي طالب رضي الله عنهم : (أنه صلى الله عليه وسلم صلى الضحى ثمانى ركعات أطالهن وحسنهن ) ،

ولم ينقل هذا العدد غيرها<sup>(١)</sup>.

فأمّا عائشة رضي الله عنها . . فإنّها ذكرت : (أنه صلّى الله عليه وسلم كان يصلّي الضحى أربعاً ويزيد ما شاء الله<sup>(٢)</sup>) ، فلم تحدّ الزيادة ، إلا أنه كان يواكب على الأربع ولا ينقص منها ، وقد يزيد زياداتٍ .

وقد روی في حديثٍ مفردٍ : أنَّ النبِيَّ صلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصْلِي الضحى ستَّ ركعاتٍ<sup>(٣)</sup> .

وأمّا وقتها : فقد روی عليٌّ رضي الله عنه : (أنه صلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصْلِي الضحى ستًا في وقتين : إذا أشرقت الشمسُ وارتَفعتْ . . قام وصلّى ركعتين - وهو أول الوردي الثاني من أوراد النهار كما سيأتي - ، وإذا انبسطتِ الشمسُ وكانت في ربع السماءِ منْ جانبِ الشَّرْقِ . . صلّى أربعاً)<sup>(٤)</sup> . فالأولُ : إنما يكون إذا ارتفعتِ الشمسُ قيدَ نصفِ رمْحٍ .

والثاني : إذا مضى من النهار ربعةٌ بِإِزَاءِ صلاةِ العصرِ ، فإنَّ وقتَه أن يبقى من النهار ربعة<sup>(٥)</sup> ، والظَّهَرُ على منتصفِ النهار ، ويكونُ الضحى على

(١) رواه البخاري (١١٠٣) ، ومسلم (٣٢٦) بغير زيادة : (أطالهن وحسنهم) ، بل المذكور أنهن خفاف إلا أنه صلّى الله عليه وسلم كان يتم الركوع والسجود ، وذكر الطول عند ابن أبي شيبة في «المصنف» (٧٩٠٠) .

(٢) رواه مسلم (٧١٩) .

(٣) رواه الترمذى في «الشمائل» (٢٨٩) .

(٤) رواه الترمذى (٥٩٨) ، والنسائي (١٢٠/٢) ، وابن ماجه (١١٦١) .

(٥) أي : وقت صلاة العصر أن يبقى من النهار ربعة ، وبهذا لا يخلو ربع عن صلاة .

منتصفٍ ما بين طلوع الشمسِ إلى الزوالِ ، كما أنَّ العصرَ علىٰ منتصفٍ ما بينَ الزوالِ إلى الغروبِ<sup>(١)</sup> .

هذا أفضُّ الأوقاتِ ، ومنْ وقتِ ارتفاعِ الشمسِ إلى ما قبلَ الزوالِ وقتٌ للضحى على الجملةِ .



**الثامنةُ :** إحياءُ ما بين العشاءينِ : وهي سنةٌ مؤكدةٌ ، وممَّا نقلَ عددهُ مِنْ فعلِ رسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بينَ العشاءينِ سُتُّ ركعاتٍ<sup>(٢)</sup> .

ولهذهِ الصلاةِ فضلٌ عظيمٌ ، وقيلَ : إنَّها المرادُ بقولِهِ تَعَالَى : « لَتَجَاوِفَ جُنُوبَهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ »<sup>(٣)</sup> .

وقدْ رُويَ عنْهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : « مَنْ صَلَّى مَا بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالعشاءِ .. فَإِنَّهَا مِنْ صَلَاتِ الْأَوَابِينَ »<sup>(٤)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ عَكَفَ نَفْسَهُ مَا بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالعشاءِ في مسجدٍ جماعةٍ لَمْ يَتَكَلَّمْ إِلَّا بِصَلَاةٍ أَوْ قُرْآنٍ .. كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ أَنْ يَبْيَنَ لَهُ

(١) انظر « بداية الهدية » (ص ١٠٧) ، وسيأتي مزيد تفصيل للمصنف .

(٢) روى الترمذى (٤٣٥) ، وابن ماجه (١٦٧) مرفوعاً : « من صلَّى بعد المغرب ست ركعات لم يتكلَّم فيما بينهن بسوء .. عدلَنَ له بعبادة ثنتي عشرة سنةً » .

(٣) رواه أبو داود (١٣٢١) ، والترمذى (٣٩٦) .

(٤) رواه ابن المبارك في « الزهد » (١٢٥٩) عن ابن المنكدر مرسلاً .

قصرٍ في الجنة ، مسيرةٌ كلّ قصرٍ منها مئةُ عامٍ ، ويغرسَ لهُ بينَهما  
غرساً ، لِوْ طافهُ أهلُ الدنيا . . لَوْ سعَهُمْ «<sup>(١)</sup> ». .  
وسيأتي بقيّةُ فضائلها في كتابِ الأوراد ، إِنْ شاءَ اللهُ تَعَالَى .



(١) رواه ابن شاهين في « الترغيب في فضائل الأعمال » ( ٧٥ ) .

## لِقْسَمُ الثَّانِي : مَا يَسْتَكْرِهُ بِتَكْرِهِ الرَّأْسَابِعُ وَهِيَ صَلَواتُ أَيَّامِ الْأَسْبَعِ وَلِيَالِيهِ لِكُلِّ يَوْمٍ وَلِكُلِّ لَيْلَةٍ

أَمَّا الْأَيَّامُ . فَنَبِدِأُ فِيهَا بِيَوْمِ الْأَحَدِ<sup>(۱)</sup> :

### يَوْمُ الْأَحَدِ

روى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « مَنْ صَلَّى يَوْمَ الْأَحَدِ أَرْبَعَ رَكْعَاتٍ ، يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَاتِحةَ الْكِتَابِ ، وَ﴿ إِيمَانَ الرَّسُولِ﴾ مَرَّةً . كَتَبَ اللَّهُ لَهُ بَعْدِ كُلِّ نَصْرَانِيٍّ وَنَصْرَانِيَّةٍ حَسَنَاتٍ ، وَأَعْطَاهُ اللَّهُ ثَوَابَ نَبِيٍّ ، وَكَتَبَ لَهُ حَجَّةً وَعُمْرَةً ، وَكَتَبَ لَهُ بِكُلِّ رَكْعَةٍ أَلْفَ صَلَاتٍ ، وَأَعْطَاهُ اللَّهُ فِي الْجَنَّةِ بِكُلِّ حَرْفٍ مَدِينَةً مِنْ مَسِكٍ أَذْفَرَ »<sup>(۲)</sup> .

(۱) وهو أول الأسبوع ، منقول من أحد ، وأصله : ( وحد ) ، أبدلت الواو همزة . « إتحاف » ( ۳۷۲ / ۳ ) . أما بشأن الآثار المروية في هذا القسم . فالمحصن فيها تابع لصاحب « القوت » ومعول عليه .

(۲) قال الحافظ العراقي : ( رواه أبو موسى المديني في كتاب « وظائف الليالي والأيام » من حديث أبي هريرة بسنده ضعيف ) ، ثم أورد الحافظ الزبيدي طريق ابن الجوزي والسيوطى للحديث ، وقال : ( الحكم على هذا الحديث بالوضع ليس بسديداً ، وغاية ما يقال : إنه ضعيف ) ، وقال : ( فالقول ما قاله الحافظ العراقي : إن سنده ضعيف ، لا قول ابن الجوزي : إنه موضوع ، وشنان بين الموضوع والضعف ، فافهم ) . « إتحاف » ( ۳۷۳ / ۳ ) .

وُرُوِيَّ عن عَلَيْ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : « وَحَدُّوا اللَّهَ بِكَثْرَةِ الصَّلَاةِ يَوْمَ الْأَحْدَ ؛ فَإِنَّهُ سَبَحَانَهُ أَحَدٌ لَا شَرِيكَ لَهُ ، فَمَنْ صَلَّى يَوْمَ الْأَحْدَ بَعْدَ صَلَاةِ الظَّهِيرَ أَرْبَعَ رَكْعَاتٍ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ وَالسَّنَةِ ، يَقْرَأُ فِي الرَّكْعَةِ الْأُولَى فَاتِحةَ الْكِتَابِ ، وَتَنْزِيلَ السَّجْدَةِ ، وَفِي الثَّانِيَةِ فَاتِحةَ الْكِتَابِ وَتَبَارُكَ الْمَلَكِ ، ثُمَّ تَشَهَّدَ وَسَلَّمَ ، ثُمَّ قَامَ فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ أُخْرَيَيْنِ ، يَقْرَأُ فِيهِمَا فَاتِحةَ الْكِتَابِ وَسُورَةَ الْجُمُعَةِ ، وَسَأَلَ اللَّهَ تَعَالَى حَاجَتَهُ . . كَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ أَنْ يَقْضِي حَاجَتَهُ »<sup>(١)</sup> .

### يوم الاثنين

روى جابرٌ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنَّه قال : « مَنْ صَلَّى يَوْمَ الْاثْنَيْنِ ، عَنْدَ ارْتِفَاعِ النَّهَارِ رَكْعَتَيْنِ ، يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَاتِحةَ الْكِتَابِ مَرَّةً ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ مَرَّةً ، وَ(قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) ، وَالْمَعْوَذَتَيْنِ مَرَّةً مَرَّةً ، فَإِذَا سَلَّمَ اسْتَغْفَرَ اللَّهَ عَشَرَ مَرَّاتٍ ، وَصَلَّى عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشَرَ مَرَّاتٍ . . غَفَرَ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ ذَنْبَهُ كُلَّهَا »<sup>(٢)</sup> .

(١) قال الحافظ العراقي : ( ذكره أبو موسى المديني بغیر إسناد ) . « إتحاف » ( ٣٧٣ / ٣ ) ، وهو والذی قبله عند صاحب « القوت » ( ٢٧ / ١ ) ، وزاد في الثاني : « وغیره مما كانت النصارى عليه » .

(٢) قال صاحب « القوت » ( ٢٧ / ١ ) : ( رويانا عن أبي الزبير ، عن جابر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ) فذكره ، وقال الحافظ العراقي : ( رواه أبو موسى المديني من حديث جابر عن عمر مرفوعاً ، وهو حديث منكر ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٣٧٤ / ٣ ) إذ رأى ضعفه .

وروى أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من صلى يوم الاثنين اثنتي عشرة ركعة ، يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وأية الكرسي مرة ، فإذا فرغقرأ : ( قل هو الله أحد ) اثنتي عشرة مرة ، واستغفر لله اثنتي عشرة مرة .. ينادى به يوم القيمة : أين فلان بن فلان ؟ ليقم فليأخذ ثوابه من الله عز وجل ، فأوّل ما يعطى من الثواب ألف حلة ، ويتوّج ويقال له : ادخل الجنة ، فيستقبله مئة ألف ملك ، مع كل ملك هدية يشيعونه حتى يدور على ألف قصر من نور يتلألأ »<sup>(١)</sup> .

### يوم الثلاثاء

روى يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من صلى يوم الثلاثاء عشر ركعات عند انتصاف النهار - وفي حديث آخر : عند ارتفاع النهار - يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وأية الكرسي مرة ، و( قل هو الله أحد ) ثلاث مرات .. لم تكتب عليه خطيئة إلى سبعين يوما ، فإن مات إلى سبعين يوما .. مات شهيدا ، وغفر له ذنب سبعين سنة »<sup>(٢)</sup> .

(١) كذا ذكره صاحب « القوت » ( ٢٧/١ ) عن ثابت البغوي عن أنس مرفوعا ، وقال الحافظ العراقي : ( ذكره أبو موسى المديني بغير إسناد ، وهو منكر ) . « إتحاف » ( ٣٧٥ / ٣ ) .

(٢) قوت القلوب ( ٢٧/١ ) ، وقال الحافظ العراقي : ( رواه أبو موسى المديني بسند ضعيف ، ولم يقل : عند انتصاف النهار ، ولا عند ارتفاعه ) .



صامَ رجبَ وشعْبَانَ ورمضانَ ، وَكَانَ لَهُ مِنَ الثَّوَابِ مِثْلُ حَاجَّ الْبَيْتِ ، وَكُتِبَ  
لَهُ بَعْدِ كُلِّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ سَبْحَانَهُ وَتَوَكَّلَ عَلَيْهِ حَسَنَةً»<sup>(١)</sup> .

### يوم الجمعة

رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
أَنَّهُ قَالَ : « يَوْمُ الْجَمْعَةِ صَلَاةُ كُلُّهُ ، مَا مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِنٍ قَامَ إِذَا اسْتَقْلَلَ الشَّمْسُ  
وَارْتَفَعَ قِدَرَ رَمْحٍ أَوْ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ ، فَتَوَضَّأَ ثُمَّ أَسْبَغَ الْوَضْوَءَ ، فَصَلَّى تَسْبِيحَةَ  
الضَّحْيَ رَكْعَتَيْنِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا . . كَتَبَ اللَّهُ لَهُ مِئَتِي حَسَنَةٍ ، وَمَحَا عَنْهُ مِئَتِي  
سَيِّئَةٍ ، وَمَنْ صَلَّى أَرْبَعَ رَكْعَاتٍ . . رَفَعَ اللَّهُ سَبْحَانَهُ لَهُ فِي الْجَنَّةِ أَرْبَعَ مِائَةً دَرْجَةً ،  
وَمَنْ صَلَّى ثَمَانَ رَكْعَاتٍ . . رَفَعَ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ فِي الْجَنَّةِ ثَمَانَ مِائَةً دَرْجَةً ، وَغَفَرَ لَهُ  
ذُنُوبُهُ كُلُّهَا ، وَمَنْ صَلَّى اثْنَتِي عَشَرَةَ رَكْعَةً . . كَتَبَ اللَّهُ لَهُ أَلْفًا وَمِئَتِي حَسَنَةٍ ،  
وَمَحَا عَنْهُ أَلْفًا وَمِئَتِي سَيِّئَةٍ ، وَرَفَعَ لَهُ فِي الْجَنَّةِ أَلْفًا وَمِئَتِي دَرْجَةً»<sup>(٢)</sup> .

(١) قوت القلوب (٢٨/١) ، وقال الحافظ العراقي : (رواه أبو موسى المديني بسنده ضعيف) . « إتحاف » (٣٧٦/٣) .

(٢) هو في « القوت » (٢٨/١) حيث قال : (روينا عن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، عن أبيه ، عن جده قال : سمعت . . . ) وذكره ، وقال الحافظ الزبيدي : (ووُجِدَتْ فِي طَرَةِ الْكِتَابِ مَا نَصَهُ : هُوَ فِي « قُرْبَانِ الْمُتَقِينَ » لِأَبِي نَعِيمَ بِمَعْنَاهُ ، وَإِسْنَادُهُ مُتَرَوِّكٌ) . « إتحاف » (٣٧٦/٣) . أما القطعة الأولى منه ، وهي : « يَوْمُ الْجَمْعَةِ صَلَاةُ كُلِّهِ » . . فقد رواها عبد الرزاق في « المصنف » (٢٠٤/٣) عن طاووس ، وكذا ابن أبي شيبة في « المصنف » (٥٤٧١) .

وعن نافع ، عن ابن عمر رضي الله عنهما ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من دخل الجامع يوم الجمعة ، فصلى أربع ركعات قبل صلاة الجمعة ، قرأ في كل ركعة ( الحمد ) مرة ، و ( قل هو الله أحد ) خمسمائة مرة .. لم يمت حتى يرى مقعده من الجنة أو يُرَى له »<sup>(١)</sup> .

### يوم السبت

روى أبو هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « من صلى يوم السبت أربع ركعات ، يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب مرتين ، و ( قل يا أيها الكافرون ) ثلاث مرات ، فإذا فرغ قرأ آية الكرسي .. كتب الله له بكل حرف حجة و عمرة ، ورفع له بكل حرف أجر سنة صيام نهارها و قيام ليلها ، وأعطاه الله عز وجل بكل حرف ثواب شهيد ، وكان تحت ظل عرش الله مع النبيين والشهداء »<sup>(٢)</sup> .

(١) كذا هو عند صاحب « القوت » ( ٢٨/١ ) ، قال الحافظ العراقي : ( رواه الدارقطني في « غرائب مالك » وقال : لا يصح ، وعبد الله بن وصيف مجهول ، وروايه الخطيب في « الرواية عن مالك » وقال : غريب جداً ، لا أعلم له وجهاً غير ذلك ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٣٧٧/٣ ) .

(٢) كذا هو عند صاحب « القوت » ( ٢٨/١ ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٣٧٧/٣ ، ٣٨٢ ) .

وأَمَّا اللِّيَالِيْ :

### لِيَلَةُ الْأَحَدِ

روى أنس بن مالك في ليلة الأحد أنه صلى الله عليه وسلم قال : « من صلى ليلة الأحد عشرين ركعة ، قرأ في كل ركعة ( الحمد لله ) مرة ، و ( قل هو الله أحد ) خمسين مرة ، والمعوذتين مرة ، واستغفر الله عز وجل مئة مرة ، واستغفر لنفسه ولوالديه مئة مرة ، وصلى على النبي صلى الله عليه وسلم مئة مرة ، وتبرأ من حوله وقوته ، والتوجه إلى الله ثم قال :أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن آدم صفوة الله وفطرته ، وإبراهيم خليل الله ، وموسى كليم الله ، وعيسى روح الله ، ومحمدًا حبيب الله .. كان له من الثواب بعد من دعا الله ولداً ومن لم يدع الله ولداً ، وبعثه الله عز وجل يوم القيمة مع الأمنين ، وكان حقًا على الله تعالى أن يدخله الجنة مع النبيين »<sup>(١)</sup> .

### لِيَلَةُ الْاثْنَيْنِ

روى الأعمش عن أنس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من صلى ليلة الاثنين أربع ركعات ، قرأ في الركعة الأولى ( الحمد لله )

(١) كذا في « القوت » ( ٢٨ / ١ ) حيث قال : ( عن مختار بن فلفل ، عن أنس بن مالك قال : سمعت ... ) وذكره ، وقال الحافظ العراقي : ( رواه أبو موسى المديني بغير إسناد ، وهو منكر ، وروى أيضاً من حديث أنس في فضل الصلاة فيها : « ست ركعات » و « أربع ركعات » ، وكلاهما ضعيف جداً ) . « إتحاف » ( ٣٧٨ / ٣ ) .

و( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) عشرَ مراتٍ ، وفي الركعةِ الثانيةِ ( الحمدُ للهِ ) و( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) عشرينَ مرَّةً ، وفي الثالثةِ ( الحمدُ للهِ ) مرَّةً و( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) ثلاثينَ مرَّةً ، وفي الرابعةِ ( الحمدُ للهِ ) و( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) أربعينَ مرَّةً ، ثمَ سَلَّمَ وقرأً ( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) خمساً وسبعينَ مرَّةً ، واستغفرَ اللهُ لنفسيهِ ولوالديهِ خمساً وسبعينَ مرَّةً ، وصَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسَلَّمَ خمساً وسبعينَ مرَّةً ، ثُمَّ سَأَلَ اللَّهَ حاجَتَهُ . . كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهِ أَنْ يُعْطِيَهُ سُؤْلَهُ مَا سَأَلَ » ، وَهِيَ تَسْمَى صَلَاةُ الْحَاجَةِ<sup>(١)</sup> .

### ليلةُ الثلاثاء

يَصْلِي رَكْعَتَيْنِ ، يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَاتِحةَ الْكِتَابِ و( قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) وَالْمَعْوذَتَيْنِ خَمْسَ عَشَرَةَ مرَّةً ، وَيَقْرَأُ بَعْدَ التَّسْلِيمِ خَمْسَ عَشَرَةَ مرَّةً آيَةَ الْكَرْسِيِّ ، وَيَسْتَغْفِرُ اللَّهَ تَعَالَى خَمْسَ عَشَرَةَ مرَّةً . . كَانَ لَهُ ثَوَابٌ عَظِيمٌ ، وَأَجْرٌ جَسِيمٌ<sup>(٢)</sup> .  
رُوِيَ عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : « مَنْ صَلَّى لِيَلَةَ الْثَّلَاثَاءِ رَكْعَتَيْنِ يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَاتِحةَ الْكِتَابِ مرَّةً و( إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ )

(١) كذا في « القوت » ( ٢٨/١ ) ، وقال الحافظ العراقي : ( هكذا رواه أبو موسى المديني عن الأعمش بغير إسناد ، وأسنده من روایة يزيد الرقاشي عن أنس حديثاً في صلاة ست ركعات فيها ، وهو منكر ) . « إتحاف » ( ٣٧٩/٣ ) .

(٢) ذكره في « القوت » ( ٢٩/١ ) بنحوه ، قال الحافظ العراقي : ( ذكره أبو موسى المديني بغير إسناد حكاية عن بعض المصنفين ، وأسنده من حديث ابن مسعود وجابر حديثاً في صلاة أربع ركعات فيها ، وكلها منكرة ) . « إتحاف » ( ٣٨٠/٣ ) .

و(قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) سبع مراتٍ . . أعتقَ اللَّهُ رُقْبَتَهُ مِنَ النَّارِ ، ويكونُ يوْمَ الْقِيَامَةِ قَائِدَهُ وَدَلِيلَهُ إِلَى الْجَنَّةِ» .

### ليلة الأربعاء

روَتْ فاطمةُ رضيَ اللَّهُ عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : «مَنْ صَلَّى لِيَلَةَ الْأَرْبَعَاءِ رَكْعَتَيْنِ ، يَقْرَأُ فِي أُولَيْ رَكْعَتِهِ فَاتِّحَةَ الْكِتَابِ مَرَّةً ، وَ(قلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ) عَشَرَ مَرَّاتٍ ، وَفِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيَةِ فَاتِّحَةَ الْكِتَابِ مَرَّةً ، وَ(قلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ) عَشَرَ مَرَّاتٍ ، ثُمَّ إِذَا سَلَّمَ . . اسْتغْفِرَ اللَّهَ عَشَرَ مَرَّاتٍ ، ثُمَّ يَصْلِي عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشَرَ مَرَّاتٍ . . نَزَلَ مِنْ كُلِّ سَمَاءٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلِكٍ يَكْتُبُونَ ثَوَابَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>(١)</sup> .

وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ : «سَتَّ عَشَرَةِ رَكْعَةٍ ، يَقْرَأُ بَعْدَ الْفَاتِحَةِ مَا شَاءَ اللَّهُ ، وَيَقْرَأُ فِي آخِرِ الرَّكْعَتَيْنِ آيَةَ الْكَرْسِيِّ ثَلَاثَيْنِ مَرَّةً ، وَفِي الْأَوَّلَيْنِ ثَلَاثَيْنِ مَرَّةً «قلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ» . . يَشْفَعُ فِي عَشَرَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ، كُلُّهُمْ وَجَبَتْ عَلَيْهِمُ النَّارُ»<sup>(٢)</sup> .

وَرَوَتْ فاطمةُ رضيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «مَنْ صَلَّى لِيَلَةَ الْأَرْبَعَاءِ سَتَّ رَكْعَاتٍ بِثَلَاثِ تَسْلِيمَاتٍ ، يَقْرَأُ فِي كُلِّ

(١) كذا هو في «القوت» (٢٩/١) ، ولم يذكر لهذه الليلة حديثاً غيره ، وانظر «الإتحاف» (٣٨٠/٣) .

(٢) انظر «الإتحاف» (٣٨٠/٣) .

ركعةٍ بعد الفاتحةِ مرتَ «**قُلْ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ إِلَيْكَ الْآتِيَةُ ، فَإِذَا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ يَقُولُ سَبْعِينَ مَرَّةً : جَزِيَ اللَّهُ مُحَمَّدًا عَنَّا مَا هُوَ أَهْلُهُ.. غَفِرَ اللَّهُ لَهُ ذَنْبَ سَبْعينَ سَنَةً ، وَكُتِبَ لَهُ بِرَاءَةً مِنَ النَّارِ**»<sup>(١)</sup>.

### ليلةُ الخميسِ

قالَ أبو هريرةَ رضيَ اللهُ عنْهُ : قالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «**مَنْ صَلَّى لِيَلَةَ الْخَمِيسِ مَا بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ رَكْعَتَيْنِ ، يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَاتِحةَ الْكِتَابِ ، وَآيَةَ الْكَرْسِيِّ خَمْسَ مَرَاتٍ ، وَ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) خَمْسَ مَرَاتٍ ، وَالْمَعْوذَتَيْنِ خَمْسَ مَرَاتٍ ، فَإِذَا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ اسْتَغْفِرَ اللَّهَ تَعَالَى خَمْسَ عَشْرَةَ مَرَّةً ، وَجَعَلَ ثَوَابَهُ لِوَالَّدِيهِ.. فَقَدْ أَدَّى حَقَّ وَالَّدِيهِ عَلَيْهِ وَإِنْ كَانَ عَاقاً لَهُمَا ، وَأَعْطَاهُ اللَّهُ تَعَالَى مَا يُعْطِي الصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءَ**»<sup>(٢)</sup>.

### ليلةُ الجمعةِ

قالَ جَابِرٌ : قالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «**مَنْ صَلَّى لِيَلَةَ الْجُمُعَةِ بَيْنَ الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ اثْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَاتِحةَ**

(١) قال الحافظ العراقي: (رواه أبو موسى المديني بسنده ضعيف جداً). «إتحاف» (٣/٣٨٠).

(٢) كما في «القوت» (١/٢٩)، وقال الحافظ العراقي: (رواه أبو موسى المديني، وأبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» بسنده ضعيف جداً، وهو منكر). «إتحاف» (٣/٣٨١).

الكتابِ مرةً ، و( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) إحدى عشرة مرةً . فكأنما عبدَ اللهَ تعالى  
اثنتي عشرةَ سنةً صيامَ نهارِها وقيامَ ليلِها »<sup>(١)</sup> .

وقالَ أنسٌ : قالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ صَلَّى لِيْلَةَ الْجَمْعَةِ  
صَلَاةَ الْعِشَاءِ الْآخِرَةِ فِي جَمَاعَةٍ ، وَصَلَّى رُكُونَتِي السَّنَةِ ، ثُمَّ صَلَّى بَعْدَهَا عَشَرَ  
رُكُونَاتٍ ، قَرَأَ فِي كُلِّ رُكُونٍ ( الْحَمْدُ لِلَّهِ ) ، و( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ) وَالْمَعْوذَتَيْنِ  
مَرَّةً مَرَّةً ، ثُمَّ أَوْتَرَ بِثَلَاثِ رُكُونَاتٍ ، وَنَامَ عَلَى جَنْبِهِ الْأَيْمَنِ وَوَجْهُهُ إِلَى  
الْقُبْلَةِ . . فَكَانَمَا أَحْيَا لِيْلَةَ الْقَدْرِ »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَكْثِرُوا مِنَ الصَّلَاةِ عَلَيَّ فِي الْلَّيْلَةِ الْغَرَاءِ  
وَالْيَوْمِ الْأَزْهَرِ » ، لِيْلَةَ الْجَمْعَةِ وَيَوْمَ الْجَمْعَةِ<sup>(٣)</sup> .

(١) هو عند صاحب « القوت » (٢٩/١) ، وقال : (أبو جعفر محمد بن علي ، عن  
جابر ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال . . . ) وذكره ، وقال الحافظ العراقي :  
( باطل لا أصل له ) . « إتحاف » ( ٣٨١/٣ ) .

(٢) كذلك في « القوت » (٢٩/١) ، حيث قال : ( وروينا عن كثير بن سليم ، عن أنس بن  
مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . . . ) وذكره ، وانظر « الإتحاف »  
( ٣٨١/٣ ) .

(٣) هو عند ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٣٠٩/٥٣ ) بلفظ : ( يا رسول الله ، أمرنا أن  
نكث الصلاة عليك في الليلة الغراء واليوم الأزهر . . . ) ، قوله : ( ليلة الجمعة ويوم  
الجمعة ) بيان للغراء والأزهر ، وعند البيهقي في « السنن الكبرى » ( ٢٤٩/٣ ) :  
« أكثروا الصلاة على في يوم الجمعة وليلة الجمعة ، فمن صلَّى على صلاة . . . صلَّى الله  
عليه عشرًا » .

## ليلة السبت

قال أنس : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من صلى ليلة السبت بين المغرب والعشاء اثنتي عشرة ركعة .. يُئْتَ لِهُ قصر في الجنة ، وكأنما تصدق على كل مؤمن ومؤمنة ، وتبرأ من اليهود ، وكان حقاً على الله أن يغفر له »<sup>(١)</sup> .



(١) كذا هو في « القوت » (٢٩/١) قال : ( عن كثير بن شنظير ، عن أنس بن مالك ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ... ) وذكره ، وقال العراقي : ( لم أجده له أصلاً ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٣٨٢/٣ ) .

## القسم الثالث : ما يكرر بحسب الترتيب

صلاة العيد ، والتروايم ، وصلاة رجب ،  
وصلاة النصف من شعبان

**الأولى :** صلاة العيد ، وهي سنة مؤكدة ، وشعار من شعائر الدين ،  
وي ينبغي أن يُراعي فيها سبعة أمور :

**الأول :** التكبير ثلاثاً نسقاً ، فيقول : الله أكبر الله أكبر ، الله أكبر كبراً ،  
والحمد لله كثيراً ، وسبحان الله بكرة وأصيلاً ، لا إله إلا الله وحده  
لا شريك له ، مخلصين له الدين ولو كره الكافرون .

ويفتح التكبير ليلة الفطر إلى الشروع في صلاة العيد ، وفي العيد الثاني  
يفتح التكبير عقب الصبح يوم عرفة إلى آخر النهار يوم الثالث عشر ، وهذا  
أكمل الأقوال ، ويكتب عقب الصلوات المفروضة وعقب النوافل ، وهو  
عقب الفرائض أكمل .

**الثاني :** إذا أصبح يوم العيد .. يغتسل ويتزيّن ويتطيب كما ذكرناه في  
ال الجمعة ، والرداء والعمامه هو الأفضل للرجال ، ولتجنب الصيان  
الحرير ، والعجائز التزيين عند الخروج .

**الثالث :** أن يخرج من طريقٍ ويرجع من طريق آخر ، هكذا فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(١)</sup> ، وكان صلى الله عليه وسلم يأمر بإخراج العواتق وذوات الخدور<sup>(٢)</sup> .

**الرابع :** المستحب الخروج إلى الصحراء إلا بمكة وبيت المقدس ، وإن كان يوم مطر .. فلا بأس بالصلاة في المسجد ، ويجوز في يوم الصحو أن يأمر الإمام رجلاً يصلّي بالضفة في المسجد ، ويخرج بالأقواء مكبّرين .

**الخامس :** أن يُراعي الوقت ، ف وقت صلاة العيد ما بين طلوع الشمس إلى الزوال ، و وقت الذبح للضحايا ما بين ارتفاع الشمس بقدر ركعتين وخطيبتين إلى آخر اليوم الثالث عشر .

ويستحب تعجيل صلاة الأضحى لأجل الذبح ، وتأخير صلاة الفطر لأجل تفريق صدقة الفطر قبلها ، هذه سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٣)</sup> .

**السادس :** في كيفية الصلاة ؛ فليخرج الناس مكبّرين في الطريق ، وإذا بلغ الإمام المصلّى .. لم يجلس ولم يتنفّل ، وللناس التنفّل ، ثم ينادي

(١) رواه البخاري ( ٩٨٦ ) .

(٢) رواه البخاري ( ٣٢٤ ) ، ومسلم ( ٨٩٠ ) .

(٣) روى الشافعي بسنده في « الأم » ( ٤٨٩ / ٢ ) : ( أن النبي صلى الله عليه وسلم كتب إلى عمرو بن حزم وهو بنجران : أن عجل الغدو إلى الأضحى ، وأخر الفطر ، وذكر الناس ) ، ورواه البيهقي من طريقه في « السنن الكبرى » ( ٢٨٢ / ٣ ) .

منادٍ : (الصَّلَاةُ جَامِعَةٌ) ، ويصلِّي الإمامُ بِهِمْ ركعتَيْنِ ؛ يكْبِرُ فِي الْأُولَى سُوئِ تكبيرِ الإحرامِ والركوعِ سبعَ تكبيراتٍ ، يقولُ بَيْنَ كُلَّ تكبيرتينِ : (سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ ) ، ويقولُ : (وَجْهُتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ) عَقِيبَ تكبيرِ الافتتاحِ ، وَيُؤْخَرُ الاستعاذهُ إِلَى مَا وَرَاءِ الثَّامِنَةِ ، وَيَقْرَأُ سُورَةً (قَ) فِي الْأُولَى بَعْدَ الْفَاتِحَةِ ، وَ(اقْرَبَتْ) فِي الثَّانِيَةِ ، وَالتَّكبيراتُ الزَّائِدَةُ فِي الثَّانِيَةِ خَمْسٌ سُوئِ تكبيراتِي القيامِ والركوعِ ، وَبَيْنَ كُلَّ تكبيرتينِ مَا ذُكْرَنَاهُ .  
ثُمَّ يخطبُ خطبتيْنِ بَيْنَهُمَا جَلْسَةٌ ، وَمَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعِيدِ .. قَضَاها .

**السابعُ :** أَنْ يضْحَى بِكَبِشٍ ، ضَحَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِكَبِشٍ ، وَذَبَحَ بِيَدِهِ وَقَالَ : « بِاسْمِ اللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ ، هَذَا عَنِّي وَعَمَّنْ لَمْ يَضْحَى مِنْ أَمْتَنِي »<sup>(١)</sup> .

**وقالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :** « مَنْ رَأَى هَلَالَ ذِي الْحِجَةِ وَأَرَادَ أَنْ

(١) رواه أبو داود (٢٨١٠) ، والترمذى (١٥٢١) ، وأصله عند مسلم (١٩٦٧) .  
بلغظ : (عن عائشة : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بكبش أقرن ، يطا في سواد ، ويركب في سواد ، وينظر في سواد - كناية عن سواد قوائمه وبطنه وعينيه - فأتى به ليضحي به ، فقال لها : « يا عائشة ؛ هلمي المدية » ، ثم قال : « اشحديها بحجر » فعلت ، ثم أخذتها ، وأخذ الكبش فأضجعه ثم ذبحه ، ثم قال : « باسم الله ، اللهم ؛ تقبل من محمد وآل محمد ومن أمة محمد » ثم ضحى به ) . وفي (ج) : (كبشين) بدل (كبش) دون زيادة : (أملحين) ، وعليه مشى الحافظ العراقي في تخریجه .

يُضْحِي . . فَلَا يَأْخُذُنَّ مِنْ شَعْرِهِ وَلَا مِنْ أَظْفَارِهِ شَيْئاً »<sup>(١)</sup> .

قال أبو أيوب الأنصاري : ( كانَ الرَّجُلُ يُضْحِي عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالشَّاةِ عَنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ، فَيَأْكُلُونَ وَيَطْعَمُونَ )<sup>(٢)</sup> .

وَلَهُ أَنْ يَأْكُلَ مِنَ الْضَّحْيَةِ بَعْدَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فَمَا فَوْقُ ، وَرَدَتْ فِيهِ الرِّخْصَةُ بَعْدَ النَّهْيِ عَنْهُ<sup>(٣)</sup> .

وقال سفيان الثوري : ( يَسْتَحْبُ أَنْ يَصْلِيَ بَعْدَ عِيدِ الْفَطْرِ اثْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، وَبَعْدَ عِيدِ الْأَضْحِيِّ سَتَّ رَكْعَاتٍ ) ، وَقَالَ : ( هُوَ مِنَ السَّنَةِ )<sup>(٤)</sup> .

## الثانية : التراويح : وهي عشرون ركعةً ، وكيفيتها مشهورة ، وهي سنة

(١) رواه مسلم ( ٤٢ / ١٩٧٧ ) .

(٢) رواه الترمذى ( ١٥٠٥ ) ، وابن ماجه ( ٣١٤٧ ) ، وحمل بعض أهل العلم هذا والذى قبله على الاشتراك في الشواب ، وتأدية الشعارات والسنن لجميع أهل البيت الواحد ، والا . . فلا تجزىء الشاة ونحوها إلا عن فرد . انظر « الإتحاف » ( ٤٠٦ / ٣ ) .

(٣) ففي « مسلم » ( ٩٧٧ ) مرفوعاً : « ونهيتكم عن لحوم الأضحى فوق ثلاث ، فامسكوا ما بدا لكم » .

(٤) أخرج ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٥٧٩٩ ) : ( كان سعيد بن جبير ، وإبراهيم ، وعلقمة يصلون بعد العيد أربعاً ) ، وعنده ( ٥٨٠٦ ) عن عاصم قال : (رأيت الحسن وابن سيرين يصليان بعد العيد ويطيلان القيام ) . قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري » ( ٤٧٦ / ٢ ) : ( والحاصل : أن صلاة العيد لم يثبت لها سنة قبلها ولا بعدها ، خلافاً لمن قاسها على الجمعة ، وأما مطلق النفل . . فلم يثبت فيه منع بدليل خاص إلا إن كان ذلك في وقت الكراهة الذي في جميع الأيام ، والله أعلم ) .

مؤكدةٌ وإنْ كانتْ دونَ العيدينِ ، واختلفوا في أنَّ الجماعةَ فيها أفضُلُ أمِ الانفرادِ .

وخرجَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيها ليلتينِ أوْ ثلاثاً للجماعةِ ، ثُمَّ لمْ يخرجْ ، وقالَ : « أخافُ أنْ توجبَ عليَّكُمْ »<sup>(١)</sup> .

وجمعَ عمرٌ رضيَ اللهُ عنْهُ النَّاسَ عَلَيْهَا فِي الجماعةِ حِيثُ أَمِنَ مِنَ الوجوبِ بِانقطاعِ الْوَحْيِ ؛ فقيلَ : إنَّ الجماعةَ أفضُلُ ؛ لفعلِ عمرٍ رضيَ اللهُ عنْهُ ، ولأنَّ الْاجْتِمَاعَ بِرَبْكَةٍ وَلَهُ فضيلةٌ ؛ بدلِيلِ الفرائضِ ، ولأنَّهُ رَبِّما يَكُسُلُ فِي الانفرادِ ، وينشطُ عَنْدَ مشاهدةِ الجموعِ<sup>(٢)</sup> .

وقيلَ : الانفرادُ أفضُلُ ؛ لأنَّ هذِهِ سَنَةٌ لَيْسَ مِنَ الشَّعَائِرِ كَالْعيدينِ ، فَإِلَّا حَاقَهَا بِصَلَاتِ الْضَّحْنِ وَتَحْيَةِ الْمَسْجِدِ أَوْلَى ، وَلَمْ تُشْرِعْ فِيهَا جماعةٌ<sup>(٣)</sup> ، وَقَدْ جَرَتِ الْعَادَةُ بِأَنْ يَدْخُلَ الْمَسْجِدَ جَمْعًا ، ثُمَّ لَمْ يَصْلُوَا التَّحْيَةَ

(١) رواه البخاري (٩٢٤) ، ومسلم (٧٦١) بلفظ : « لكنني خشيت أن تفرض عليكم » .

(٢) ففي « البخاري » (٢٠١٠) عن عبد الرحمن بن عبد القاري قال : ( خرجت مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه ليلاً في رمضان إلى المسجد ، فإذا الناس أوزاع متفرقون ، يصلون الرجل لنفسه ، ويصلون الرجل فيصلون بصلاته الرهط ، فقال عمر : إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد .. لكان أمثل ، ثم عزم ، فجمعهم على أبي بن كعب ، ثم خرجت معه ليلاً أخرى والناس يصلون بصلاته قارئهم ، قال عمر : نعم البدعة هذه ، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون ، يريد آخر الليل وكان الناس يقومون أوله ) .

(٣) أي : في صلاة الضحى وتحية المسجد . « إتحاف » (٤١٨/٣) .

بالجماعة ، ولقوله صلى الله عليه وسلم : « فضل صلاة التطوع في بيته على صلاته في المسجد .. كفضل صلاة المكتوبة في المسجد على صلاته في البيت »<sup>(١)</sup> .

وروى أنَّه صلى الله عليه وسلم قال : « صلاة في مسجدي هذا أفضل من مائة صلاة في غيره من المساجد ، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من ألف صلاة في مسجدي ، وأفضل من ذلك كلُّه رجل يصلي في زاوية بيته ركعتين لا يعلمُهما إلا الله عزَّ وجلَّ »<sup>(٢)</sup> .

وهذا لأنَّ الرياء والتصنُّع ربِّما يتطرَّقُ إليه في الجمع ، ويأمنُ منه في الوحدة ، فهذا ما قيل فيه .

(١) رواه الطبراني في « الكبير » ( ٤٦/٨ ) وبلفظ : « فضل صلاة الرجل في بيته على صلاته حيث يراه الناس .. كفضل المكتوبة على النافلة ». وفي « البخاري » ( ٧٣١ ) ، و« مسلم » ( ٧٨١ ) بعد أن ترك صلى الله عليه وسلم الخروج إلى التراويف وهم يتذمرون منه قال لهم : « قد عرفت الذي رأيت من صنيعكم ، فصلوا أيها الناس في بيوتكم ؛ فإن أفضَّل الصلاة صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة » .

(٢) ذكره الحافظ المنذري في « الترغيب والترهيب » ( ٤٨٤/١ ) بنحوه وقال : ( رواه أبو الشinx ابن حيان في كتاب « الثواب » ) . وأما صدره .. فمتفق عليه ، وفي معنى القطعة الأخيرة منه روى ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٧٧١٦ ) عن أبي عثمان قال : اشتريَّ رجل حائطاً من المدينة ، فرَبِع فيه مائة نخلة كاملة ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : « ألا أخبركم بأفضل من هذا ؟ رجل توضأ ، فأحسن الوضوء ، ثم صلى ركعتين في غار أو سفح جبل أفضل ربيعاً من هذا ». انظر « الإتحاف » ( ٤١٩/٣ ) .

والمحترأ : أن الجماعة أفضل<sup>(١)</sup> ، كما رأه عمر رضي الله عنه ، فإن بعض النوافل قد شرعت فيها الجماعة ، وهذا جدير بأن يكون من الشعائر التي تظهر .

وأمّا الالتفات إلى الرياء في الجمع ، والكسل في الانفراد .. فعدول عن مقصود النظر في فضيلة الجمع من حيث إنّه جماعة ، وكأنّ قائله يقول : (الصلاة خيرٌ من تركها بالكسل ، والإخلاص خيرٌ من الرياء) ، فلنفرض المسألة فيمن يثق بنفسه أنه لا يكسل لوانفرد ، ولا يرائي لحضور الجمع . فائيهما أفضل له ؟

فيدور النظر بين بركة الجمع وبين مزيد قوة الإخلاص وحضور القلب في الوحدة ، فيجوز أن يكون في تفضيل أحدهما على الآخر تردد . وممّا يستحب : القنوت في الوتر في النصف الأخير من رمضان .

### أمّا صلاة رجب<sup>(٢)</sup> :

فقد روي بإسناد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « ما من

(١) قال الإمام النووي في « المجموع » (٤٠/٤) : (الصحيح عندنا : أن فعل التراويح في جماعة أفضل من الانفراد ، وبه قال جماهير العلماء ، حتى إن علي بن موسى القمي ادعى فيه الإجماع ، وقال ربعة ومالك وأبو يوسف وآخرون : الانفراد بها أفضل ، دلينا : إجماع الصحابة على فعلها جماعة كما سبق) .

(٢) وهي المسماة بصلوة الرغائب . « إتحاف » (٣/٤٢٢) .

أحدٍ يصوم أولَ خميسٍ مِنْ رجبٍ ، ثُمَّ يصلي فِيمَا بَيْنَ العِشَاءِ وَالعِتْمَةِ اثنتي عشرةَ ركعةً ، يفصلُ بَيْنَ كُلَّ ركعتينِ بتسليةٍ .

يقرأُ فِي كُلَّ ركعةٍ بفاتحةِ الكتابِ مَرَّةً ، و(إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ) ثلَاثَ مَرَاتٍ ، و(قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) اثنتي عشرةَ مَرَّةً .

فإِذَا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ . . صَلَّى عَلَيَّ سَبْعِينَ مَرَّةً ، وَيَقُولُ : اللَّهُمَّ : صَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ وَعَلَى آلِهِ .

ثُمَّ يسجُدُ وَيَقُولُ فِي سُجُودِهِ سَبْعِينَ مَرَّةً : سَبْوْحٌ قَدْوَسٌ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحِ .

ثُمَّ يرْفَعُ رَأْسَهُ وَيَقُولُ سَبْعِينَ مَرَّةً : رَبُّ ؛ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَتَجاوزْ عَمَّا تَعْلَمْ إِنْكَ أَنْتَ الْأَعَزُّ الْأَكْرَمُ .

ثُمَّ يسجُدُ سَجْدَةً أُخْرَى وَيَقُولُ فِيهَا مِثْلَ مَا قَالَ فِي السَّجْدَةِ الْأُولَى .  
ثُمَّ يسأَلُ حاجَتَهُ فِي سُجُودِهِ . . فَإِنَّهَا تُقْضَى » .

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا يَصْلِي أَحَدٌ هَذِهِ الصَّلَاةَ .. إِلَّا غَفَرَ اللَّهُ تَعَالَى لَهُ جَمِيعَ ذَنْبِهِ وَلَوْ كَانَتْ مِثْلَ زَبِيدِ الْبَحْرِ وَعَدِ الرَّمْلِ وَوَزْنِ الْجَبَالِ وَوَرْقِ الْأَشْجَارِ ، وَيَشْفَعُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي سَبْعِ مِئَةٍ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ مَمَّنْ قَدِ استَوْجَبَ النَّارَ » .

فَهَذِهِ صَلَاةٌ مُسْتَحْبَةٌ ، وَإِنَّمَا أُورِدُنَاها فِي هَذَا الْقَسْمِ لِأَنَّهَا تَكْرَرُ بِتَكْرِيرِ السَّنِينَ ، وَإِنْ كَانَتْ لَا تَبْلُغُ رَتْبَةَ التَّرَاوِيْحِ وَصَلَاةِ الْعِيَادَيْنِ ؛ لِأَنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ نَقَلَهَا الْأَحَادُ ، وَلَكِنِّي رَأَيْتُ أَهْلَ الْقَدْسِ بِأَجْمَعِهِمْ يَوْاْظِبُونَ عَلَيْهَا

وَلَا يُسْمِحُونَ بِتَرْكِهَا ، فَأَحِبْتُ إِبْرَادَهَا<sup>(١)</sup> .

(١) روى حديث صلاة الرغائب هذه الحافظ الزبيدي من طريق ابن الجوزي في «الموضوعات» (٤٧/٢) .

وَنَقْلَ ابْنِ عَرَاقٍ فِي «تَنْزِيهِ الشَّرِيعَةِ» (٩٢/٢) عَنِ الْحَافِظِ الْعَرَاقِيِّ أَنَّهُ قَالَ فِي «أَمَالِيِّ» :

(قَدْ تَسَاهَلَ الْحَافِظُ أَبُو الْفَضْلِ مُحَمَّدُ بْنُ نَاصِرٍ السَّلَامِيُّ فِي إِبْرَادِهِ هَذَا الْحَدِيثِ فِي الْمَجْلِسِ الرَّابِعِ عَشَرَ مِنْ «أَمَالِيِّ ابْنِ حُصَيْنٍ» وَقَوْلُهُ : إِنَّهُ حَسْنٌ غَرِيبٌ) .

وَالإِمامُ الْغَزَالِيُّ نَزَلَ بِهَذَا الْأَثْرِ ، وَعُرِفَ أَنَّهُ لَا يُرْقِي لِلْاحْتِجاجِ أَصْلًا حِينَ ذِكْرِ عَلَةِ إِبْرَادِ لِصَلَةِ الرَّغَائِبِ بِأَنَّهَا مِنْ اسْتِحْبَابِ الصَّالِحِينَ كَمَا رَأَاهُ فِي الْقَدْسِ .

وَقَوْلُ الْعَزِيزِ بْنِ عَبْدِ السَّلَامِ إِنَّهَا مِبْتَدِعَةٌ فِي سَنَةِ (٤٤٨هـ) لَا يُسْتَقِيمُ ؛ إِذَا ذُكِرَ أَنَّهَا وَصَلَةُ النَّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ مَا ابْتَدَعَ هَذِهِ السَّنَةِ ، وَقَدْ ذُكِرَ الْأُخْرِيَّةُ صَاحِبُ «الْقُوَّةِ» الْمُتَوْفِيُّ (٣٨٦هـ) .

وَقَدْ قَالَ الْحَافِظُ الزَّبِيدِيُّ : (وَلَيْسَ فِي سِنْدِ أَبِي طَالِبِ الْمُكَيِّ عَلَيْهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَهْضُومَ - وَهُوَ الْمَتَهَمُ بِوُضُعِ هَذَا الْحَدِيثِ - بَلْ هُوَ إِنْ لَمْ يَكُنْ مَتَّخِرًا عَنْهُ فِي الزَّمَنِ . . فَهُوَ مَعَاصِرُ لَهُ ، وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ لَيْسَ مِنَ الْوَضَاعِينَ ، قَالَ الْذَّهَبِيُّ فِي «الْدِيوَانِ» : «لَيْسَ بِثَقَةٍ» .

فَغَایة ما يقال في حديثه : إنه ضعيف لا موضوع ، فكم من رجل غير ثقة وحديثه لا يدخل في حيز المنكر) . «إتحاف» (٤٢٥/٣) .

وكان قد أورد نقول أهل العلم بوضع حديث الرغائب والكلام في الطعن فيه من وجوه : كعدم جواز النفل جماعة ، وعدم جواز تخصيص بعض السور بالتلاوة في الصلاة ، أو تخصيص ليلة بعينها .

ثم قال : (وهو كلام حسن ، وإن كان في بعض ما أورده من الوجوه محل نظر وتأمل ؛ ففي أداء النفل جماعة اختلاف في المذهب ، وقد سبق النسفي البزارى بالجواز ، وتخصيص بعض السور في بعض صلوات معينة قد ورد به الشرع ، ومن طالع كتب الحديث عرف ذلك ، وكذا تخصيص بعض الليلى بالقيام وبعض الأيام بالصيام ورد به الشرع .

وإن قلنا بالكراءة .. فهي تنزيهية كما صرَحَ بها العلماء ، وكون أن العامة يعتقدونها فرضاً لازماً .. لا يتوجه به الكراهة ؛ فإنهم إذا فهموا من ذلك خلاف ما يفهمه الخاصة .. كان =

## وأمام صلاة شعبان :

فليلة الخامس عشر منه يصلي مئة ركعة ، كل ركعتين بتسليمتين ، يقرأ في كل ركعة بعد الفاتحة (قل هو الله أحد) عشر مرات ، وإن شاء صلى عشر ركعات يقرأ في كل ركعة بعد الفاتحة مئة مرة (قل هو الله أحد) .

وهذه الصلاة أيضاً مرويَّة في جملة الصلوات ، كان السلف يصلون هذه الصلاة ويسمُّونها : صلاة الخير ، ويجتمعون فيها ، وربما صلواها جماعة ، روَى عن الحسن أنَّه قال : (حدَثَنِي ثلاثونٌ مِّنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

ذلك لتقديرهم وسوء فهمهم ، فطريقهم أن يسألوا ويتفهموا ، ما علينا من العامة إذا غلطوا في فهمهم ، ولو جئنا ننظر إلى هذا .. لغيرنا أوضاعاً شرعية كثيرة .

وكون أن فعلها يغري واضع الحديث على وضعها .. فهذا قد قفل بابه من بعد الثلاث مئة ، فلا تكون هذه الملاحظة وجهاً لكراهتها .

وكون أن الاشتغال بعد السور مما يخل بالخشوع .. فقيه خلاف ، والأشهر جوازه في التوافل .

وما ذكر أن تعجيل الإفطار فيها مما يخالف السنة .. هو غريب أبل السنة قاضية على استحباب التعجيل في الإفطار وكراهيته تأخيره إلى اشتباك التحوم .

وأما كراهة السجدة المنفردة .. فمسلم ، إلا أن المدعى يقول : لم لا يجوز أن تكون هذه السجدة شكرًا لنعمة الله تعالى على رأي من يجوز ذلك ؟

وقوله : إن الصحابة والتابعين ومن بعدهم لم ينقل عنهم أنهم صلوها .. فاعلم : لا يلزم من عدم فعلهم لها على الطريقة المعهودة كراحتها أو عدم ورودها ، ثم هي من التطوعات ، من شاء .. صلاتها ، ومن شاء .. تركها ) . «إتحاف» (٤٢٤/٣) .

وسلمَ أنَّ مَنْ صَلَّى هَذِهِ الصَّلَاةَ فِي هَذِهِ الْلَّيْلَةِ . . نَظَرَ اللَّهُ إِلَيْهِ سَبْعِينَ نَظَرَةً ، وَقَضَى لَهُ بِكُلِّ نَظَرٍ سَبْعِينَ حَاجَةً ، أَدْنَاهَا الْمَغْفِرَةُ )<sup>(١)</sup> .

(١) قوت القلوب (٦٢/١) ، وقال : ( وقد قيل : إن هذه الليلة هي التي قال الله عز وجل فيها : « فِيهَا يُفَرَّقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ » ، وأنه ينسخ فيها أمر السنة وتدبير الأحكام إلى مثلها من قابل والله أعلم ، وال الصحيح من ذلك عندي أنه في ليلة القدر ، وبذلك سميت ؛ لأن التتريل يشهد له ؛ إذ في أول الآية : « إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَرَّكَةٍ » ، ثم وصفها فقال : « فِيهَا يُفَرَّقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ » ، فالقرآن إنما أنزل في ليلة القدر ) .

وحديث صلاة النصف من شعبان أسنده ابن الجوزي في « الموضوعات » (٥٠/٢) بنحوه ، أما فضيلة هذه الليلة . . فقد ثبت بالحديث الصحيح الذي رواه ابن حبان في « صحيحه » (٥٦٦٥) ، والطبراني في « الكبير » (١٠٨/٢٠) ، وأبو نعيم في « الحلية » (١٩١/٥) : « يطلع الله إلى خلقه في ليلة النصف من شعبان ، فيغفر لجميع خلقه إلا لمشرك أو مشاحن » .

وكان الإمام الشافعي يقول : ( بلغنا أنه كان يقال : إن الدعاء يستجاب في خمس ليال : في ليلة الجمعة ، وليلة الأضحى ، وليلة الفطر ، وأول ليلة من رجب ، وليلة النصف من شعبان ) . « الأم » (٤٨٥/٢) ، ورواه عنه البيهقي في « السنن الكبرى » (٣١٩/٣) .

قال الحافظ الزبيدي في « الإتحاف » (٤٢٧/٣) نقلًا عن النجم الغطي : ( ولم يثبت في قيامها جماعة شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أصحابه ، واختلف علماء الشام على قولين : أحدهما : استحباب إحيائها بجماعة في المسجد ، ومن قال بذلك من أعيان التابعين خالد بن معدان وعثمان بن عامر ، ووافقهم إسحاق بن راهويه . والثاني : كراهة الاجتماع لها في المساجد للصلوة ، وإليه ذهب الأوزاعي فقيه الشام ومفتיהם ) .

**لِقْسَمِ الرَّابِعِ مِنَ النَّوَافِلِ : مَا يَتَعَلَّقُ بِأَسْبَابٍ عَارِضَةٍ  
وَلَا يَتَعَلَّقُ بِالْمَوَاقِيتِ  
وَهُجَبَ نَعَةٌ**

كصلاة الخسوف والكسوف ، والاستسقاء ، وتحية المسجد ، وركعتي الوضوء ، وركعتين بين الأذان والإقامة ، وركعتين عند الخروج من المنزل والدخول فيه ، ونظائر ذلك ، فنذكر منها ما يحضرنا الآن :

**الأولى :** صلاة الخسوف : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إن الشمس والقمر آيات الله ، لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته ، فإذا رأيتم ذلك .. فافزعوا إلى ذكر الله وإلى الصلاة » ، قال ذلك لما مات ولد إبراهيم وكسفت الشمس ، فقال الناس : إنما كسفت لموته<sup>(۱)</sup> .

والنظر في كفيتها ووقتها :

**أما الكيفية :** فإذا كسفت الشمس في وقت مکروه أو غير مکروه .. نودي : (الصلاة جامعة) ، وصلى الإمام بالناس في المسجد ركعتين ، وركع في كل ركعة ركوعين ، أوائلهما أطول من آخرهما ، ولا يجهر ، فيقرأ في الأولى من قيامي الركعة الأولى الفاتحة والبقرة ، وفي الثانية الفاتحة وآل عمران ، وفي الثالثة الفاتحة وسورة النساء ، وفي الرابعة

(۱) رواه البخاري ( ۱۰۴۳ ) ، ومسلم ( ۹۰۴ ) .

الفاتحة والمائدة ، أو مقدار ذلك من القرآن من حيث أراد .  
ولو اقتصر على الفاتحة في كل قيام .. أجزاء ، ولو اقتصر على سور قصار .. فلا بأس ، ومقصود التطويل دوام الصلاة إلى الانجلاء .

ويسبح في الركوع الأول قدر مئة آية ، وفي الثاني قدر ثمانين آية ، وفي الثالث قدر سبعين ، وفي الرابع قدر خمسين ، ول يكن السجود على قدر الركوع في كل ركعة .

ثم يخطب خطبتين بعد الصلاة بينهما جلسة ، ويأمر الناس بالصدقة والعتق والتوبة .

وكذلك يفعل بخسوف القمر ، إلا أنه يجهه فيها ؛ لأنها ليلية .

أما وقتها : فعند ابتداء الخسوف إلى تمام الانجلاء ، ويخرج وقتها بأن تغرب الشمس كاسفة ، ويفوت خسوف القمر بأن يطلع قرص الشمس ، إذ بطل سلطان الليل ، ولا يفوت بغروب القمر خاسفا ؛ لأن الليل كله سلطان القمر . وإن انجلى في أثناء الصلاة .. أتمها مخففة ، ومن أدرك الركوع الثاني مع الإمام .. فقد فاتته تلك الركعة ؛ لأن الأصل هو الركوع الأول .

الثانية : صلاة الاستسقاء : فإذا غارت الأنهار ، وانقطعت الأمطار ، أو انهارت قناة .. فيستحب للإمام أن يأمر الناس أولاً بصيام ثلاثة أيام ، وما أطاقوا من الصدقة ، والخروج من المظالم ، والتوبة من المعاصي ، ثم

يخرجُ بهمْ يومَ الرابعِ ، وبالعجائزِ والصبيانِ متنظفينَ في ثيابِ بذلةٍ واستكانةٍ متواضعينَ<sup>(١)</sup> ، بخلافِ العيدِ .

وقيلَ : يستحبُ إخراجُ الدوابِ لمشاركتها في الحاجةِ ، ولقولهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لولا صبيانُ رَضْعٌ ، ومشايخُ رَكَعٌ ، وبهائمُ رَتَّعٌ .. لَصُبَّ عَلَيْكُمُ الْعَذَابُ صَبَاً »<sup>(٢)</sup> .

ولو خرجَ أهلُ الذمةِ أيضاً متميِّزينَ .. لمْ يمنعوا .

فإذا اجتمعوا في المصلى الواسعِ من الصحراءِ .. نوديَ : (الصلاةُ جامعةٌ) ، وصلَّى بهمُ الإمامُ ركعتينِ مثلَ صلاةِ العيدِ بغيرِ فرقٍ<sup>(٣)</sup> ، ثمَ يخطُبُ خطبتيْنِ بيتهما جلسةٌ خفيفَةٌ ، وليكنِ الاستغفارُ معظمَ الخطبتيْنِ<sup>(٤)</sup> ، وينبغي في وسطِ الخطبةِ الثانيةِ أنْ يستدبرَ الناسَ ، ويستقبلَ القبلةَ ، ويحولَ رداءهُ في هذهِ الساعةِ ؛ تفاولاً بتحويلِ الحالِ ، هكذا فعلَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٥)</sup> ، فيجعلُ أعلاهُ أسفلاً ، وما على اليمينِ على

(١) الثيابُ البذلةُ : التي تلبس حال الخدمة والشغل بالأعمال ، ولكن هذا يوهم عدم النظافة.. قيدها بقوله : (متنظفين) .

(٢) رواه الطبراني في « الكبير» (٣٠٩/٢٢) ، والبيهقي في « السنن الكبرى» (٣٤٥/٣) بنحوه .

(٣) أي : في التكبيرات وفي القراءة وفي الوقوف بين كل تكبيرتين مسبحاً حامداً مهلاً .  
«إتحاف» (٤٤٠/٣) .

(٤) أي : يبدل التكبيرات المشروعة في أولهما بالاستغفار ، ويكثر منه في الخطبة .  
«إتحاف» (٤٤٢/٣) .

(٥) رواه البخاري (١٠٢٣) ، ومسلم (٨٩٤) .

الشمال ، وما على الشمال على اليمين ، وكذلك يفعل الناس ، ويدعون في هذه الساعة سرّاً .

ثم يستقبلهم فيختتم الخطبة ، ويدعون أرديةٍ محوّلة كما هي حتى ينزعوها متى نزعوا الثياب .

ويقول في الدعاء : ( اللهم ؎ إِنَّكَ أَمْرَنَا بِدُعَايِكَ ، وَوَعَدْنَا إِجَابَتَكَ ، فَقَدْ دَعَنَاكَ كَمَا أَمْرَنَا ، فَأَجَبْنَا كَمَا وَعَدْنَا ، اللَّهُمَّ ؎ فَامْنُنْ عَلَيْنَا بِمَغْفِرَةِ مَا قَارَفْنَا وَإِجَابَتَكَ فِي سَقِيَانَا وَسِعَةِ أَرْزَاقِنَا )<sup>(١)</sup> .

ولا بأس بالدعاء أدبار الصلوات في الأيام الثلاثة قبل الخروج ، ولهذا الدعاء آدابٌ وشروطٌ باطنيةٌ من التوبة ورد المظالم وغيرها ، وسيأتي ذلك في كتاب الدعوات .

### الثالثة : صلاة الحنازة : وكيفيتها مشهورة<sup>(٢)</sup> ، وأجمع دعاء مأثور

(١) نص على هذا الدعاء الإمام الشافعي كما في « الأم » ( ٥٤٦ / ٢ ) ، وهذا الدعاء يكون ضمن الدعاء الوارد في الخطبة .

(٢) قال المصنف في « الخلاصة » ( ص ١٦٦ ) : ( وأركانها تسعه : النية ، ولا يضر إن لم يعرف البيت ذكرًا أو أنثى ، والتكبيرات الأربع أركان ، فإن زاد خامسة .. بطلت الصلاة ، وناتحة الكتاب ركن بعد التكبير الأولى ، والصلاحة على رسول الله صلى الله عليه وسلم ركن بعد الثانية ، ودعاء الميت ركن بعد الثالثة ، ويقول : « اللهم ؎ لا تحرمنا أجره ، ولا تفتنا بعده ، واغفر لنا وله » والدعاء المعروف ، وليس بعد الرابعة ذكر مفروض ، ولكن يسلم إن شاء تسليمة واحدة وهي الركن الأخير ، وإن شاء تسليمتين ) .

ما رُوِيَ في الصحيح عنْ عوفِ بنِ مالكٍ قالَ : ( صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى جَنَازَةِ ، فَحَفِظَتُ مِنْ دُعَائِهِ وَهُوَ يَقُولُ : « اللَّهُمَّ ؎ اغْفِرْ لَهُ ، وَارْحَمْهُ ، وَاعْفْ عَنْهُ ، وَأكْرَمْ نَزْلَهُ ، وَوَسْعْ مُدْخَلَهُ ، وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ ، وَنَقِّهِ مِنَ الْخَطَايَا كَمَا يُنَقَّى التَّوْبُ الْأَبِيسُ مِنَ الدَّنَسِ ، وَأَبْدَلْهُ دَارًا خَيْرًا مِنْ دَارِهِ ، وَأَهْلًا خَيْرًا مِنْ أَهْلِهِ ، وَزَوْجًا خَيْرًا مِنْ زَوْجِهِ ، وَأَدْخِلْهُ الْجَنَّةَ ، وَأَعْذِهُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ » ، قَالَ عَوْفٌ : حَتَّى تَمَنَّيْتَ أَنْ أَكُونَ ذَلِكَ الْمَيْتَ )<sup>(١)</sup> .

وَمَنْ أَدْرَكَ التَّكْبِيرَ الثَّانِيَةَ مِنْ صَلَاتِ الْجَنَازَةِ . . فَيَنْبَغِي أَنْ يَرْاعِي تَرْتِيبَ صَلَاتِ نَفْسِهِ ، وَيَكْبِرُ مَعَ تَكْبِيرَاتِ الْإِمَامِ ، فَإِذَا سَلَّمَ الْإِمَامُ . . قَضَى تَكْبِيرَهُ الَّذِي فَاتَ كَفْعَلِ الْمُسْبُوقِ ، فَإِنَّهُ لَوْ بَادَرَ التَّكْبِيرَاتِ . . لَمْ يَبْقَ لِلْقَدوَةِ فِي هَذِهِ الصَّلَاةِ مَعْنَى ، فَالْتَّكْبِيرَاتُ هِيَ الْأَرْكَانُ الظَّاهِرُّ ، وَجَدِيرٌ بِأَنْ تَقَامْ مَقَامَ الرُّكُعَاتِ فِي سَائِرِ الصلواتِ ، هَذَا هُوَ الْأُوْجَهُ عِنْدِي وَإِنْ كَانَ غَيْرُهُ مُحْتمِلًا .

وَالْأَخْبَارُ الْوَارَدَةُ فِي فَضْلِ صَلَاتِ الْجَنَازَةِ وَتَشْيِيعِهَا مَشْهُورَةٌ ، فَلَا نَطُولُ بِإِيَادِهَا<sup>(٢)</sup> ، وَكَيْفَ لَا يَعْظِمُ فَضْلُهَا وَهِيَ مِنْ فَرَائِضِ الْكَفَايَاتِ ، وَإِنَّمَا تصْيِيرُ

(١) رواه مسلم (٩٦٣) .

(٢) ومن أشهرها : ما رواه البخاري (١٣٢٥) ، ومسلم (٩٤٥) مرفوعاً : « من شهد الجنائز حتى يصلّي عليها .. فله قيراط ، ومن شهدتها حتى تدفن .. فله قيراطان ، قال : مثل الجبلين العظيمين » .

نفلاً في حقِّ مَنْ لَمْ تُعِينْ عَلَيْهِ بِحُضُورِ غَيْرِهِ ، ثُمَّ يَنْالُ بِهَا فَضْلُ فِرْضِ الْكَفَايَةِ وَإِنْ لَمْ يَعْتَدْ ؛ لَا نَهَمْ بِجَمْلَتِهِمْ قَامُوا بِمَا هُوَ فِرْضٌ ، وَأَسْقَطُوا الْحَرْجَ عَنِ الْغَيْرِهِمْ ، فَلَا يَكُونُ ذَلِكَ كَنْفِلٌ لَا يَسْقُطُ بِهِ فِرْضٌ عَنْ أَحَدٍ .

ويستحبُ طلبُ كثرةِ الجمعِ تبرُّكاً بِكثرةِ الْهَمْمِ وَالْأَدْعِيَةِ وَاشتِمامَهِ عَلَى ذِي دُعَوَةٍ مُسْتَجَابَةٍ ؛ لَمَّا رَوَى كَرِيبٌ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ : أَنَّهُ ماتَ لَهُ ابْنٌ فَقَالَ : يَا كَرِيبُ ؛ انْظُرْ مَا اجْتَمَعَ لَهُ مِنَ النَّاسِ ، قَالَ : فَخَرَجْتُ فَإِذَا نَاسٌ قَدِ اجْتَمَعُوا لَهُ ، فَأَخْبَرْتُهُ ، فَقَالَ : تَقُولُ : هُمْ أَرْبَاعُونَ ؟ قَالَ : قَلْتُ : نَعَمْ ، قَالَ : أَخْرُجْهُ ؛ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : « مَا مِنْ رَجُلٍ مُسْلِمٍ يَمُوتُ فَيَقُولُ عَلَى جَنَازَتِهِ أَرْبَاعُونَ رَجُلًا لَا يُشْرِكُونَ بِاللَّهِ تَعَالَى شَيْئًا إِلَّا شَفَعَهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِيهِ »<sup>(١)</sup> .

فَإِذَا شَيَّعَ الْجَنَازَةَ ، فَوَصَّلَ الْمَقَابِرَ أَوْ دَخَلَهَا ابْتِدَاءً .. قَالَ : (السَّلَامُ عَلَى أَهْلِ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ ، وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنَ الْمُسْتَأْخِرِينَ ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَا حَقُونَ)<sup>(٢)</sup> .

وَالْأُولَى أَلَا يَنْصِرِفَ حَتَّى يُدْفَنَ الْمَيِّتُ ، فَإِذَا سُوِّيَ عَلَى الْمَيِّتِ قَبْرُهُ .. قَامَ عَلَيْهِ وَقَالَ : (اللَّهُمَّ ؛ عَبْدُكَ رُدَّ إِلَيْكَ ، فَارْوُفْ بِهِ وَارْحَمْهُ ، اللَّهُمَّ ؛ جَافِ الْأَرْضَ عَنْ جَنَبِيِّهِ ، وَافْتَحْ أَبْوَابَ السَّمَاءِ لِرُوحِهِ ، وَتَقْبِلْهُ بِقَبْوِلِ

(١) رواه مسلم (٩٤٨) .

(٢) رواه مسلم (٩٧٤) .

حسنٌ ، اللهمَّ ؛ إِنْ كَانَ مُحْسِنًا . . فَضَاعِفْ لَهُ فِي إِحْسَانِهِ ، وَإِنْ كَانَ مُسِيئًّا . . فَتَعْجَازُ عَنْهُ<sup>(١)</sup> .

**الرابعةُ :** تحيَّةُ المسجدِ : ركعتانِ فصاعداً ، سَنَةٌ مُؤكدةٌ ، حتَّى إنَّها لا تسقطُ وإنْ كانَ الخطيبُ في الخطبةِ يومَ الجمعةِ معَ تأكيدِ وجوبِ الإصغاءِ إلى الخطيبِ .

ولو اشتغلَ بفرضٍ أو قضاءً . . تأديَ بِهِ التحيَّةُ وتحصلُ الفضلُ ؛ إذ المقصودُ ألا يخلوَ ابتداءُ دخولِهِ عنِ العبادةِ الخاصةِ بالمسجدِ قياماً بحقِّ المسجدِ ، ولهذا يكرهُ أنْ يدخلَ المسجدَ علىٰ غيرِ وضعِهِ ، فإنْ دخلَ لعبورِ أوْ جلوسٍ . . فليقلُّ : (سبحانَ اللهِ ، والحمدُ للهِ ، ولا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ، واللهُ أكْبَرُ ) يقولُها أربعَ مراتٍ ، فيقالُ : إنَّها عذُلٌ ركعتينِ في الفضلِ<sup>(٢)</sup> .

ومذهبُ الشافعيِّ رحمَهُ اللهُ : أَنَّهُ لَا تكرهُ التحيَّةُ في أوقاتِ الكراهةِ ؛ وهيَ بعدَ العصرِ ، وبعدَ الصبحِ ، ووقتَ الزوالِ ، ووقتَ الطلعِ والغروبِ ؛ لما رُويَ أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى ركعتينِ بعدَ العصرِ ، فقيلَ لَهُ : أَمَا نهيتَنَا عَنْ هَذَا ؟ فقالَ : « هَمَا رَكَعْتَنِ كُنْتُ أَصْلِيهِمَا بعْدَ

(١) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١٨٢٧) ، ويقال : ارْوَفْ وارَافْ ، كلاماً صحيحَ .

(٢) كما ذكر أبو طالب المكي في «قوت القلوب» (٢٣/١) .

الظاهر ، فشغلني عنهمما الوفد <sup>(١)</sup> ، فأفادَ هذا الحديثُ فائدتينِ :

**إحداهما :** أنَّ الكراهةَ مقصورةً على صلاةٍ لا سببٍ لها ، ومنْ أضعفِ الأسبابِ قضاءُ النوافلِ ؟ إذَا اختلفَ العلماءُ في أنَّ النوافلَ : هلْ تقضى ؟ وإذا فعلَ مثلَ ما فاتَهُ .. هلْ يكونُ قضاءً ؟ فإذا انتفتِ الكراهةُ بأضعفِ الأسبابِ .. فالحريٌ أنْ تنتفي بدخولِ المسجدِ وهو سببٌ قويٌّ ، ولذلكَ لا تكرهُ صلاةُ الجنازةِ إذا حضرتُ ، ولا صلاةُ الخسوفِ والاستسقاءِ في هذهِ الأوقاتِ ؛ لأنَّ لها أسباباً .

**الفائدةُ الثانيةُ :** قضاءُ النوافلِ ؛ إذْ قضى رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلكَ ، ولنا فيهِ أسوةٌ حسنةٌ ، وقالتْ عائشةُ رضيَ اللهُ عنها : ( كانَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا غلبَهُ نومٌ أوْ مرضٌ فلمْ يقمْ تلكَ الليلةَ .. صَلَّى مِنَ النهارِ اثنتي عشرةَ ركعةً ) <sup>(٢)</sup> .

وقدْ قالَ العلماءُ : ( مَنْ كانَ في صلاةٍ ، ففاتهُ جوابُ المؤذنِ ؛ فإذا سَلَّمَ .. قضى وأجابَ وإنْ كانَ المؤذنُ قدْ سكتَ ) ، ولا معنى الآنَ لقولِ مَنْ يقولُ : إنَّ ذلكَ مثلُ الأوَّلِ وليسَ بقضاءٍ ؛ إذْ لو كانَ كذلكَ .. لما صلَّاها رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في وقتِ الكراهةِ .

أجلٌ ؛ مَنْ كانَ لهُ ورَدٌ ، فعاقَهُ عنْ ذلكَ عذرٌ .. فينبغي ألا يرْخصَ لنفسِهِ

(١) رواه البخاري ( ١٢٣٣ ) ، ومسلم ( ٨٣٤ ) .

(٢) رواه مسلم ( ٧٤٦ ) .

في تركه ، بل يتداركه في وقت آخر ؛ حتى لا تميل نفسه إلى الدعوة والرفاهية ، وتداركه حسن على سبيل مجاهدة النفس ، ولأنه صلى الله عليه وسلم قال : « أحب الأعمال إلى الله تعالى أدومها وإن قل »<sup>(١)</sup> ، فيقصد به ألا يفتر في دوام عمله .

وروى عائشة رضي الله عنها ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « من عبد الله عز وجل بعبادة ثم تركها ملالة .. مقته الله عز وجل »<sup>(٢)</sup> .

فليحذر أن يدخل تحت هذا الوعيد ، وتحقيق هذا الخبر : أنه مقته الله تعالى بتركها ملالة ، ولو لا المقت والإبعاد .. لما سلطت عليه الملالة .

**الخامسة :** ركعتان بعد الوضوء : مستحبتان ؛ لأن الوضوء قربة ، ومقصودها الصلاة والأحداث عارضة ، فربما يطرأ الحدث قبل الصلاة

(١) رواه البخاري (٦٤٦٤) ، ومسلم (٧٨٢) ، والمعنى : أن العمل المداوم عليه وإن قل فإنه من أحب الأعمال إلى الله تعالى ؛ لأن النفس تألفه ، فيدوم بسببه الإقبال على الحق ، وأن تارك العمل بعد الشروع كالعرض بعد الوصول ، وأن المواظف ملازم للخدمة ، وليس من لازم الباب كمن جد ثم انقطع عن الأعتاب ، ولهذا قال بعضهم : لا تقطع الخدمة ولو ظهر لك عدم القبول ، وكفى لك شرفاً أن يقييمك في خدمته . « إتحاف » (٤٦٢/٣) .

(٢) قال الحافظ العراقي : (رواه ابن السنى في « رياضة المتعلمين » موقوفاً على عائشة) ، ووجدت في حاشية كتاب « المغني » ما نصه : مصلح في نسخة « من عوَّد الله تعالى » بالواو بدل (عبد) . « إتحاف » (٤٦٢/٣) . وفي « القوت » (٢٢/١ ، ٨٤) باللغتين : (عبد) ثم (عوَّده) .

فيتقضى الوضوء ويُضيعُ السعيُ ، فالمبادرةُ إلى ركعتين استيفاءً لمقصود الوضوء قبل الفواتِ ، وعرفَ ذلك بحديثِ بلالٍ ؛ إذ قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « دخلتُ الجنةَ ، فرأيتُ بلالاً فيها ، فقلتُ لبلالٍ : بم سبقتني إلى الجنةِ ؟ » فقالَ بلالٌ : لا أعرفُ شيئاً إلا أنني لا أحدثُ وضوءاً إلا أصلّى عَقِيقَةَ ركعتينِ ، أو كما قالَ<sup>(١)</sup> .

**ال السادسةُ :** ركعتانِ عندَ دخولِ المنزلِ وعنَّد الخروجِ منهُ : روى أبو سلمة عن أبي هريرةَ رضيَ اللهُ عنهُ قالَ : قالَ رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إذا خرجتَ مِنْ مَنْزِلِكَ .. فصلٌ ركعتينِ يمنعانِكَ مخرجَ السوءِ ، وإذا دخلتَ إِلَى مَنْزِلِكَ .. فصلٌ ركعتينِ يمنعانِكَ مدخلَ السوءِ »<sup>(٢)</sup> .

وفي معنى هذا : كُلُّ أُمِرٍ يبدأ بهِ ممَّا لهُ وقْعٌ<sup>(٣)</sup> ، ولذلك وردَ : ركعتانِ عندَ الإحرامِ<sup>(٤)</sup> ، وركعتانِ عندَ ابتداءِ السفرِ<sup>(٥)</sup> ، وركعتانِ عندَ الرجوعِ مِنَ

(١) رواه الترمذى (٣٦٨٩) ، وأصله في « البخارى » (١١٤٩) ، و« مسلم » (٢٤٥٨) ، قوله : (أو كما قال) : هي زيادة حسنة يُؤتى بها للتأدب مع كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم . « إتحاف » (٤٦٤/٣) .

(٢) رواه البيهقي في « الشعب » (٢٨١٤) بزيادة : « إذا خرجت من منزلك إلى الصلاة » .

(٣) وشأنُ في النفوس ؛ أي : (ذو بال) كما سيأتي .

(٤) كما في « البخارى » (١٥٥٤) .

(٥) فقد روى ابن أبي شيبة في « المصنف » (٤٩١٤) مرفوعاً : « ما خلفَ عبداً على أهله أفضل من ركعتين يركعهما عندهم حين يرید السفر » .

السفر في المسجد قبل دخول البيت<sup>(١)</sup> ، فكل ذلك مأثور من فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وكان بعض الصالحين إذا أكل أكلة .. صلى ركعتين ، وإذا شرب شربة .. صلى ركعتين ، وكذلك في كل أمر يحدثه<sup>(٢)</sup> .

وبداية الأمور ينبغي أن يتبرّك فيها بذكر الله تعالى ، وهي على ثلاثة مراتب : - بعضها يتكرر مراراً ؛ كالأكل والشرب ، فيبدأ فيه باسم الله عز وجل ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم .. فهو أبتر »<sup>(٣)</sup> .

- الثانية : ما لا يكرر تكرر وله وقوع ؛ كعقد النكاح ، وابتداء النصيحة والمشورة ، فالمستحب في ذلك أن يصدر بحمد الله سبحانه ، فيقول المزوج : ( الحمد لله ، والصلاه على رسول الله صلى الله عليه وسلم ،

(١) كما في « البخاري » ( ٤٤١٨ ) ، و « مسلم » ( ٧١٦ ) : أنه صلى الله عليه وسلم كان لا يقدم من سفر إلا نهاراً في الضحى ، فإذا قدم .. بدأ بالمسجد فصلّى فيه ركعتين ثم جلس فيه .

(٢) يصلّى عنده ركعتين ، وهذا مشهد المستغرق بنعمة الله تعالى ، وتلك الصلاة عند كل ما يحدثه هي صلاة شكر على نعمه التي تتجدد عليه في كل أمر وحال يحدثه . « إتحاف » ( ٤٦٦ / ٣ ) .

(٣) هو برواية : ( بالحمد لله ) بدل ( باسم الله ) رواه أبو داود ( ٤٨٤٠ ) ، والنسائي في « السنن الكبرى » ( ١٠٢٥٨ ) ، وابن ماجه ( ١٨٩٤ ) ، والخبر : ( أجذم ، أقطع ) و ( أبتر ) لفظ النسائي ، أما رواية : ( ببسم الله الرحمن الرحيم ) فانظر للتفصيل كتاب « الأقاويل المفصلة لبيان حديث الابتداء بالبسملة » ( ص ٨٢ ) وما بعدها .

زوجتك ابتي ) ، ويقول القابل : ( الحمد لله ، والصلاه على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قبلت النكاح ) .

وكانت عادة الصحابة رضي الله عنهم في ابتداء أداء الرساله والنصيحة والمشورة تقديم التحميد .

- الثالثة : ما لا يتكرر كثيراً ، وإذا وقع .. دام وكان له وقع ؛ كالسفر ، وشراء دار جديدة ، والإحرام ، وما يجري مجرأه ، فيستحب تقديم ركعتين عليه ، وأدنى الخروج من المنزل والدخول فيه ؛ فإنه نوع سفر خفيف .

**السابعة : صلاة الاستخاره :** فمن هم بأمر وكان لا يدرى عاقبته ولا يعرف أن الخيرة في تركه أو في الإقدام عليه .. فقد أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يصلّي ركعتين ، يقرأ في الأولى فاتحة الكتاب و(قل يا أيها الكافرون) ، وفي الثانية الفاتحة و(قل هو الله أحد) ، فإذا فرغ .. دعا وقال : « اللهم<sup>(١)</sup> ؛ إني أستخيرك بعلمك ، وأستقدر لك بقدرتك ، وأسائلك من فضلك العظيم ، فإنك تقدر ولا أقدر ، وتعلم ولا أعلم ، وأنت علام الغيب ، اللهم ؛ إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير »

(١) ذكر الحافظ الزيدي لكلمة (اللهم) هنا معنى لطيفاً ، ويمكن تعديمه دون تكلف كذلك ، فقال : (اللهم ؛ أي) : يا الله أقصد ، فأدخل الإرادة ؛ لأن القصد الإرادة ، فحذف الهمزة واكتفى بالهاء من الله لقرب المخرج والمجاورة - أي : الأصل يا الله هم - وليدل بذلك على عظيم الوصلة ) . « إتحاف » ( ٤٦٨ / ٣ ) .

لي في ديني ودنياي وعاقبـة أمرـي وعاجـلـه وآجـلـه<sup>(١)</sup> .. فـقـدـرـه لي ، ويـسـرـه لي ، ثم بـارـكـه لي فـيهـ ، وإنـ كـنـتـ تـعـلـمـ أنـ هـذـاـ الـأـمـرـ شـرـ لـيـ فيـ دـيـنـيـ وـدـنـيـاـيـ وـعـاقـبـةـ أـمـرـيـ وـعـاجـلـهـ وـآجـلـهـ .. فـاـصـرـفـنـيـ عـنـهـ ، وـاـصـرـفـهـ عـنـيـ ، وـقـدـرـ لـيـ الـخـيـرـ أـيـنـماـ كـانـ ، إـنـكـ عـلـىـ كـلـ شـيـءـ قـدـيرـ» . رـوـاهـ جـابـرـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ ، قـالـ : ( كـانـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ يـعـلـمـنـاـ الـاسـتـخـارـةـ فـيـ الـأـمـرـ كـلـهـاـ كـمـاـ يـعـلـمـنـاـ السـوـرـةـ مـنـ الـقـرـآنـ )<sup>(٢)</sup> .

وقـالـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ : « إـذـاـ هـمـ أـحـدـكـمـ بـأـمـرـ .. فـلـيـصـلـ رـكـعـتـيـنـ ، ثـمـ يـسـمـيـ الـأـمـرـ »<sup>(٣)</sup> وـيـدـعـوـ بـمـاـ ذـكـرـنـاـ .

وقـالـ بـعـضـ الـحـكـمـاءـ : ( مـنـ أـعـطـيـ أـرـبـعـاـ .. لـمـ يـمـنـعـ أـرـبـعـاـ : مـنـ أـعـطـيـ الشـكـرـ .. لـمـ يـمـنـعـ الـمـزـيدـ ، وـمـنـ أـعـطـيـ التـوـبـةـ .. لـمـ يـمـنـعـ الـقـبـولـ ، وـمـنـ أـعـطـيـ الـاسـتـخـارـةـ .. لـمـ يـمـنـعـ الـخـيـرـةـ ، وـمـنـ أـعـطـيـ الـمـشـورـةـ .. لـمـ يـمـنـعـ الـصـوـابـ )<sup>(٤)</sup> .

(١) المشهور في هذا الدعاء : أو قال : « عاجـلـ أـمـرـيـ » بـدـلـ قولـهـ : « وـعـاقـبـةـ أـمـرـيـ » لكنـ جـمـعـ اـحـتـيـاطـاـ لـلـرـوـاـيـاتـ . « إـتـحـافـ » ( ٤٦٨/٣ ) .

(٢) رـوـاهـ الـبـخـارـيـ ( ١١٦٢ ) ، وـفـيهـ : ( فـاقـدـرـهـ ) بـدـلـ ( فـقـدـرـهـ ) .

(٣) رـوـاهـ اـبـنـ أـبـيـ شـيـةـ فـيـ «ـ المـصـنـفـ » ( ٣٠٠١٦ ) .

(٤) رـوـاهـ الـدـيـنـوـرـيـ فـيـ «ـ الـمـجـالـسـةـ وـجـواـهـرـ الـعـلـمـ » ( ٥٩٥ ) عـنـ أـبـيـ بـكـرـ بـنـ عـيـاشـ عـنـ بـعـضـ الـحـكـمـاءـ . وـنـقـلـ الـحـاـفـظـ الزـبـيـديـ عـنـ بـعـضـ الـعـارـفـيـنـ أـنـهـ قـالـ : ( يـفـعـلـ ذـلـكـ فـيـ كـلـ حـاجـةـ مـهـمـةـ يـرـيدـ فـعـلـهـاـ أـوـ قـضـاءـهـاـ ، ثـمـ يـشـرـعـ فـيـ حـاجـتـهـ ، إـنـ كـانـ لـهـ فـيـهـ خـيـرـةـ .. سـهـلـ اللـهـ أـسـبـابـهـاـ إـلـىـ أـنـ تـحـصـلـ ، فـتـكـونـ عـاقـبـتـهاـ مـحـمـودـةـ ، إـنـ تـعـذـرـتـ الأـسـبـابـ وـلـمـ يـتـفـقـ تـحـصـيلـهـاـ .. فـيـعـلـمـ أـنـ اللـهـ اـخـتـارـ تـرـكـهـاـ ، فـلـاـ يـتـأـلـمـ لـذـلـكـ ، وـسـيـحـمـدـ عـاقـبـتـهاـ تـرـكـاـ كـانـ أـوـ فـعـلـاـ ) . «ـ إـتـحـافـ » ( ٤٦٩/٣ ) .

**الثامنة : صلاة الحاجة :** فمَنْ ضاقَ عَلَيْهِ الْأَمْرُ وَمَسْتَ حَاجَتُهُ فِي صَلَاحِ دِينِهِ أَوْ دُنْيَا هُوَ أَمْرٌ تَعْذَّرَ عَلَيْهِ.. فَلِيصْلِي هَذِهِ الصَّلَاةَ؛ فَقَدْ رُوِيَّ عَنْ وَهِبِّ بْنِ الْوَرِيدِ أَنَّهُ قَالَ: إِنَّ مِنَ الدُّعَاءِ الَّذِي لَا يُرُدُّ أَنْ يَصْلِي الْعَبْدَ إِنْتِي عَشْرَةَ رَكْعَةً، يَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ بِأَمْ القُرْآنِ وَآيَةِ الْكَرْسِيِّ وَ(قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ)، فَإِذَا فَرَغَ.. خَرَّ سَاجِدًا ثُمَّ قَالَ: سَبَحَانَ الَّذِي لَبِسَ الْعَزَّ وَقَالَ بِهِ، سَبَحَانَ الَّذِي تَعَطَّفَ بِالْمَجْدِ وَتَكَرَّمَ بِهِ، سَبَحَانَ الَّذِي أَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ بِعِلْمِهِ، سَبَحَانَ الَّذِي لَا يَنْبَغِي التَّسْبِيحُ إِلَّا لَهُ، سَبَحَانَ ذِي الْمَنْ وَالْفَضْلِ، سَبَحَانَ ذِي الْعَزَّ وَالْتَّكْرِيمِ، سَبَحَانَ ذِي الطُّولِ، أَسْأَلُكَ بِمَعَادِكَ عَزَّكَ مِنْ عَرْشِكَ، وَمِنْتَهِي الرَّحْمَةِ مِنْ كِتَابِكَ، وَبِإِسْمِكَ الْأَعْظَمِ، وَجَدَكَ الْأَعْلَى، وَكَلْمَاتِكَ التَّامَّاتِ الَّتِي لَا يَجَاوِزُهُنَّ بُرُّ وَلَا فَاجِرٌ.. أَنْ تَصْلِي عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، ثُمَّ يَسْأَلُ حَاجَتَهُ الَّتِي لَا مُعْصِيَةَ فِيهَا؛ فَيَجِدُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ.. قَالَ وَهِبٌ: بَلَغْنَا أَنَّهُ كَانَ يُقَالُ: لَا تَعْلَمُوهَا سُفَهَاءُكُمْ فَيَتَعَاوَنُونَ بِهَا عَلَى مُعْصِيَةِ اللَّهِ تَعَالَى<sup>(١)</sup>.

وَهَذِهِ الصَّلَاةُ رُوَاهَا ابْنُ مَسْعُودٍ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٢)</sup>.

(١) رواه أبو نعيم في «الحلية» (١٥٨/٨).

(٢) عزاه الحافظ المتندر في «الترغيب والترهيب» (٥٣٧/١) للحاكم ، وقال : ( قال أَحْمَدُ بْنُ حَرْبَ: قَدْ جَرِيَتِهِ فَوْجَدَتِهِ حَقًا ، وَقَالَ إِبْرَاهِيمَ بْنَ عَلَيِ الدِّبِيلِيَّ: قَدْ جَرِيَتِهِ فَوْجَدَتِهِ حَقًا ، وَقَالَ الْحَاكِمُ: قَالَ لَنَا أَبُو زَكْرِيَا: قَدْ جَرِيَتِهِ فَوْجَدَتِهِ حَقًا ، قَالَ الْحَاكِمُ: قَدْ جَرِيَتِهِ فَوْجَدَتِهِ حَقًا.. تَفَرَّدَ بِهِ عَامِرُ بْنُ خَدَاشَ ، وَهُوَ ثَقَةُ مَأْمُونٍ ) . ولصلاة الحاجة صورة أخرى مشهورة جداً ، رواها جمع من أئمة المحدثين ، منهم =

**الحادية عشر : صلاة التسبيح :** وهذه الصلاة مأثورة على وجهها ، ولا تختص بوقت ولا سبب ، ويستحب ألا يخلو الأسبوع عنها مرة واحدة ، أو الشهر مرة ؛ فقد روى عكرمة عن ابن عباس : أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للعباس بن عبد المطلب : « ألا أعطيك ، ألا منحك ، ألا أحبوك بشيء إذا أنت فعلته .. غفر الله لك ذنبك ؛ أوله وآخره ، قديمه وحديثه ، خطأه وعمدته ، سرّه وعلانيته ؟ تصلّي أربع ركعات ، تقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وسورة ، فإذا فرغت من القراءة في أول ركعة وأنت قائم .. قلت : سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر خمس عشرة مرّة ، ثم تركع فتقولها وأنت راكع عشرًا ، ثم ترفع رأسك من الركوع فتقولها عشرًا ، ثم تسجد فتقولها عشرًا ، ثم ترفع رأسك من السجود فتقولها عشرًا ، ثم تسجد فتقولها عشرًا ، ثم ترفع رأسك فتقولها عشرًا ، فذلك خمس وسبعون في كل ركعة ، تفعل ذلك في أربع ركعات ، إن استطعت أن تصليها في كل يوم مرّة .. فافعل ، فإن لم تفعل .. ففي كل

= الترمذى (٣٥٧٨) ، وابن ماجه (١٣٨٥) واللّفظ له ، عن عثمان بن حنيف : أن رجلًا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : ادع الله لي أن يعافيّني ، فقال : « إن شئت .. أخّرْت لك وهو خير ، وإن شئت .. دعوْت » ، فقال : ادعه ، فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ، ويصلّي ركعتين ، ويدعو بهذا الدعاء : « اللهم ؟ إني أسألك ، وأنوّجه إليك بمحمي نبي الرحمة ، يا محمد ؟ إني قد توجهت بك إلى ربّي في حاجتي هذه لتفصي ، اللهم ؟ فشفّعْه فيي » ، زاد النسائي في « السنن الكبرى » (١٠٤٢١) : (فرجع وقد كُشف له عن بصره) .

جمعةٍ مرةً ، فإن لم تفعلْ .. ففي كلّ شهرٍ مرةً ، فإن لم تفعلْ .. ففي السنة  
مرةً<sup>(١)</sup> .

وفي رواية أخرى أنَّه يقولُ في أوَّلِ الصلاةِ : « سبَّحَنَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ ،  
وَتَبَارَكَ اسْمُكَ ، وَتَعَالَى جَدُّكَ ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ ، ثُمَّ يَسْبِّحُ خَمْسَ عَشْرَةَ  
تَسْبِيحةً قَبْلَ الْقِرَاءَةِ ، وَعَشْرًا بَعْدَ الْقِرَاءَةِ ، وَالبَاقِي كَمَا سَبَقَ عَشْرًا عَشْرًا ،  
وَلَا يَسْبِّحُ بَعْدَ السُّجْدَةِ الْأُخْرَى قَاعِدًا » ، وَهَذَا هُوَ الأَحْسَنُ ، وَهُوَ اخْتِيَارُ  
ابْنِ الْمَبَارِكِ<sup>(٢)</sup> ، وَالْمَجْمُوعُ فِي الرَّوَايَتَيْنِ ثَلَاثُ مِئَةٍ تَسْبِيحةً ، فَإِنْ صَلَّاهَا  
نَهَارًا .. فَبَتَسْلِيمَةٍ وَاحِدَةٍ ، وَإِنْ صَلَّاهَا لَيْلًا .. فَبَتَسْلِيمَتَيْنِ أَحْسَنُ ؟ إِذْ وَرَدَ  
أَنَّ صَلَاةَ اللَّيلِ مَثْنَى مَثْنَى<sup>(٣)</sup> ، وَإِنْ زَادَ بَعْدَ التَّسْبِيْحِ قَوْلَهُ : لَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ  
إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ .. فَهُوَ حَسْنٌ ، فَقُدْ وَرَدَ ذَلِكَ فِي بَعْضِ الرَّوَايَاتِ<sup>(٤)</sup> .  
فَهَذِهِ هِيَ الصَّلَوَاتُ الْمَأْثُورَةُ .

(١) رواه أبو داود (١٢٩٧) ، وابن ماجه (١٣٨٧) .

(٢) رواها عنه حاكياً قوله الترمذى (٤٨١) .

(٣) رواه البخارى (٤٧٢) ، ومسلم (٧٤٩) ، وهذا اختيار ابن المبارك كما في حديث  
الترمذى المشار إليه قبلُ .

(٤) قوت القلوب (٤٤/١) ، وقد عقد الحافظ الزبيدي فصلاً في « الإتحاف » (٤٧٧/٣)  
لدراسة أسانيد الرواية لصلاة التسبيح ، ونقل كلام الجلة من أهل العلم في الأخذ بها  
والحرص عليها ، ثم قال : ( ولأبي موسى المديني الحافظ كتاب حافل سماه :  
« دستور الذاكرين ومنشور المتعلمين » جمع فيه فأوعى ، جمع فيه جميع ما ذكر  
مسندًا ، غير أن منه الضعيف ، فينبغي عمله وإن لم يصح ، لأنَّه لا ينافي ما صح ،  
لا سيما وهو في فضائل الأعمال ، والله أعلم ) .

ولا يُستحب شيءٌ من هذه النوافل في الأوقات المكرهة إلا تحيه المسجد وما أوردناه قبلها<sup>(١)</sup> ، وما أوردناه بعد التحية من ركعتي الوضوء وصلاة السفر والخروج من المنزل والاستخاره . . فلا ؛ لأنَّ النهي مؤكد ، وهذه الأسباب ضعيفة ، فلا تبلغ درجة الخسوف والاستسقاء والتحية .

وقد رأيت بعض المتصوفة يصلى في الأوقات المكرهة ركعتي الوضوء ، وذلك في غاية البعد ؛ لأنَّ الوضوء لا يكون سبباً للصلوة ، بل الصلاة سبب الوضوء ، فينبغي أنْ يتوضأ ليصلِّي لا أنْ يصلِّي لأنَّه متوضأ ، وكل محدث يريد أنْ يصلِّي في وقت الكراهة فلا سبيل له إلا أنْ يتوضأ ويصلِّي ، فلا يبقى للكراهة معنى ، ولا ينبغي أنْ ينوي ركعتي الوضوء كما ينوي ركعتي التحية ، بل إذا متوضأ . صلَّى ركعتين تطوعاً كيلا يتعطل وضوءه كما كان يفعله بلال ، فهو تطوعٌ محضٌ يقع عقبَ الوضوء .

وحديث بلال لم يدل على أنَّ الوضوء سبب كالخسوف والتلبيه حتى ينوي ركعتي الوضوء ، فيستحيل أنْ ينوي بالصلاه الوضوء ، بل ينبغي أنْ ينوي بالوضوء الصلاه ، وكيف يتنظم أنْ يقول في وضوئه : أتوضأ لصلاتي ، وفي صلاتيه يقول : أصلِّي لوضوئي ؟ ! بل من أراد أنْ يحرس وضوءه عن التعطيل في وقت الكراهة . فلينبو قضاء إنْ كان يجوز أنْ يكون

(١) وهي صلاة الكسوف والاستسقاء والجنازة ، فإنَّ كلَّا من ذلك مستثناء مثل تحيه المسجد . « إتحاف » ( ٤٨٣ / ٣ ) .

في ذمته قضاء صلاة طرق الخلل إليها بسبب من الأسباب ، فإن قضاء الصلوات في أوقات الكراهة غير مكررٍ ، فاما نية التطوع .. فلا وجه له<sup>(١)</sup> .

**ففي النهي في أوقات الكراهة مهام ثلاثة :**

**أحدُها : التوقي من مضاهاة عبد الشمس .**

**والثاني : الاحتراز من انتشار الشياطين ؛ إذ قال صلى الله عليه وسلم :**  
 « إنَّ الشَّمْسَ لَتَطْلُعُ وَمَعَهَا قَرْنُ الشَّيْطَانِ ، فَإِذَا طَلَعَتْ .. قَارَنَهَا ، فَإِذَا ارْتَفَعَتْ .. فَارْقَاهَا ، فَإِذَا اسْتَوَتْ .. قَارَنَهَا ، فَإِذَا زَالَتْ .. فَارْقَاهَا ، فَإِذَا تَضَيَّفَتْ لِلْغَرْبِ .. قَارَنَهَا ، فَإِذَا غَرَبَتْ .. فَارْقَاهَا »<sup>(٢)</sup> ، فنهى عن الصلاة في هذه الأوقات ونبأ به على العلة .

**والثالث : أن سالكي طريق الآخرة لا يزالون يواطئون على الصلاة في جميع الأوقات ، والمواظبة على نمط واحد من العادات يورث الملال ، ومهما منع منها ساعة .. زاد النشاط وانبعثت الدواعي ، والإنسان حريص على ما منع منه ، ففي تعطيل هذه الأوقات زيادة تحريض وبعث على انتظار انقضاء الوقت ، فخصصت هذه الأوقات بالتسبيح والاستغفار ؛ حذراً من الملال بالمداومة ، وتفرجاً بالانتقال من نوع عبادة إلى نوع آخر ، ففي**

(١) وهذا اختيار المصنف ، والمشهور في المذهب أن ركعتي الوضوء تؤديان في وقت الكراهة .

(٢) رواه النسائي (٢٧٥/١) ، وابن ماجه (١٢٥٣) ، وتضييف : مالت .

الاستطرافِ والاستجدادِ لذَّهُ ونشاطُ ، وفي الاستمرارِ علىٰ شيءٍ واحدٍ استقلالٌ ومَلَالٌ ؛ ولذلكَ لمْ تكن الصلاةُ سجوداً مجرداً ، ولا ركوعاً مجرداً ، ولا قياماً مجرداً ، بلْ رتبَتِ العباداتُ مِنْ أعمالي مختلفةً وأذكارٍ متباعدةً ؛ فَإِنَّ القلبَ يدركُ مِنْ كُلِّ عملٍ منها لذَّهَ جديدةً عندَ الانتقالِ إِليها ، ولوْ واظبَ عَلَى الشيءِ الواحدِ . لتسارعَ إِلَيْهِ المَلَالُ .

فِإِذَاً ؛ كَانَتْ هَذِهِ أَمْوَالاً مَهمَّةً فِي النَّهِيِّ عَنِ الْأَوْقَاتِ الْمُكْرُوحةِ ، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ أَسْرَارِ أَخْرَى لَيْسَ فِي قُوَّةِ الْبَشَرِ الْأَطْلَاعُ عَلَيْهَا ، وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ بِهَا ، فَهَذِهِ الْمَهْمَاتُ لَا تُرْكٌ إِلَّا بِأَسْبَابٍ مَهمَّةٍ فِي الشَّرِيعَةِ ؛ مِثْلَ قَضَاءِ الصلواتِ ، وَصَلَاةِ الْاسْتِسْقاءِ ، وَالْخُسُوفِ ، وَتَحْيَةِ الْمَسْجِدِ ، فَأَمَّا مَا ضَعَفَ عَنْ هَذِهِ . فَلَا يَنْبغي أَنْ يَصَادَمَ بِهَا مَقْصُودُ النَّهِيِّ ، هَذِهِ هُوَ الْأُوْجَهُ عِنْدَنَا . وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ<sup>(۱)</sup> .

### تم كتاب أسرار الصلاة ومهماتها

وهو الكتاب الرابع من ربع العبادات من كتب اخيه ار علوم الدين محمد الله حسن توفيقه ، وصلااته على سيد المسلمين محمد وآلته الطيبين الطاهرين يثلوه كتاب أسرار الزكاة

(۱) في (ز) : (قوبل بأصله وصحح) .



## مُحتوى الْكِتَاب

### رُبُّ الْعِبَادَاتِ / الْقِسْمُ الْأُولُ

|          |                                                                         |
|----------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٧        | <b>خطبة المؤلف</b>                                                      |
| ٨ .....  | - سبب الإقدام على تصنيف «إحياء علوم الدين» .....                        |
| ٨ .....  | - وصف أحوال الناس زمن التأليف، الغفلة عن وظيفة المخلوق .....            |
| ٨ .....  | - غياب العلماء وبقاء رسومهم .....                                       |
| ٩ .....  | - علوم الآخرة طويت ونسخت .....                                          |
| ٩ .....  | - «إحياء علوم الدين» هو البلسم الشافي .....                             |
| ٩ .....  | - الفهرست المجمل لـ«إحياء علوم الدين» .....                             |
| ١٠ ..... | - سبب تقديم كتاب العلم في التأليف .....                                 |
| ١١ ..... | - التعريف بالأرباع التي تقسم الكتاب .....                               |
| ١٢ ..... | - الأشياء التي تميز «الإحياء» عن غيره من الكتب التي تقدمته .....        |
| ١٣ ..... | - لماذا قسم «الإحياء» أرباعاً؟ .....                                    |
| ١٤ ..... | - الضئنة في علوم المكافحة .....                                         |
| ١٤ ..... | - تقسيم علم المعاملة نظراً إلى أربعة أقسام .....                        |
| ١٥ ..... | - مكانة علم الفقه زمن المصنف .....                                      |
| ١٥ ..... | - ثمرة علوم «الإحياء» .....                                             |
| ١٧       | <b>كتاب العلم</b>                                                       |
| ٢٠ ....  | الباب الأول: في فضل العلم والتعليم والتعلم وشواهد من النقل والعقل ..... |
| ٢٠ ..... | - فضيلة العلم .....                                                     |
| ٢٢ ..... | - الحكمة في استغفار الخلق للعالم .....                                  |
| ٢٥ ..... | - لا عبادة بغير علم .....                                               |

|                                                                                                                                                                                            |                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ٢٩ .....                                                                                                                                                                                   | - الناس هم العلماء .....                                        |
| ٣٠ .....                                                                                                                                                                                   | - حياة القلوب بالعلم والحكمة .....                              |
| ٣٤ .....                                                                                                                                                                                   | فضيلة التعلم .....                                              |
| ٣٩ .....                                                                                                                                                                                   | فضيلة التعليم .....                                             |
| ٤٦ .....                                                                                                                                                                                   | الشواهد العقلية لفضيلة العلم .....                              |
| ٤٦ .....                                                                                                                                                                                   | - الكلام في الشيء فرع تصور ماهيته .....                         |
| ٤٧ .....                                                                                                                                                                                   | - بيان معنى الفضيلة .....                                       |
| ٤٧ .....                                                                                                                                                                                   | - أنواع المطلوبات .....                                         |
| ٤٨ .....                                                                                                                                                                                   | - السعادة الأبدية هي غاية المطلوب، وأسُّها العلم ثم العمل ..... |
| ٤٩ .....                                                                                                                                                                                   | - ثمرة العلم في الآخرة .....                                    |
| ٤٩ .....                                                                                                                                                                                   | - ثمرة العلم في الدنيا .....                                    |
| ٤٩ .....                                                                                                                                                                                   | - أنواع الأعمال والحرف والصناعات .....                          |
| ٥٠ .....                                                                                                                                                                                   | - شرف السياسة بالتأليف والاستصلاح ومراتبها .....                |
| ٥١ .....                                                                                                                                                                                   | - كيف يعرف شرف الصناعة .....                                    |
| <b>الباب الثاني : في العلم المحمود والمذموم وأقسامهما وأحكامهما وفيه بيان ما هو فرض عين وما هو فرض كفاية وبيان أن موقع الكلام والفقه من علم الدين إلى أي حد هو وتفضيل علم الآخرة .....</b> |                                                                 |
| ٥٤ .....                                                                                                                                                                                   | بيان العلم الذي هو فرض عين .....                                |
| ٥٤ .....                                                                                                                                                                                   | - بيان العلم الذي هو فرض عين وذكر الخلاف في تعينه .....         |
| ٥٦ .....                                                                                                                                                                                   | - المعنى الذي ذهب إليه المصنف في هذا .....                      |
| ٥٦ .....                                                                                                                                                                                   | - المعاملة: اعتقاد، فعل، وترك .....                             |
| ٥٧ .....                                                                                                                                                                                   | - العوارض التي توجب تعلماً جديداً .....                         |
| ٥٨ .....                                                                                                                                                                                   | - علم فعل النفل نفلٌ، وعلم فعل الفرض فرضٌ .....                 |
| ٥٩ .....                                                                                                                                                                                   | - يتجدد فرض علم المعتقدات بحسب الخواطر الواردة .....            |

|                                                                                  |    |
|----------------------------------------------------------------------------------|----|
| - تلقينُ الصحيح من العقيدة في بلد يسوده أهل البدع واجبٌ                          | ٦٠ |
| بيان العلم الذي هو فرض كفاية .. . . . .                                          | ٦٢ |
| العلوم غير الشرعية محمودها ومذمومها ومباحتها .. . . . .                          | ٦٢ |
| - فرض الكفاية من العلوم غير الشرعية .. . . . .                                   | ٦٢ |
| - ما هو فضيلة من العلوم غير الشرعية .. . . . .                                   | ٦٣ |
| العلوم الشرعية وما تنقسم إليه .. . . . .                                         | ٦٣ |
| - الإجماع والأثر أصلان من الدرجة الثانية .. . . . .                              | ٦٤ |
| - تحريرجة: لم ألحقت الفقه بعلم الدنيا؟ .. . . . .                                | ٦٦ |
| - حدُّ الفقيه .. . . . .                                                         | ٦٧ |
| - تحرُّز السادة الصحابة من الفتوى .. . . . .                                     | ٦٨ |
| - تحريرجة: لا نسلم كون العبادات والمعاملات من علوم الدنيا .. . . . .             | ٦٨ |
| - حكم الفقيه متعلق بالظاهر لا بالباطن .. . . . .                                 | ٦٩ |
| - صلاة الغافلين صحيحة عند الفقيه، ومعاقب عليها في الآخرة .. . . . .              | ٧٠ |
| - مراتب الورع .. . . . .                                                         | ٧١ |
| - ليس للفقيه حكم في ورع القلوب، بل في ورع الظاهر .. . . . .                      | ٧٢ |
| - تحريرجة: فإن كان الفقه من علوم الدنيا.. فقد استوى الفقه والطلب .. . . . .      | ٧٤ |
| - تحريرجة: فضلُ لنا علم الآخرة لتعرَّفه .. . . . .                               | ٧٥ |
| - علم المكافحة هو غاية العلوم .. . . . .                                         | ٧٥ |
| - طرفٌ من معلوم علم المكافحة .. . . . .                                          | ٧٦ |
| - التعرُّف على علم طريق الآخرة .. . . . .                                        | ٧٨ |
| - العلمُ الذي كهيءة المكنون هو علم المكافحة .. . . . .                           | ٧٨ |
| - العلمُ بالأخلاق الحميدة للعمل بها، والذميمة لتجنبها.. هو علم الآخرة .. . . . . | ٨٠ |
| - جهل بعض الفقهاء بفرض العين العلمية .. . . . .                                  | ٨١ |
| - كيف يرْخَصُ الفقهاء بفرض الكفاية مع إهمال فرض العين؟! .. . . . .               | ٨١ |

|                                                                                                                                       |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| - علماء الظاهر يقرؤون بالفضل لأرباب القلوب .....                                                                                      | ٨٢  |
| - تحریحة: لم تذكر علم الكلام والفلسفة وتبين أهي محمودة أم مذمومة؟ ..                                                                  | ٨٣  |
| - موقف المصنف من علم الكلام .....                                                                                                     | ٨٤  |
| - موقف المصنف من الفلسفة وعلومها .....                                                                                                | ٨٤  |
| - عود للحديث عن علم الكلام .....                                                                                                      | ٨٥  |
| - لا بد للمتكلّم من طلب طريق المعرفة .....                                                                                            | ٨٦  |
| - تحریحة: إذا كان المتكلّم حارساً للعقيدة والفقیه حافظاً للقانون وعلماء الأمة متكلّم وفقیه.. فكيف تنزل بهم إلى هذه الرتبة السافلة؟ .. | ٨٦  |
| - الرجال يعرفون بالحق، ولا يعرف الحق بالرجال .....                                                                                    | ٨٧  |
| - مقیاسُ الفضل .....                                                                                                                  | ٨٧  |
| - الفتوى من توابع الولاية والسلطنة .....                                                                                              | ٨٨  |
| - فرقٌ كبيرٌ بين الفضل والشهرة .....                                                                                                  | ٨٨  |
| - أقسام ما يُتقرّب به إلى الله تعالى .....                                                                                            | ٩٠  |
| - كيف كانت أحوال فقهاء الإسلام الصادقين .....                                                                                         | ٩١  |
| - أتباع الفقهاء أخذوا عنهم خصلة وتركوا أربعاً ..                                                                                      | ٩١  |
| - الإمام الشافعي رضي الله عنه ..                                                                                                      | ٩٢  |
| - ختمه للقرآن وصلاته بالليل ..                                                                                                        | ٩٢  |
| - تركه للشیع لأجل العبادة ..                                                                                                          | ٩٣  |
| - مراقبته للسانه وأذنه ..                                                                                                             | ٩٣  |
| - اعتراف الأئمة بفضل الشافعي ..                                                                                                       | ١٠٠ |
| - الإمام مالك رضي الله عنه ..                                                                                                         | ١٠١ |
| - الإمام أبي حنيفة رضي الله عنه ..                                                                                                    | ١٠٦ |
| - الإمامان أحمد وسفيان ..                                                                                                             | ١٠٩ |

|                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الباب الثالث: فيما يعده العامة من العلوم المحمود وليس منها وفيه بيان الوجه الذي به يكون بعض العلوم مذموماً وبيان تبديل أسامي العلوم وهو الفقه والعلم والتوحيد والتذكير والحكمة وبيان القدر المحمود من العلوم الشرعية والقدر المذموم منها ..... | ١١٠ |
| بيان علة ذم العلم المذموم .....                                                                                                                                                                                                                | ١١٠ |
| - تحریجۃ: کیف یکون الشیء علمًا ثم یکون مذموماً؟ .....                                                                                                                                                                                          | ١١٠ |
| - اسباب ذم العلم .....                                                                                                                                                                                                                         | ١١٠ |
| - بیان معنی السحر .....                                                                                                                                                                                                                        | ١١٠ |
| - کثیر من الخلق یحجبون بالأسباب عن المسیب .....                                                                                                                                                                                                | ١١٢ |
| - أحکام النجوم ظنیة تخمینیة، لا قطعیة .....                                                                                                                                                                                                    | ١١٣ |
| - يجب صرف العمر إلى ما هو أنفس .....                                                                                                                                                                                                           | ١١٤ |
| - علم التعبیر وعلم النجوم كلاهما تخمین، وبينهما فرق .....                                                                                                                                                                                      | ١١٥ |
| - حکایة تدل على أن الجهل نافع أحياناً .....                                                                                                                                                                                                    | ١١٦ |
| - لا يمكن للعقل أن يحيط بأسرار الشرع ولطائفه .....                                                                                                                                                                                             | ١١٧ |
| - التجربة لا تتطرق إلى ما ينفع في الآخرة، بل لا بد من الخبر الصادق .....                                                                                                                                                                       | ١١٨ |
| بيان ما بدل من ألفاظ العلوم .....                                                                                                                                                                                                              | ١٢٠ |
| - سبب التباس العلوم المحمودة بالمذمومة .....                                                                                                                                                                                                   | ١٢٠ |
| - الفقه عند السلف هو علم طريق الآخرة .....                                                                                                                                                                                                     | ١٢٠ |
| - الفقه والفهم بمعنى .....                                                                                                                                                                                                                     | ١٢١ |
| - الفقيه عند الحسن هو الزاهد .....                                                                                                                                                                                                             | ١٢٣ |
| - ما ذكرناه في معنی الفقه لا یمنع من إرادة المتصدی للأحكام الظاهرة .....                                                                                                                                                                       | ١٢٣ |
| - العلم عند السلف كان یطلق على العلم بالله تعالى .....                                                                                                                                                                                         | ١٢٤ |
| - وهو اليوم یطلق على أهل النزاع والجدل .....                                                                                                                                                                                                   | ١٢٤ |
| - التوحید أن ترى الأمور كلها من الله عز وجل .....                                                                                                                                                                                              | ١٢٥ |

|           |                                                                 |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| ١٢٦ ..... | - للتوحيد قشران ولبٌ                                            |
| ١٢٧ ..... | - عابد الصنم إنما يعبد هواء على التحقيق                         |
| ١٢٨ ..... | - القلب هو معدن التوحيد ونبعه                                   |
| ١٢٩ ..... | - ترك حقيقة الذكر إلى القصص والأشعار والشطح والطامات            |
| ١٢٩ ..... | - الآثار الواردة في القصاص                                      |
| ١٣٠ ..... | - التذكير المحمود في الشرع                                      |
| ١٣١ ..... | - أخطار القصص على عوام الناس                                    |
| ١٣٢ ..... | - القصص المحمودة                                                |
| ١٣٢ ..... | - وضع الحكايات وافتراوها من نزغات الشيطان                       |
| ١٣٢ ..... | - كراهيّة السجع والتحذير منه                                    |
| ١٣٣ ..... | - أشعار النسيب لا تحرّك في نفوس العوام إلا الشهوات              |
| ١٣٤ ..... | - والخواص ينزلونها على أحوالهم                                  |
| ١٣٥ ..... | - استلذاذ العامة للشطح وانكبابها عليه                           |
| ١٣٧ ..... | - الآثار المحذرة من إطلاق كلام لا يفهمه المخاطب                 |
| ١٣٧ ..... | - ما يميّز الطامات عن الشطح                                     |
| ١٣٩ ..... | - هناك أمور تقطع بعدم صرفها عن ظاهرها                           |
| ١٤٠ ..... | - تفسير القرآن بالاستنباط والفكير ليس من هذا الباب              |
| ١٤٠ ..... | - من يضع الحديث على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم أقل ظلماً |
| ١٤٠ ..... | - وضلالاً من طامات الباطنية                                     |
| ١٤٢ ..... | - ما ارتضاه السلف من العلوم قد اندرس                            |
| ١٤٤ ..... | - بيان القدر المحمود من العلوم المحمودة                         |
| ١٤٥ ..... | - لا غنى عن المجاهدة للوصول إلى العلم بالله تعالى               |
| ١٤٦ ..... | - إما أن تكون مشغولاً بنفسك، وإما متفرّغاً لغيرك                |
| ١٤٧ ..... | - التخلية قبل التحلية                                           |

|                                                                           |     |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| - مهلك نفسه في طلب صلاح غيره سفيه .....                                   | ١٤٧ |
| - منهج التعلم بعد إصلاح النفس عند المصنف .....                            | ١٤٨ |
| - لا تعجل في التخصص ، فالعمر قصير والعلم كثير .....                       | ١٤٨ |
| - من ابتلي بالبدعة مع الجدل قلًّا أن ينفعه علم الكلام .....               | ١٥٠ |
| - التعصُّب سبب يرسيخ العقائد في النفوس .....                              | ١٥٠ |
| - التعصُّب سبب لترسيخ البدعة في النفوس .....                              | ١٥١ |
| - نصيحة من المصنف في علم الخلافيات .....                                  | ١٥١ |
| - الخلافيات مفسدة لذوق الفقه .....                                        | ١٥٢ |
| - الأخبار الواردة في ذم الجدل .....                                       | ١٥٢ |
| <b>الباب الرابع: في سبب إقبال الخلق على علم الخلاف وتفصيل آفات</b>        |     |
| المناظرة والجدل وشروط إياحتها .....                                       | ١٥٥ |
| - سبب استعانة الولاية بالفقهاء .....                                      | ١٥٥ |
| - ظهور سوء النية في طلب العلم .....                                       | ١٥٦ |
| - الإقبال على علم الكلام .....                                            | ١٥٦ |
| - الميل إلى علم الخلافيات .....                                           | ١٥٧ |
| بيان التلبيس في تشبيه هذه المناظرات بمشاورات الصحابة ومفاؤضات السلف ..... | ١٥٩ |
| - شروط وعلامات طلب الحق .....                                             | ١٥٩ |
| - كذب من استغل بفرض الكفاية عن فرض العين إن أدعى طلب الحق .....           | ١٥٩ |
| - هل تكون الصلاة عصياناً؟ .....                                           | ١٦٠ |
| - فمن لم تكن عنده رتبة الاجتهاد وهذه هي الحال؟ .....                      | ١٦٢ |
| - أخطار المناظرة أمام الجموع .....                                        | ١٦٣ |
| - أحوال السلف في المناظرات والمشاورات .....                               | ١٦٤ |
| - مشهدٌ من مساوىء المناظرات .....                                         | ١٦٦ |
| - هل ثمَّ من يفكِّر في مناظرة الشيطان؟ .....                              | ١٦٨ |

|                                                               |  |
|---------------------------------------------------------------|--|
| بيان آفات المناظرة وما يتولد منها من مهلكات الأخلاق ..... ١٦٩ |  |
| الحسد ..... ١٦٩                                               |  |
| - الحسد نار محرقة ..... ١٧٠                                   |  |
| التكبر والترفع على الناس ..... ١٧٠                            |  |
| الحقد ..... ١٧١                                               |  |
| الغيبة ..... ١٧٢                                              |  |
| تركيبة النفس ..... ١٧٢                                        |  |
| التجسس وتتبع عورات الناس ..... ١٧٣                            |  |
| الفرح بمساءة الناس والغم لمسارهم ..... ١٧٣                    |  |
| النفاق ..... ١٧٤                                              |  |
| الاستكبار عن الحق ..... ١٧٥                                   |  |
| الرياء وملاحظة الخلق ..... ١٧٦                                |  |
| - ما يتفرّعُ عن هذه الخصال العشر الذميمة ..... ١٧٦            |  |
| - الوعاظ ونحوهم قد يبتلوا بمثل هذه الآفات الشنيعة ..... ١٧٧   |  |
| - تحرّيجة: في المناظرات حتّى على طلب العلم ..... ١٧٨          |  |
| العلماء ثلاثة ..... ١٧٩                                       |  |
| <b>الباب الخامس: في آداب المتعلّم والمعلم</b>                 |  |
| بيان وظائف المتعلّم ..... ١٨١                                 |  |
| - النجاسة حسيّةً ومعنوية ..... ١٨١                            |  |
| - نور العلم يقذفه الله تعالى بواسطة الملائكة ..... ١٨٢        |  |
| - كيف آمن الكفار إن كانت الملائكة لا تدخل قلوبهم؟ ..... ١٨٢   |  |
| - فرق ما بين الاعتبار وتقرير البواطن ..... ١٨٣                |  |
| - نور البصيرة يراعي المعاني دون الصور ..... ١٨٣               |  |
| - تحرّيجة: فما لنا نرى رديء الأخلاق يحصلُ العلوم؟ ..... ١٨٤   |  |

|                                                                     |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| - تحريرجة: كيف يكون العلم الخشية ونرى جماعة من الفقهاء بأخلاق ذميمة | ١٨٦ |
| - من أبى أن يتعلّم إلا من المرموقين المشهورين فهو من المتكبّرين     | ١٨٧ |
| - خطأ المعلم أفعى للمتعلم من صواب نفسه                              | ١٨٨ |
| - تحريرجة: أفلًا يجب علينا أن نسأل؟                                 | ١٨٩ |
| - دع السؤال قبل أوانه                                               | ١٨٩ |
| - قطعة من وصية سيدنا علي رضي الله عنه للمتعلم                       | ١٩٠ |
| - التحذير من المعلّمين الذين ينقلون المذاهب ولا يتزمون مذهبًا       | ١٩١ |
| - يجوز للكامل ما لا يجوز للناقص                                     | ١٩٢ |
| - العلوم إما سالكة بالعبد أو معينة على السلوك                       | ١٩٥ |
| - الميزان الذي نتعرّف به شرف العلوم                                 | ١٩٧ |
| - لا يفهم بشدة العناية بعلم الآخرة تسفيه باقي العلوم                | ١٩٨ |
| - تقسيم العلوم بمثال لطيف                                           | ٢٠٠ |
| - تفاوت درجات الواصلين                                              | ٢٠١ |
| - تحريرجة: لم شبّهت الفقه والطب بأدنى الدرجات التي فصلتها؟          | ٢٠٢ |
| - شرف خصوصية النسبة للقلب والروح                                    | ٢٠٣ |
| - وجه التمايز بين الطب والفقه                                       | ٢٠٤ |
| - بيان وظائف المرشد المعلم                                          | ٢٠٥ |
| - حق معلم علوم الآخرة أكد من حق الوالدين                            | ٢٠٦ |
| - الفضل والمنة للمتعلم                                              | ٢٠٧ |
| - طلب الأجر على التعليم من الله عز وجل                              | ٢٠٨ |
| - الاعتداد بالطلبة والمتعلّمين خسنة وضعة                            | ٢٠٩ |
| - الغاية من التعلم هو القرب من الله تعالى                           | ٢١٣ |
| - وضع الأشياء في محالها                                             | ٢١٥ |
| - قصر العوام على المهام في الدين                                    |     |

|                                                                         |     |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| الباب السادس : في آفات العلم وبيان علامات علماء الآخرة والعلماء السوء . | ٢١٧ |
| - الأخبار الواردة في ذلك .....                                          | ٢١٧ |
| - علامات علماء الآخرة .....                                             | ٢٢٣ |
| - الجاه أضرُّ من المال .....                                            | ٢٢٦ |
| - علماء هذه الأمة رجلان .....                                           | ٢٢٩ |
| - معرفة الأولى فالأولى .....                                            | ٢٤٠ |
| - قصة حاتم الأصم مع شقيق البلخي .....                                   | ٢٤١ |
| - قصة حاتم الأصم وزهده ووعظه الولاة والعلماء .....                      | ٢٤٤ |
| - التحقيق في مسألة التوسع في المباحث .....                              | ٢٤٨ |
| - مكاتبتا يحيى النوفلي ومالك بن أنس .....                               | ٢٤٨ |
| - أخبار في التحذير من مجاورة الولاة .....                               | ٢٥١ |
| - عمر بن عبد العزيز والحسن البصري .....                                 | ٢٥٦ |
| - ترك الحياة من قول: لا أدرى .....                                      | ٢٥٧ |
| - سبق العامل للعالم .....                                               | ٢٦٥ |
| - قطعة من حديث أمير المؤمنين علي رضي الله عنه لكميل بن زياد .....       | ٢٦٦ |
| - تحريرجة: فما هو اليقين حتى نشتغل به؟ .....                            | ٢٧٠ |
| - اليقين عند المتكلمين .....                                            | ٢٧٠ |
| - اليقين عند الفقهاء والمتصوفة وأكثر العلماء .....                      | ٢٧٣ |
| - على هذا الاصطلاح يوصف اليقين بالضعف والقوة .....                      | ٢٧٣ |
| - تحريرجة: فما متعلقات اليقين وماذا يطلب فيه؟ .....                     | ٢٧٥ |
| - الأدب في الخلوات ثمرة يقين المراقبة .....                             | ٢٧٧ |
| - الآثار والأخبار الواردة في ذلك .....                                  | ٢٧٩ |
| - من سمات علماء الدنيا الاستغلال بالنواذر عن المهمات .....              | ٢٨٦ |
| - علماء الدنيا يخسرون الدنيا والآخرة .....                              | ٢٨٦ |

|           |                                                |
|-----------|------------------------------------------------|
| ٢٨٨ ..... | - غرابة علم الآخرة                             |
| ٢٨٩ ..... | - لا يصلح لأهل الخصوص إلا الخصوص               |
| ٢٩٠ ..... | - البحث عن أسرار الأعمال                       |
| ٢٩١ ..... | - التدوين سبب للكسل وترك التلقى                |
| ٢٩٢ ..... | - أول من صنف في الإسلام                        |
| ٢٩٣ ..... | - كيف بدأت غرابة علم اليقين                    |
| ٢٩٤ ..... | - من هو أعلم أهل الزمان                        |
| ٢٩٤ ..... | - العبرة بموافقة السنة                         |
| ٢٩٦ ..... | - مثال على بعض المبتدعات التي تعد من المعروف   |
| ٣٠٠ ..... | - قصة إبليس في إفساد السلف                     |
| ٣٠١ ..... | - تحريرجة: فكيف وصلت إلينا هذه القصة عن إبليس؟ |
| ٣٠٢ ..... | - سبب احتجاب الأولياء                          |
| ٣٠٥ ..... | الباب السابع: في العقل وشرفه وحقيقة وأقسامه    |
| ٣٠٥ ..... | بيان شرف العقل                                 |
| ٣٠٦ ..... | - هيبة العقل الكامل                            |
| ٣٠٦ ..... | - الأخبار الواردة في شرف العقل                 |
| ٣٠٦ ..... | - العاقل من أطاع الله تعالى                    |
| ٣٠٧ ..... | - تحريرجة: كيف وُجد العرض قبل الجوهر؟          |
| ٣٠٨ ..... | - الأخبار الواردة في العقل                     |
| ٣١٢ ..... | بيان حقيقة العقل وأقسامه                       |
| ٣١٢ ..... | - إثبات العقل كغريزة راسخة                     |
| ٣١٥ ..... | - توصيف تعريف العقل                            |
| ٣١٧ ..... | - مثال يوضح وجود القسم الأول من تعريف العقل    |
| ٣١٨ ..... | - فهم دقيق لمعنى التذكرة في كتاب الله تعالى    |

|           |                                                          |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| ٣١٩ ..... | - مثال خلل البصيرة                                       |
| ٣٢١ ..... | بيان تفاوت الناس في العقل                                |
| ٣٢٣ ..... | - مثال التفاوت في العقل الغريزي                          |
| ٣٢٤ ..... | - لا ربط بين معرفة درجات الوحي وبين استدعائه             |
| ٣٢٥ ..... | - انقسام الناس في درجات الفهم                            |
| ٣٢٥ ..... | - تحريجة: إن كان هذا شأن العقل.. فما بال الصوفية يذمونه؟ |
| ٣٢٦ ..... | - نور اليقين وعين الإيمان وما شابه هذا هو العقل عينه     |
| ٣٢٩       | كتاب قواعد العقائد                                       |

**الفصل الأول: في ترجمة عقيدة أهل السنة في كلمتي الشهادة التي هي أحد**

|                                   |     |
|-----------------------------------|-----|
| مباني الإسلام .....               | ٣٣١ |
| التوحيد .....                     | ٣٣١ |
| - ذاته سبحانه وتعالى .....        | ٣٣١ |
| - مجمل القول في التوحيد ..        | ٣٣١ |
| التنزية .....                     | ٣٣٢ |
| - مجمل القول في التنزية ..        | ٣٣٢ |
| - صفاته سبحانه وتعالى .....       | ٣٣٢ |
| الحياة والقدرة .....              | ٣٣٣ |
| - مجمل القول في الحياة والقدرة .. | ٣٣٣ |
| العلم .....                       | ٣٣٤ |
| - مجمل القول في العلم ..          | ٣٣٤ |
| الإرادة .....                     | ٣٣٥ |
| - مجمل القول في الإرادة ..        | ٣٣٥ |
| السمع والبصر .....                | ٣٣٥ |
| - مجمل القول في السمع والبصر ..   | ٣٣٥ |

|           |                                                                                                         |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٦ ..... | الكلام .....                                                                                            |
| ٣٣٦ ..... | - مجمل القول في الكلام .....                                                                            |
| ٣٣٧ ..... | الأفعال .....                                                                                           |
| ٣٣٧ ..... | - أفعاله سبحانه وتعالى .....                                                                            |
| ٣٣٨ ..... | معنى الكلمة الثانية من كلمتي الشهادة .....                                                              |
| ٣٣٨ ..... | - الكلام في نبوته صلى الله عليه وسلم .....                                                              |
| ٣٣٨ ..... | - الكلام في الغيبيات .....                                                                              |
| ٣٤٢ ..... | الفصل الثاني : في وجه التدريج إلى الإرشاد وترتيب درجات الاعتقاد .....                                   |
| ٣٤٢ ..... | - التقليد في العقائد .....                                                                              |
| ٣٤٢ ..... | - ترسیخ العقيدة لا يكون بتعلم الجدل ، بل بتلاوة القرآن ودراسة علومه ،<br>والاشغال بوظائف العبادات ..... |
| ٣٤٣ ..... | - عقيدة العاميّ وعقيدة المتكلّم .....                                                                   |
| ٣٤٥ ..... | مسألة : في حكم تعلم الجدل والكلام .....                                                                 |
| ٣٤٥ ..... | - من مال إلى القول بتحريم تعلم الجدل والكلام وأقوالهم في ذلك .....                                      |
| ٣٤٨ ..... | - حججهم في ذلك .....                                                                                    |
| ٣٤٩ ..... | - حجج وأدلة القائلين بإباحة تعلم الجدل والكلام .....                                                    |
| ٣٥١ ..... | - ما ورد عن السلف من الجدل والكلام .....                                                                |
| ٣٥٣ ..... | - رأي المصنف في هذه المسألة هو التفصيل .....                                                            |
| ٣٥٤ ..... | - مضرة علم الكلام .....                                                                                 |
| ٣٥٥ ..... | - منفعة علم الكلام .....                                                                                |
| ٣٥٦ ..... | - تفصيل القول فيه .....                                                                                 |
| ٣٥٩ ..... | - تحریحة : ألا ترى أن تعلُّم الكلام صار من جملة فروض الكفايات؟ .....                                    |
| ٣٦٠ ..... | - لا بد من وجود من يدفع الشبه ، ولكن لا يبيث علمه على العموم .....                                      |
| ٣٦٠ ..... | - من يعجب تعليمه هذا العلم .....                                                                        |

|                                                                                                         |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| - الحجج المحمودة في الكلام هي التي من جنس حجج القرآن .....                                              | ٣٦١ |
| - سبب منع السلف من تعلم الكلام .....                                                                    | ٣٦١ |
| - معرفة الأشياء على ما هي عليه يتوقف على المجاهدة والإقبال على الله بالكلية .....                       | ٣٦٢ |
| مسألة: هل هناك عقيدة ظاهرة وعقيدة باطنية؟ .....                                                         | ٣٦٢ |
| مسألة: في وجه الاختلاف بين الظاهر والباطن .....                                                         | ٣٦٦ |
| - أسرار علوم المكاشفة ليس مما كلف العبد الاطلاع عليه .....                                              | ٣٦٧ |
| - مرجع حجب الأسرار ودقائق المعارف خمسة أمور .....                                                       | ٣٦٧ |
| - كلام أكثر الأفهام عن ذرّكه .....                                                                      | ٣٦٧ |
| - أن يكون ذكره ضاراً بأكثر المخاطبين .....                                                              | ٣٧٠ |
| - ترميزه ليكون ذلك أوقع في قلب السامع .....                                                             | ٣٧١ |
| - قرينة تقرير خلاف الظاهر إما العقل أو الشرع .....                                                      | ٣٧٢ |
| - إدراك الشيء جملة ثم إدراكه تفصيلاً .....                                                              | ٣٧٤ |
| - التعبير بلسان المقال عن لسان الحال .....                                                              | ٣٧٥ |
| - تنوع الفهوم في اشتيفاف النص .....                                                                     | ٣٧٧ |
| - المغالون في رفع الظواهر .....                                                                         | ٣٧٧ |
| - المغالون في إثبات الظواهر .....                                                                       | ٣٧٧ |
| - أهل اليقين يأخذون بالمذهبين معاً .....                                                                | ٣٧٩ |
| الفصل الثالث من كتاب قواعد العقائد : في لوامع الأدلة للعقيدة التي<br>ترجمتها بـ «الرسالة القدسية» ..... | ٣٨١ |
| الأركان التي تتضمنها كلمتنا الشهادة .....                                                               | ٣٨١ |
| الركن الأول من أركان الإيمان : في معرفة ذات الله سبحانه وتعالى .....                                    | ٣٨٣ |
| الأصل الأول : معرفة وجوده تعالى .....                                                                   | ٣٨٣ |

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| - دليل الاعتبار والتدبر . . . . .                                                             | ٣٨٤ |
| - الدليل العقلي المجرد . . . . .                                                              | ٣٨٤ |
| الأصل الثاني: العلم بأن الباري تعالى قديم لم يزل . . . . .                                    | ٣٨٦ |
| الأصل الثالث: العلم بأنه تعالى أبدئي . . . . .                                                | ٣٨٧ |
| - لا يتصور إعدام القديم . . . . .                                                             | ٣٨٧ |
| الأصل الرابع: العلم بأنه تعالى ليس بجوهر يتحيز . . . . .                                      | ٣٨٨ |
| الأصل الخامس: العلم بأنه تعالى ليس بجسم مؤلف من جواهر . . . . .                               | ٣٨٩ |
| الأصل السادس: العلم بأنه تعالى ليس بعرض قائم بجسم . . . . .                                   | ٣٨٩ |
| الأصل السابع: العلم بأن الله تعالى متنزه الذات عن الاختصاص بالجهات . . . . .                  | ٣٩٠ |
| - كيف تُتصوّر الجهة . . . . .                                                                 | ٣٩٠ |
| - دليل نفي الجهة . . . . .                                                                    | ٣٩١ |
| - دليل آخر على نفيها . . . . .                                                                | ٣٩٢ |
| علة التوجّه في الدعاء إلى السماء . . . . .                                                    | ٣٩٢ |
| الأصل الثامن: العلم بأنه تعالى مستُّ على عرشه بالمعنى الذي أراده تعالى<br>بالاستواء . . . . . | ٣٩٢ |
| - تأويل المنازع لبعض النصوص دون بعض تحكُّم . . . . .                                          | ٣٩٣ |
| الأصل التاسع: العلم بأنه تعالى مرئيٌّ بالأعين والأبصار في الدار الآخرة . . . . .              | ٣٩٣ |
| - وجه إثبات الرؤية للقديم . . . . .                                                           | ٣٩٤ |
| الأصل العاشر: العلم بأن الله واحد لا شريك له فرد لا نَدَّ له . . . . .                        | ٣٩٥ |
| الركن الثاني: العلم بصفات الله تعالى . . . . .                                                | ٣٩٦ |
| الأصل الأول: العلم بأن صانع العلم قادر . . . . .                                              | ٣٩٦ |
| الأصل الثاني: العلم بأنه تعالى عالم بجميع الموجودات . . . . .                                 | ٣٩٦ |
| الأصل الثالث: العلم بكونه عز وجل حيًّا . . . . .                                              | ٣٩٧ |
| الأصل الرابع: العلم بكونه تعالى مريداً لأفعاله . . . . .                                      | ٣٩٧ |

|                                                                                                                   |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الأصل الخامس: العلم بأنه تعالى سميع بصير .....                                                                    | ٣٩٨ |
| الأصل السادس: أنه تعالى متكلم بكلام .....                                                                         | ٣٩٩ |
| الأصل السابع: أن كلامه القائم بنفسه قديم ..                                                                       | ٤٠١ |
| الأصل الثامن: أن علمه قديم ..                                                                                     | ٤٠٢ |
| الأصل التاسع: أن إرادته قديمة ..                                                                                  | ٤٠٢ |
| الأصل العاشر: أن الله تعالى عالم بعلم وحّي بحياة قادر بقدرة ومرید بإدارة<br>ومتكلم بكلام وسميع بسمع وبصیر بصیر .. | ٤٠٣ |
| الرکن الثالث: العلم بأفعال الله تعالى ..                                                                          | ٤٠٤ |
| الأصل الأول: العلم بأن كل حادث في العالم فهو فعله وخلقه واحتراجه ..                                               | ٤٠٤ |
| الأصل الثاني: أن انفراد الله سبحانه باختراع حركات العباد لا يخرجها عن<br>كونها مقدورة للعباد على سبيل الاكتساب .. | ٤٠٥ |
| الأصل الثالث: أن فعل العبد وإن كان كسباً للعبد فلا يخرج عن كونه<br>مراد الله تعالى ..                             | ٤٠٦ |
| - تحریجۃ: فكيف ينهی عما يريد ويأمر بما لا يريد؟ ..                                                                | ٤٠٨ |
| الأصل الرابع: أن الله تعالى متفضل بالخلق والاختراع ومتطلول بتکلیف العباد ..                                       | ٤٠٨ |
| - تعین معنی الواجب ..                                                                                             | ٤٠٩ |
| - بطلان القول بوجوب الأصلح على الله تعالى ..                                                                      | ٤٠٩ |
| الأصل الخامس: أنه يجوز على الله سبحانه أن يكلف عباده ما لا يطیقونه ..                                             | ٤٠٩ |
| الأصل السادس: أن الله عز وجل إيلام الخلق وتعذیبهم من غير جرم سابق ..                                              | ٤١٠ |
| - تحریجۃ: يحشر الله تعالى البهائم ويجازیها على قدر ما قاسته وجوباً ..                                             | ٤١٠ |
| الأصل السابع: أنه تعالى يفعل بعباده ما يشاء ..                                                                    | ٤١١ |
| - مسأله تبیین بطلان وجوب الأصلح عليه سبحانه ..                                                                    | ٤١١ |
| - تحریجۃ: ألا ترى أنه يقبح بحقه سبحانه ألا يراعي الأصلح مع قدرته عليه ..                                          | ٤١٢ |
| الأصل الثامن: أن معرفة الله سبحانه وطاعته واجبة بإيجاب الله تعالى<br>وشرعه، لا بالعقل ..                          | ٤١٣ |

|                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| - تحریجۃ: إذا لم يجب النظر إلا بالشرع، والشرع لا يستقر إلا بالنظر ..                                                                                                                                                                   |  |
| أفحـم الرسـول ..... ٤١٤                                                                                                                                                                                                                |  |
| الأصل التاسع: أنه ليس يستحيل بعثة الأنبياء عليهم السلام ..... ٤١٥                                                                                                                                                                      |  |
| الأصل العاشر: أن الله سبحانه قد أرسل محمد صلى الله عليه وسلم خاتماً للنبيـن ..... ٤١٦                                                                                                                                                  |  |
| - وجه دلالة المعجزة على صدق من وقعت على يده ..... ٤١٧                                                                                                                                                                                  |  |
| الرکن الرابع: السمعيات وتصديقه صلى الله عليه وسلم فيما أخبر عنه ..... ٤١٨                                                                                                                                                              |  |
| الأصل الأول: الحشر والنشر ..... ٤١٨                                                                                                                                                                                                    |  |
| الأصل الثاني: سؤال منكر ونکير ..... ٤١٨                                                                                                                                                                                                |  |
| الأصل الثالث: عذاب القبر ..... ٤١٩                                                                                                                                                                                                     |  |
| الأصل الرابع: الميزان ..... ٤٢٠                                                                                                                                                                                                        |  |
| الأصل الخامس: الصراط ..... ٤٢٠                                                                                                                                                                                                         |  |
| الأصل السادس: أن الجنة والنار مخلوقتان ..... ٤٢١                                                                                                                                                                                       |  |
| الأصل السابع: أن الإمام الحق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنـهم ..... ٤٢١                                                                                                                  |  |
| - تركية جميع الصحابة وحسن الظن بهـم ..... ٤٢٢                                                                                                                                                                                          |  |
| الأصل الثامن: أن فضل الصحابة رضي الله عنـهم على حسب ترتيبـهم في الخلافـة ..... ٤٢٣                                                                                                                                                     |  |
| الأصل التاسع: أن شرائط الإمامة بعد الإسلام والتـكليف خـمسـة ..... ٤٢٣                                                                                                                                                                  |  |
| الأصل العاشرة: أنه لو تعذر وجود الورع والعلم فيـمن يتـصدى لـإمامـة وكان صـرفـه إثـارة فـتنـة لا تـطـاق .. حـكمـنا باـنـعقـادـ إـمامـتـه ..... ٤٢٤                                                                                      |  |
| الفـصلـ الرابعـ منـ قـوـاـعـدـ العـقـائـدـ: فـيـ الإـيمـانـ وـالـإـسـلامـ وـمـاـ بـيـنـهـمـاـ مـنـ الـاتـصالـ وـالـانـفـصالـ وـمـاـ يـتـطـرقـ إـلـيـهـ مـنـ الـزيـادـةـ وـالـنـفـصـانـ وـوـجـهـ اـسـتـثـنـاءـ السـلـفـ فـيـهـ وـفـيـهـ |  |
| ٤٢٥ ..... ثـلـاثـ مـسـائـلـ                                                                                                                                                                                                            |  |

|           |                                                                                     |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٢٥ ..... | مسألة: في الاختلاف هل الإسلام هو الإيمان بعينه أو غيره؟                             |
| ٤٢٦ ..... | البحث الأول: في وجوب اللغة .....                                                    |
| ٤٢٧ ..... | البحث الثاني: عن إطلاق الشرع .....                                                  |
| ٤٣٠ ..... | البحث الثالث: عن الحكم الشرعي للإسلام والإيمان حكمان: آخر ودنيوي .....              |
| ٤٣٥ ..... | - تحريرية: فما هي شبهة المعتزلة والمرجئة في مسألة العمل؟ .....                      |
| ٤٣٩ ..... | - تحريرية: فما معنى قول السلف: (الإيمان عقد وقول وعمل)؟ .....                       |
| ٤٤٠ ..... | مسألة: في زيادة الإيمان ونقصانه .....                                               |
| ٤٤١ ..... | - تحريرية: زد لنا توضيح ذلك .....                                                   |
| ٤٤١ ..... | - الإيمان اسم مشترك يطلق على ثلاثة أوجه .....                                       |
| ٤٤٢ ..... | - أثر الطاعة في القلب يؤكّد هذا المعنى .....                                        |
| ٤٤٥ ..... | مسألة: قوله: أنا مؤمن إن شاء الله .....                                             |
| ٤٥٧ ..... | - نوعاً النفاق وأثر كل منهما في الإيمان .....                                       |
| ٤٦١ ..... | <b>كتاب أسرار الطهارة و مهماتها</b>                                                 |
| ٤٦٤ ..... | - أنواع الطهارات .....                                                              |
| ٤٦٤ ..... | - لكل رتبة طهارة هي نصف العمل فيها .....                                            |
| ٤٦٥ ..... | - أعمى البصيرة هو من يقصر الطهارة على الظاهر ولا يلتفت إلى الباطن .....             |
| ٤٦٦ ..... | - أحوال السلف في طهارة الظاهر وتساهليهم فيها .....                                  |
| ٤٦٧ ..... | - أول ما ظهر من البدع .....                                                         |
| ٤٦٨ ..... | - أحوال أهل عصر المؤلف في طهارة الظاهر وعنتاتهم بها على حساب طهارة الباطن .....     |
| ٤٦٩ ..... | - تحريرية: فهل ما أحدثه الصوفية في هيئاتهم ونظافتهم من المحظورات أو المنكرات؟ ..... |

|     |                                                                                     |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧١ | - العالم إن وجدَ من يُعنِي بشُوئه ونظافته يدفعه إليه . . . . .                      |
| ٤٧٢ | - الحديث في هذا الكتاب مقتصر على نظافة الظاهر . . . . .                             |
| ٤٧٣ | القسم الأول: في طهارة الخبث، والنظر فيه يتعلق بالمزال والمزال به والإزالة . . . . . |
| ٤٧٣ | الطرف الأول: في المزال . . . . .                                                    |
| ٤٧٤ | خمس نجاسات يعفى عنها . . . . .                                                      |
| ٤٧٥ | الطرف الثاني: في المزال به . . . . .                                                |
| ٤٧٦ | - كيف يصير الماء الطاهر نجساً . . . . .                                             |
| ٤٧٦ | - ميل المصنف إلى مذهب مالك رحمة الله تعالى في مسألة تنجس الماء وأدلة ذلك . . . . .  |
| ٤٨٢ | - سبب ميل المصنف إلى المساهلة في أمور النجاسات . . . . .                            |
| ٤٨٢ | الطرف الثالث: في كيفية الإزالة . . . . .                                            |
| ٤٨٤ | القسم الثاني: طهارة الأحداث . . . . .                                               |
| ٤٨٤ | باب آداب قضاء الحاجة . . . . .                                                      |
| ٤٨٧ | كيفية الاستنجاء . . . . .                                                           |
| ٤٨٩ | كيفية الوضوء . . . . .                                                              |
| ٤٨٩ | - ما ورد في فضل السواك والندب إليه . . . . .                                        |
| ٤٩٥ | - مكرهات الوضوء . . . . .                                                           |
| ٤٩٧ | - مراعاة طهارة القلب عند الإقبال على الصلاة . . . . .                               |
| ٤٩٨ | فضيلة الوضوء . . . . .                                                              |
| ٥٠٠ | كيفية الغسل . . . . .                                                               |
| ٥٠١ | - بيان الواجبات في الوضوء والغسل . . . . .                                          |
| ٥٠١ | - الأغسال الواجبة والمسنونة . . . . .                                               |
| ٥٠٢ | كيفية التيمم . . . . .                                                              |
| ٥٠٤ | القسم الثالث من النظافة: التنظيف عن القضلات الظاهرة، وهي نوعان . . . . .            |

|                                                                                |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|--|
| النوع الأول: الأوساخ والرطوبات المترشحة ..... ٥٠٤                              |  |
| - حكم التزيين وتفصيل القول فيه ..... ٥٠٦                                       |  |
| - وظائف دخول الحمام العام ..... ٥١٠                                            |  |
| - واجباته ..... ٥١٠                                                            |  |
| - متى يسقط النهي عن المنكر ..... ٥١١                                           |  |
| - سننه ..... ٥١٢                                                               |  |
| - أحكام متفرقة في دخول الحمام العام ..... ٥١٤                                  |  |
| - أحكام النساء في دخول الحمام العام ..... ٥١٦                                  |  |
| النوع الثاني مما يحذف من البدن: الأجزاء ..... ٥١٧                              |  |
| - كيفية قص الأظفار واجتهاد المصنف في ذلك ..... ٥٢٠                             |  |
| - لا تخلو أعمال الأنبياء عن حِكْم ظاهرة أو خفية ..... ٥٢٢                      |  |
| - اعتبار هذا المعنى في مسألة اكتحاله صلى الله عليه وسلم وإيتاره فيها ..... ٥٢٢ |  |
| - تحريرجة: فلم اقتصر على ثنتين لليسرى وهي زوج؟ ..... ٥٢٣                       |  |
| - متى يكون العالم وارثاً للحضررة النبوية ..... ٥٢٤                             |  |
| - تفصيل القول في اللحية ..... ٥٢٥                                              |  |
| فصل فيما يكره في اللحية من خصال ..... ٥٢٦                                      |  |
| <b>كتاب أسرار الصلاة و مهماتها</b>                                             |  |
| <b>الباب الأول: في فضائل الصلوات والسجود والجماعة والأذان وغيرها ..... ٥٤١</b> |  |
| فضيلة الأذان ..... ٥٤١                                                         |  |
| - كيفية إجابة المؤذن ..... ٥٤٢                                                 |  |
| فضيلة المكتوبة ..... ٥٤٤                                                       |  |
| فضيلة إتمام الأركان ..... ٥٤٨                                                  |  |
| فضيلة الجماعة ..... ٥٥٠                                                        |  |
| فضيلة السجود ..... ٥٥٣                                                         |  |

|           |                                                                                       |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٥٦ ..... | فضيلة الخشوع .....                                                                    |
| ٥٦٣ ..... | فضيلة المسجد وموضع الصلاة .....                                                       |
| ٥٦٧ ..... | <b>الباب الثاني : في كيفية الأعمال الظاهرة من الصلاة والبداية بالتكبير وما قبله .</b> |
| ٥٦٧ ..... | - كيفية التهيئة للصلاة .....                                                          |
| ٥٦٧ ..... | - أدب القيام في الصلاة .....                                                          |
| ٥٦٨ ..... | - الإطراف في الرأس أقرب إلى الخشوع .....                                              |
| ٥٦٨ ..... | - القول في التية .....                                                                |
| ٥٦٩ ..... | - هيئة التكبير .....                                                                  |
| ٥٧٠ ..... | - أحكام التكبير .....                                                                 |
| ٥٧٠ ..... | القراءة .....                                                                         |
| ٥٧٠ ..... | - أحكام القراءة .....                                                                 |
| ٥٧٠ ..... | - دعاء الاستفتاح .....                                                                |
| ٥٧٢ ..... | الركوع ولوائحه .....                                                                  |
| ٥٧٢ ..... | - أحكام الركوع .....                                                                  |
| ٥٧٣ ..... | السجود .....                                                                          |
| ٥٧٣ ..... | - أحكام السجود .....                                                                  |
| ٥٧٥ ..... | التشهد .....                                                                          |
| ٥٧٥ ..... | - أحكام التشهد .....                                                                  |
| ٥٧٨ ..... | المتهيات .....                                                                        |
| ٥٨٢ ..... | تمييز الفرائض والسنن .....                                                            |
| ٥٨٢ ..... | - فرائض الصلاة .....                                                                  |
| ٥٨٣ ..... | - السنن الواردة في أفعال الصلاة .....                                                 |
| ٥٨٣ ..... | - السنن الواردة في أذكار الصلاة .....                                                 |
| ٥٨٣ ..... | - ما يجبر بسجود السهو وهي الأبعاض .....                                               |

|                                                                                 |            |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------|
| - تحریحة: کیف مایزتم بین السنن، فجبرتم بعضها بسجود السهو دون بعض؟               | ٥٨٥        |
| - کثیرون لا يعرفون من السنة إلا أنه يجوز تركها .. . . . .                       | ٥٨٦        |
| <b>الباب الثالث: في الشروط الباطنة من أعمال القلب</b>                           | <b>٥٨٨</b> |
| بيان اشتراط الخشوع وحضور القلب .. . . . .                                       | ٥٨٨        |
| - الأدلة النقلية على اشتراط الخشوع .. . . . .                                   | ٥٨٨        |
| الدليل العقلي على اشتراط الخشوع .. . . . .                                      | ٥٩٠        |
| - ما أبعد الغافل عن مقصود الصلاة .. . . . .                                     | ٥٩٢        |
| - تحریحة: اشتراط الخشوع لصحة الصلاة مخالفة لإجماع الفقهاء .. . . . .            | ٥٩٣        |
| - مقام الفتوى في التكليف الظاهر يتقيّد بقدر قصور الخلق .. . . . .               | ٥٩٥        |
| - حاصل الكلام في الخشوع وحضور القلب .. . . . .                                  | ٥٩٧        |
| بيان المعاني الباطنة التي تتم بها حياة الصلاة .. . . . .                        | ٥٩٨        |
| - التفهم مقام يتفاوت فيه الناس .. . . . .                                       | ٥٩٨        |
| - الأسباب التي تعين على توليد هذه المعاني الشريفة .. . . . .                    | ٦٠٠        |
| - ولكل درجات مما عملوا .. . . . .                                               | ٦٠٥        |
| بيان الدواء النافع في حضور القلب .. . . . .                                     | ٦٠٦        |
| - الخواطر الشاغلة هي السبب الرئيس في النأي عن حضور القلب .. . . . .             | ٦٠٦        |
| أسباب موارد الخواطر الخارجية والباطنة وعلاجها .. . . . .                        | ٦٠٦        |
| - سبب اختيار المتعبدین بيتاً صغيراً مظلماً لتهبّدهم .. . . . .                  | ٦٠٧        |
| - التخلص مما يشغل القلب استجلاباً للحضور والخشوع .. . . . .                     | ٦٠٨        |
| - الشهوة القوية لا ينفع معها التسکین، بل لا بد من حسمها .. . . . .              | ٦١٠        |
| - حب الدنيا أصل الشهوات .. . . . .                                              | ٦١١        |
| بيان تفصيل ما ينبغي أن يحضر في القلب عند كل ركن وشرط من أعمال الصلاة .. . . . . | ٦١٣        |
| - المطالبة بالظواهر تحریک للبواطن .. . . . .                                    | ٦١٥        |

|                                                                        |            |
|------------------------------------------------------------------------|------------|
| - الاستعانة بتوهم مراقبة أهل المهابة استحضاراً للخضوع والخشوع .....    | ٦١٦        |
| - الناس في القراءة على ثلاثة أحوال .....                               | ٦٢١        |
| - أعظم غنيمة في الصلاة أنه جل جلاله يذكر عبده ..                       | ٦٢٣        |
| - موجبات التلاوة .....                                                 | ٦٢٣        |
| - تنوع النغمات تفريقاً للمعاني ..                                      | ٦٢٤        |
| - السلام وختم الصلاة ..                                                | ٦٢٩        |
| - حال العبد الخاشع بعد الصلاة ..                                       | ٦٢٩        |
| - صلاة الخاسعين سبب لحصول أنوار هي مفاتيح علوم المكافحة ..             | ٦٣٠        |
| - اختلاف أهل المكافحة في المكافحة ..                                   | ٦٣١        |
| - الكرم الإلهي لا حدود له والمشكلة في الصدا المترافق على مرآة القلب .. | ٦٣١        |
| - التسليم لأهل المكافحة ..                                             | ٦٣٢        |
| - من لم يكن من أهل المكافحة.. فعليه أن يؤمن بالغيب ..                  | ٦٣٢        |
| - سبب الرقة والبكاء القرب من الله تعالى ..                             | ٦٣٢        |
| - مفارقة الإنسان الملائكة في الرقي من درجة إلى درجات ..                | ٦٣٣        |
| - الصلاة هي مفتاح المزيد ..                                            | ٦٣٤        |
| حكايات وأخبار في صلاة الخاسعين ..                                      | ٦٣٥        |
| - معرفة الله تعالى سبب الخشوع في كل حال ..                             | ٦٣٥        |
| - أحوال الريبع بن خثيم في خشوعه وخضوعه ..                              | ٦٣٥        |
| - أحوال عامر بن عبد الله بن الزبير في ذلك ..                           | ٦٣٦        |
| - أحوال مسلم بن يسار في ذلك ..                                         | ٦٣٧        |
| - تخفيف الصلاة خوف السهو ..                                            | ٦٣٨        |
| - جبر الصلوات ..                                                       | ٦٣٩        |
| - تدبر القراءة والإنصات والتفهم لها ..                                 | ٦٤٠        |
| <b>الباب الرابع: في الإمامة والقدوة ..</b>                             | <b>٦٤٢</b> |

|           |                                                                                              |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٤٢ ..... | وظائف الإمام قبل الصلاة                                                                      |
| ٦٤٣ ..... | - كراهة التدافع للإمامية .....                                                               |
| ٦٤٥ ..... | - الإمامة أفضل من الأذان .....                                                               |
| ٦٤٧ ..... | - الصلاة أول الوقت أفضل من كثرة الجمعة                                                       |
| ٦٥٠ ..... | وظائف القراءة .....                                                                          |
|           | - آخر صلاة صلاتها النبي صلى الله عليه وسلم هي صلاة المغرب، قرأ فيها<br>(سورة المرسلات) ..... |
| ٦٥٣ ..... | وظائف الأركان .....                                                                          |
| ٦٥٤ ..... | - هل ينتظر الإمام لحوق من دخل لينال فضل الجمعة؟ .....                                        |
| ٦٥٧ ..... | وظائف التحلل من الصلاة .....                                                                 |
| ٦٥٨ ..... | - دعاء القنوت وهيئته .....                                                                   |
| ٦٥٩ ..... | <b>الباب الخامس : في فضل الجمعة وأدابها وستتها وشروطها</b>                                   |
| ٦٥٩ ..... | فضيلة الجمعة .....                                                                           |
| ٦٦٣ ..... | بيان شروط الجمعة .....                                                                       |
| ٦٦٤ ..... | فرائض الخطبة .....                                                                           |
| ٦٦٥ ..... | سنن الخطبة .....                                                                             |
| ٦٦٧ ..... | بيان آداب الجمعة على ترتيب العادة، وهي عشر جمل .....                                         |
| ٦٧١ ..... | - أحب الطيب للرجال والنساء .....                                                             |
| ٦٧٣ ..... | - حديث الساعات ليوم الجمعة وضيبيتها .....                                                    |
| ٦٧٨ ..... | - المعاني التي لأجلها يترك الصف الأول ويستحب التأخير .....                                   |
| ٦٨٠ ..... | - اقتطاع المقاصير في المسجد بدعة منكرة .....                                                 |
| ٦٨١ ..... | - هل يقطع المنبر الصف الأول والخلاف في ذلك .....                                             |
| ٦٨٢ ..... | - عادة بعض العوام بالسجود عند قيام المؤذنين وحكمها .....                                     |
| ٦٨٣ ..... | - المسبّعات يوم الجمعة .....                                                                 |

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| بيان الآداب والسنن الخارجة عن الترتيب السابق الذي يعم جميع النهار . . . . .                   | ٦٨٦ |
| - استماع العلم النافع في الآخرة أفضل من النوافل . . . . .                                     | ٦٨٦ |
| الأقوال في تحديد الساعة التي يجاتب فيها الدعاء يوم الجمعة . . . . .                           | ٦٨٨ |
| - الأحسن في تقسيم أوقات الجمعة . . . . .                                                      | ٦٩٦ |
| <b>الباب السادس:</b> في مسائل متفرقة تعم بها البلوى ويحتاج المريد إلى معرفتها .               | ٦٩٩ |
| مسألة: تتعلق بأفعال المصلى وحركاته في الصلاة صحة وفساداً . . . . .                            | ٦٩٩ |
| مسألة: في حكم خلع النعال في الصلاة هل يفسد أم لا وهل الصلاة في النعلين جائزة أم لا؟ . . . . . | ٧٠٠ |
| مسألة: في حكم البراق في الصلاة إذا غلبه كيف يفعل؟ . . . . .                                   | ٧٠٢ |
| مسألة: في كيفية وقوف المقتدي وراء الإمام . . . . .                                            | ٧٠٣ |
| مسألة: في حكم المسبوق . . . . .                                                               | ٧٠٤ |
| مسألة: في متفرقات مسائل الفائمة والجماعة . . . . .                                            | ٧٠٥ |
| مسألة: في حكم من رأى على ثوبه نجاسة: هل يتم صلاته أو يستأنف؟ . . . . .                        | ٧٠٦ |
| مسألة: في حكم سجود السهو . . . . .                                                            | ٧٠٧ |
| مسألة: في بيان الدواء النافع للوسوسة في نية الصلاة . . . . .                                  | ٧٠٧ |
| مسألة: في ذكر شرط صحة الاقتداء . . . . .                                                      | ٧١٠ |
| مسألة: في الأمر بالمعروف، ومنها تسوية الصنوف وفضل الجماعة والصنف الأيمن . . . . .             | ٧١١ |
| <b>الباب السابع:</b> في النوافل من الصلوات . . . . .                                          | ٧١٤ |
| - سنن الجماعات أفضل من سنن الانفراد . . . . .                                                 | ٧١٥ |
| - أفضل سنن الجماعات وسنن الانفراد . . . . .                                                   | ٧١٥ |
| القسم الأول: ما يتكرر بتكرر الأيام والليالي . . . . .                                         | ٧١٧ |
| - ضرورة تعلم منازل القمر ومقادير الأوقات . . . . .                                            | ٧١٨ |

|                                                                      |                             |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| القسم الثاني: ما يتكرر بتكرر الأسابيع وهي صلوات أيام الأسبوع وليلاته | لكل يوم ولكل ليلة ..... ٧٣٢ |
| القسم الثالث: ما يتكرر بتكرر السنين                                  | ..... ٧٤٤                   |
| الأولى: صلاة العيددين                                                | ..... ٧٤٤                   |
| الثانية: التراویح                                                    | ..... ٧٤٧                   |
| الثالثة: صلاة رجب                                                    | ..... ٧٥٠                   |
| الرابعة: صلاة شعبان                                                  | ..... ٧٥٣                   |
| القسم الرابع من النوافل: ما يتعلق بأسباب عارضة ولا يتعلق بالمواقعات  | ..... ٧٥٥                   |
| الأولى: صلاة الكسوف                                                  | ..... ٧٥٥                   |
| الثانية: صلاة الاستسقاء                                              | ..... ٧٥٦                   |
| الثالثة: صلاة الجنازة                                                | ..... ٧٥٨                   |
| الرابعة: تحيية المسجد                                                | ..... ٧٦١                   |
| الخامسة: ركعتان بعد الوضوء                                           | ..... ٧٦٣                   |
| السادسة: ركعتان عند دخول المترجل وعند الخروج منه                     | ..... ٧٦٤                   |
| مراتب الأمور التي ينبغي أن يتبرك في بدايتها بذكر الله تعالى          | ..... ٧٦٥                   |
| السابعة: صلاة الاستخاراة                                             | ..... ٧٦٦                   |
| الثامنة: صلاة الحاجة                                                 | ..... ٧٦٨                   |
| التاسعة: صلاة التسبیح                                                | ..... ٧٦٩                   |
| مهماً في النهي عن الصلاة في أوقات الكراهة                            | ..... ٧٧٢                   |
| <b>محتوى الكتاب</b>                                                  | ..... ٧٧٥                   |